
La Tijania: Voie Spirituelle et Sociale 

Par le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH 

INTRODUCTION 

AIN MAADI 
LE CHEIKH ET LES TURCS D'ALGERIE 

FES, ULTIME DEMEURE DU CHEIKH TIJANI 

JIHAD ET EXPANSION DE LA TARIQA EN AFRIQUE 

L'IHSAN ET L'EMANATION INTROSPECTIVE 
NECESSITE D'UN GUIDE DE CONSCIENCE 

L'HOMME A L'IMAGE DE DIEU 

CONSTANCE ET EQUILIBRE DU " QOTB " 
L'ŒUVRE DU CHEIKH 

LE SOUNNISME TIJANI 

DHIKRS DE LA TARIQA 
SPECIFICITES ET PREROGATIVES DES MOUMINS 

SCIENCE INFUSE OU SECRETE 

L'HUMANISME D'UN SOUFI 

ETHIQUE SOCIALE DE L'ADEPTE 
LES ZAOUIYAS TIJANIAS 

QUAND LE SURREALISME OUTRE-MESURE CONFINE A 

L'IRREALISME 
MIRACLES ET PRODIGES 

L'ORDRE TIJANI ENTRE LE " SALAFISME " ET WAHHABISME 

CLES DU SOUFISME 
L'ASCESE 

LES MALAMITYA 

PAS DE HOULOUL NI ITTIHAD 

LE SAMAA' OU MUSIQUE MYSTIQUE 
TRADITIONS DE L'ORDRE TIJANI 

I . RATIONALITE ET LUMIERE 

II . NATURE DE L'HOMME 
III . LA CONNAISSANCE 

IV . LA TABLE GARDEE 

V . SAGESSE DIVINE 
VI . CULTE ET CONCENTRATION 

VII . MORALE SOCIALE 

VIII . LA HIMMA 

IX . LE VERITABLE CHEIKH 
X . PROCESSUS D'UN SONGE PREMONITOIRE 

XI . LE TEMPS 

XII . FOI ET PECHES 
AURELIE, EPOUSE DE SIDI AHMED AMMAR 

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN ARABE 

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN LANGUES ETRANGERES 

 



I-Introduction 

Le Soufisme, mouvement idéal et transcendant, dans ses comportements désintéressés et purs, 
a été faussé par de pseudo- soufis qui ont notamment dévié des traditions salafies. Certes, le 

Soufisme mohammadien est le compendium des traditions authentiques sublimes, qui tendent 
à créer, dans le comportement d'un vrai croyant, un équilibre humainement rationnel. C'est 
dans l'ambiance luminescente et irradiante des compagnons du Prophète, que les cœurs ont été 

revivifiés ; cela a duré trois siècles. Passés les stades d'illumination spontanée, les croyants 
qui recherchaient la transcendance et l'approche d'Allah, s'armaient de litanies dont le 

pluralisme se cristallisera, dès le IVème siècle de l'hégire, en " wirds " et " wadhifas ". 
Certaines excentricités apocryphes commencèrent à travestir la pensée soufie salafie ; ce qui 
amena certains cheikhs, parmi lesquels le célèbre Al Jonéïd, à proclamer que le vrai soufisme 

a pour fondement la double source de la Charia : le Coran et la Sounna. Les maîtres de la 
gnose sentirent une vive répugnance pour les déviances qui risquaient de sombrer dans 

l'hérésie. D'autres cheikhs, attachés au salafisme, se proclamèrent, alors, mohammadiens, sans 
nulle attache avec les congrégations qui commençaient à se multiplier, dans un certain 
désarroi et une fâcheuse confusion.  

On peut se demander, alors, quel est le rôle des confréries religieuses ?  

Le grand leader arabe, l'Emir Chakîb Arsalân s'est posé, dans son ouvrage (Le Monde 
Musulman contemporain) cette question que tout un chacun se pose, d'une manière ou d'une 
autre. Il essaya d'y répondre objectivement, en analysant le rôle catalyseur des Confréries 

Tijanies, qâdirites et Sanoussies, en Afrique, après avoir testé sur le terrain, l'apport bénéfique 
de ces groupements soufis. Se référant à l'œuvre de G. Bonnet Maury, (l'Islamisme et le 
Christianisme en Afrique), l'émir affirme :  

"l'Afrique aurait été entièrement islamisée, sans ce coup porté par la France à l'influence de la 
Confrérie Tijanie… ; le fait est comparable à l'élan d'islamisation de l'Europe, arrêté à 
Poitiers, par Charles Martel. "(1)  

L'éminent érudit Mohammed Jabir, Cheikh de l'Université Al Azhar au Caire, souligne dans 

son commentaire de l'ouvrage de Ghazali " el Mounqidh mina Ad-dalâl ", (éd.Beirout, p.p.52) 
que " sans la Tariqa Tijania, en Afrique du Nord, le colonialisme français aurait déchiqueté 

les dogmes de l'Islam dans ces pays ; de même que les Ordres Idrissi à Tripoli et Khatmia au 
Soudan ; la protection de ces confréries par les gouvernements islamiques s'avère comme 
sauvegarde du credo de la masse musulmane menacée par les intrigues du colonialisme et les 

missions chrétiennes ".  

L'adepte Tijani africain reçoit, certes, de son moqaddem, un chapelet, symbole d'une double 
lutte, contre, d'une part, les mauvais penchants de l'âme corrompue et, d'autre part, contre 

l'occupation de l'Afrique par la France et ses acolytes. Ces deux leit-motiv faisaient de l'initié 
un combattant en quête d'une saine et sereine liberté, qui lui permet de mener un train de vie 
idéal sur le double plan spirituel et somato-psychique.  

" Le culte des saints ", notion chrétienne introduite par certains orientalistes occidentaux, est 
une fausse appellation, car le vrai Saint ,quel que soit le degré qu'il puisse atteindre, dans la 
voie hiérarchique, demeure le serviteur d'Allah.  

Le Coran a défini les limites d'accès à Dieu, consistant exclusivement à L'adorer Seul, à éviter 

toute médiation comportant un signe divin de prééminence. La condition sine qua non de 
toute médiation légitime, est la conviction que le médiateur n'est qu'un serviteur d'Allah, a yant 

un grade initiatique supérieur. " Je suis près de Mon serviteur – proclame notre Seigneur dans 
le Coran - , il doit s'aligner à Mes commandements, pour être agréé , " O vous qui avez cru ! 



Craignez pieusement Dieu, recherchez tout moyen qui vous donne accès à Lui " (Sourate 5, 
verset 35).  

Ce moyen réside, notamment, dans la piété et la pureté, mais, d'après maints hadiths, Dieu 

permet à certains de Ses Elus, d'intercéder pour leurs tribus ou leurs proches ; mais, cette 
intercession ne doit nullement aboutir à un quelconque " culte des saints " qui en sont investis. 
Ils demeurent serviteurs  

d'Allah, comme le reste des Croyants. Les adeptes d'une confrérie risquent de sombrer dans 

un culte mécréant , s'ils voient, dans leurs maîtres et initiateurs, autre chose que de simples 
serviteurs élus par leur Seigneur. Le Cheikh Sidi Ahmed Tijani exige de son adepte, de ne 

voir en lui qu'un guide et servile orientateur. Il taxe de mécréance tous ceux qui viennent se 
prosterner devant son tombeau où y immolent , en sacrifice, des ovins ou bovins , acte 
considéré comme un des " manasiks ", actes cultuels affairant au Hajj (Pèlerinage).  

Le Saint ne peut jamais être dispensé des prescriptions coraniques, s'il atteint un certain stade 
de transcendance sublime ; les Prophètes et Messagers de Dieu, eux-mêmes, n'ont pu que 
transcender dans l'approche vassale d'Allah, dans leur ascension vers la Présence divine. 

Quand bien même l'intellect de l'élu en arrive à refléter, comme un miroir transparent, les 
Lumières du Divin, il doit continuer à se soumettre aux obligations religieuses : Sidna 

Mohammed, Sceau des Prophètes, a donné , en l'occurrence, le meilleur exemple de vassalité 
à Dieu. L'observance des prescriptions positives de la loi divine, la pratique des actes cultuels, 
faciliteront au croyant accompli, la mise en relation avec le Corps du Ciel, la captation de 

l'influx des sphères célestes et l'intensification de la sympathie qui relie le microcosme au 
macrocosme. C'est là le secret de cette sublime accession, toujours de plus en plus 
transcendante , vers le Forum de la Présence, ascension qui actue les mondes, à travers 

l'impact cosmique des Noms divins , dont s'inspirent tous les Elus.  

1)L'Islam dans l'Afrique occidentale par A. Le Châtelier (p.p.189)  

AÏN MAADI 

Aïn Maadi (1) est l'oasis choisie par le quatrième grand père du Cheikh Tijani, Mokhtar, 
originaire des Tribus de Abda qui avait émigré, moins d'un siècle auparavant, fuyant le 

ravisseur portugais. Cet éminent Chérif, n'avait fait que se déplacer, en fait, d'une région 
marocaine, à une autre, car Aïn Maadi, chef- lieu de la tribu Tijanie, faisait partie du Sahara 

Oriental, dépendant , alors, du Maroc Sidi el Mokhtar s'intégra, alors, par alliance, au sein du 
groupement tribal des Tijanis.  

Sidi Ahmed est né à Aïn Maadi, en l'an 1150 de l'hégire. Maints poèmes furent composés, 

pour commémorer cette naissance.Son père, Sidi Mhammed Ben el Mokhtar Ben Ahmed Ben 
Mhammed Ben Salem , était d'une vaste érudition. Sa mère est la fille de Mohammed Ben 
Sanoussi. Les deux furent atteints de la peste et moururent le même jour, en 1166 h ; les 

membres de cette noble famille furent , pour la plupart, d'éminents polyvalents, notamment 
dans les sciences islamiques. Son neveu maternel Abdellah el Maadâwy , réputé par ses 

connaissances générales, principalement dans les sciences mathématiques, fut, comme les 
autres, un grand soufi.  

Le jeune Ahmed, eut l'heur de vivre, toute la fleur de son âge, dans l'ambiance saharienne de 
ce groupe harmonieux, élevé dans le cadre d'un pur sounnisme. Dès son premier " septain ", il 

apprit tout le Coran par cœur, les recueils didactiques, pour devenir, dès la fin de sa deuxième 
décennie, un grand Alem, juriste et homme de lettres ; les gens affluaient, de toutes parts, 

pour le consulter et profiter de sa double culture, à la fois exotérique et esotérique.  



Il se maria, du vivant de ses parents, avant d'atteindre la seizième année de sa vie fructueuse. 
Mais, explorateur dynamique, en quête des grands érudits de l'époque, il ne put garder sa 

première épouse, de crainte de la délaisser seule, lors de ses longues pérégrinations…Il 
épousa ,alors, deux de ses servantes, qu'il avait auparavant affranchies, donnant, ainsi, le 
meilleur exemple du respect des hautes aspirations et des judicieuses attentes de  

l'être humain, sur le plan éminemment sounnite, des droits de l'homme et de la femme (2 ). 

Une de ses servantes Mabrouka lui donna un premier fils : Mohammed el Kébir et l'autre 
Mobâraka, le deuxième garçon Mohammed el Habib, deux éminents khalifs dont la haute 

éducation eut pour assise l'attachement de leur vénéré père à la Charia et aux principes 
pérennes de la Sounna.  

Il les maria, tous deux, dans la ferme observance des traditions authentiques où dots et 
dotations, étaient réduites au strict minimum.  

Ainsi, à peine âgé de seize ans, le jeune Tijani avait accédé au rang de mufti, non seulement 
sur le plan de la Charia, en tant que jurisconsulte, mais dans le forum plénier des sciences et 
arts islamiques où il excellait. Les cours qu'il donnait dans les mosquées, les controverses qu'il 

animait avec l'élite intellectuelle de ses contemporains, proéminents dans leur spécialité, lui 
assurent une large suprématie, sur le plan exotérique. Son critère foncier, qui le distinguait et 

le marquait, dans la fleur de son adolescence, fut son attachement indélébile à un sounnisme 
authentique, dans son conceptualisme serein et son ponctualisme souverain. Les chapitres 
élaborés, en l'occurrence, dans Jawâhir el Maâny ( Perles des Idées) en font foi. Là, ses 

analyses pertinentes sont d'une grande ouverture, freinée exclusivement, par une observance 
stricte, mais bien mesurée des concepts et préceptes d'un Islam universel. Le dogme 
authentique de la Sounna, s'avère, alors, dans les composantes de ces analyses, bien 

documenté. C'est grâce à cette primauté exotérique pondérée, que l'esotérisme Tijani s'avère si 
authentique, dans son élan somato-spirituel où la matière, chez l'être humain, n'est que 

l'élément complémentaire de sa spiritualité .  

Un éventail assez large des grands maîtres soufis de Sidi Ahmed se déployait dans les 
diverses régions du Royaume. Il ne manqua guère, mû par ses hautes aspirations vers le 

sublime , d'entreprendre une pérégrination qui l'amena à Wazzan où il eut l'heureuse 
occurrence de rencontrer, en premier, "le grand pôle " Sidi Taïb Ben Mohammed Ben Sidi 
Abdellah ech-Charif, chef vénéré de la ligne idrisside maghrébine ; ce ne fut qu'une simple 

relation de bénédiction avec ce premier Cheikh ( décédé en l'an 1181 h ), car Sidi Ahmed se 
refusa, dans cette étape de son processus spirituel, une quelconque responsabilité non 

didactique ; il n'eut pas encore le loisir de se consacrer à une tierce orientation éducative, se 
contentant de s'assurer une perfectibilité adéquate, par une série de liaisons-tests. Le pôle Sidi 
Taïb avait atteint un rang parfait, dans l'échelle des valeurs spirituelles ; Notre jeune Cheikh, 

Sidi Ahmed en profita pleinement, car il s'agit d'une série de générations où quatre pôles, 
parmi les Chérifs, se reliaient, dans cette hiérarchie si optimale. Sidi Taïb avait succédé à son 

frère Moulay Thami (décédé en 1127h), digne disciple de son père Sidi Mohammed ( décédé 
en 1120 h ) qui hérita de leur ancêtre, le grand Ghawt Moulay Abdellah ( décédé en l'an 1089 
h ). Celui-ci fonda la cité de Wazzan, ayant pour maître , un des grands pôles de la montagne 

toute proche de Sarsar, Si Ahmed Ben Ali Es-Sarsary, un des piliers de la confrérie Tabba'iya 
Jazouliya, source des grands ordres mystiques du Royaume. A l'époque, le pôle Sidi Ahmed 

Sqally vivait à Fès. Mais le Cheikh Tijani n'a pas eu l'occasion de le voir de près, évitant, 
parfois, tout contact, avec des cheikhs de cette envergure, car - fait remarquer l'auteur de la 
Boghia (p.p.157)- " La Providence divine a voulu qu'il n'eût pour seul maître que le seul 

maître universel et le sublime des créatures, le Prophète Sidna Mohammed ".  



Néanmoins, le Cheikh Tijani, n'a rien épargné, à la suite du couronnement de son processus 
hiérarchique par la Grande Ouverture, pour rendre un vibrant hommage à Moulay Idriss, 

éminent 'Arif (Connaisseur), qui honore, par ses hauts privilèges, la capitale idrisside.  

Dans son parcours, à travers le Maroc, une nouvelle conjoncture se présenta, dans le but 
d'entrer en contact avec le Grand Wali Sidi Mohammed Ben el Hassan el Wanjaly (décédé en 
l'an 1185h, de Beni Wanjal, du Jabal ez-Zabîb), qui lui annonça son prochain accès au rang 

élevé du Grand Saint du Rif, Abou el Hassan Chadhily , supposé inhumé à Alexandrie (3), 
dont les hauts préceptes et concepts avaient fait école, dans tout l'Orient musulman , dès le 

huitième siècle de l'hégire. Mais, cette fois encore, le Cheikh Tijani avait décliné l'offre qui lui 
était faite, de s'insérer dans la chaîne confrérique wanjalie, ainsi que celle du célèbre Sidi 
Abdellah Ma'n l'Andalou (décédé en 1188 h), maître d'un ordre caractérisé par le " lien " de 

l'Ichrâq (flot de lumière extatique), sans wird spécifique :  

Ce fut à Taza qu'il eut affaire à un Grand Saint "malâmity ", Sidi Ahmed et-Tawwâch ( 
décédé en 1204h) qui lui conseilla d'observer le trio leit-motiv de l'ouverture : la " khalwa ", 

l'isolement du Monde et le " dhikr " ; il déclina cette nouvelle offre, quoique réduite par le 
célèbre wali, en fin de compte, à la seule observance d'un certain dhikr bien spécifié. Le 
Cheikh Tijani repoussa poliment la proposition, aspirant inopinément à un don divin spontané 

sublime, sans effort, ni épreuve. Dans ses rebuts réitérés, le Cheikh semble être le réceptacle 
d'une forte inspiration, émanant d'en haut et confortée par l'espérance dont ses maîtres avaient 

animé le tréfonds de son âme. Sidi Ahmed poursuivit ses tests, comme s'il s'attendait à de 
nouvelles promesses et à de meilleures révélations.  

Il s'engagea, alors, successivement, dans les ordres Qadiri, Nassir i, Siddiqi (voie de Sidi 
Ahmed el Habib de Sijalmassa), essayant d'intégrer, cette fois, des confréries, s'inspirant des 

émanations et effluves des générations antérieures, les grands maîtres du " Barzakh ".  

Suite à cette série d'épreuves qui lui firent apparaître certaines spécificités marquantes et fins 
messages dont il était le destinataire, il s'empressa de retourner au Sahara, sur 

recommandation de son maître el-Wanjali , qui lui révéla que l'accomplissement de son " Fath 
" (Ouverture) ne se réalisera que près de la Zaouiya du grand " qotb " (pôle) de " Balad el 

Abied " au Sahara. Là, il poursuivit ses prières , ses enseignements et ses sermons, durant un 
lustre, interrompus par des visites intermittentes à " Aïn Maâdi ". Passé ce délai, il fit un saut 
à " Madinat el Jidâr) (Tlemcen) où il s'installa, s'ingéniant, outre ses offices et cultes, à 

enseigner le Hadith (tradition du Prophète) et le Tafsir (exégèse du Coran).  

C'est dans cette cité – souligne l'auteur de la Boghia - (p.p.161), que la Providence du 
Seigneur lui assura une parfaite disposition à recueillir un flot d'ouvertures et de " 

successibilités " infinies, empreintes d'une extrapolation, sans pair, et d'une vive accélération 
centripète convergente.  

Un aimant irrésistible d'attraction émanait de sa personne, miraculeusement illuminée , 
exerçant une intense séduction dans toute son ambiance. Maintes délégations, affluaient de 

toutes parts, en quête de sa bénédiction. Loin de s'en enorgueillir, il les esquivait poliment, ne 
se croyant guère en mesure de transcender au rang de Cheikh. Une délicate retenue et une 

modeste pudeur, devaient motiver ces accès, non autorisés par son maître unique, le Prophète 
Sidna Mohammed - que Dieu le salue et le bénisse -. Le Cheikh Tijani, est, de plus en plus 
conscient, que tout engagement dans la direction des consciences, est fonction d'une 

permission formelle, émanant d'Allah, par l'entremise d'un Message Mohammadien.  

Ainsi, dans ce stade de son processus, le Cheikh Tijani, se voit dans l'obligation de conforter 
ses ascensions, par le pèlerinage à la Mekke et la visite sacrée du Tombeau du Saint Prophète. 

Il quitta la cité de Tlemcen, en l'an 1186h . A Zwawa, en Algérie, il eut tout loisir de faire 



connaissance du Cheikh Mohammed Ben Abderrahman el Azhary (décédé en 1208h), auprès 
duquel, il s'inséra dans l'ordre Khalwati, qui lui fut transmis par le Maître Hafnaoui ; lors de 

son passage en Tunisie, il y partagea son séjour, durant toute une année, entre Tunis et 
Soussa, dispensant généreusement ses enseignements dans les diverses branches des sciences 
islamiques, notamment, l'exégèse coranique, la Sounna, prenant modèle sur la vie sublime de 

l'Envoyé d'Allah et sa conduite exemplaire. Ne pouvant contacter personnellement le grand 
Pôle de la région, il se contenta d'une correspondance, par personne interposée Abdessamad 

Rahwy, disciple du Qotb et un des quatre personnages ayant libre accès auprès du Cheikh, les 
nuits du Vendredi et du Lundi. Le Qotb s'empressa de rendre hommage à Sidi Ahmed , qu'il 
qualifia d'Aimé d'Allah.  

Entre temps , le Cheikh Tijani s'ingéniait à dispenser les disciplines soufies, à travers les " 

Hikam ", ( Adages de Sagesse) d'Ibn Ataâ Allah d'Alexandrie, amplement commentés par les 
Soufis dont le fameux Zarrouq qui leur réserve vingt sept " sharh " (commentaires).  

Le prince de Tunis, émerveillé par ses cours bénévoles, lui proposa un séjour prolongé, dans 

la capitale, pour faire profiter, de sa haute culture, l'auditoire de la Zaïtouna, première 
Université africaine, édifiée un siècle avant la Qaraouyène de Fès (245h) et deux siècles avant 
celle d'Al Azhar du Caire (4ème siècle). Le prince tunisien ordonna, alors, un octroi généreux 

au Cheikh, lui réservant demeure et subvention. Le Cheikh, dont la " Himma ", rejeta tout don 
autre que celui de la Généreuse Providence, s'empressa de s'esquiver, en quittant le pays, le 

lendemain, pour le Caire. Là, l'éminent Cheikh irakien Mahmoud el Kourdy, bien connu en 
Orient, par sa haute luminance, éclatante et pénétrante, s'attacha vivement à la personne de 
Sidi Ahmed dont il prédit un futur florissant, dépassant de loin, toute prééminence, dans le 

rang des " Qotb ".Il ne s'attarda pas longtemps, en Egypte, actué par une luminescente 
mouvance vers les Lieux Saints, se délectant d'avance des approches mohammadiennes. Son 

arrivée à la Mekke eut lieu, juste après le mois de Ramadan de l'an 1187 de l'ère hégirienne .  

Dans cette cité sainte, la haute maîtrise hiérarchique revenait au Grand Cheikh, l'Indien 
Ahmed Ben Abdellah, dont Sidi Ahmed n'a pu, encore une fois, recevoir la transcendante 
bénédiction et les subtils enseignements, que par correspondance, sans contact effectif. Le 

même phénomène de Tunis se répéta alors ; mais, cette fois, le Cheikh el Hindi, lui révélant 
avec précision la date de sa mort ( le vingt du Hijja de la même année), lui annonça qu'il sera 

son successeur, auquel il transmit les pouvoirs spirituels. Sidi Ahmed refusa encore, avec tact 
et doigté, tout conditionnement à cet accès, préférant se référer, exclusivement, à la grâce 
divine , à la libre aisance et à l'acte introspectif qui régira, dès lors, toute mouvance, dans 

l'actuation spirituelle du Futur Ordre Tijani. Désormais, l'assise foncière de la Tariqa sera 
l'observance stricte de la Sounna, l'attachement indélébile à la tradition prophétique, sans 

excentricité corporelle ou abus formels excessifs. La conscience doit agir par elle-même, sans 
effusion extérieure.  

Le pèlerinage accompli, Sidi Ahmed, partit pour Médine, attiré par un sentiment nostalgique 

vers la sépulture sacrée du Sceau des Prophètes, intensément remué par les reflets d'une 
effluente luminescence mohammadienne. Il ressentit, de cette approche, une secrète 
émanation et un effluve tel une décharge alimentée par un potentiel, puissamment ancré dans 

son être intime.  

Un nouvel accès, effectif, l'amena vers le Qotb Es-Sammân, Ghawt éminent émerveillé par 
l'émergence visionnée d'un cachet distinctif, sans khalwa, qui démarqua, déjà, en lui la 

spécificité de certains contours intimes. Es-Sammân, disciple du Cheikh Mustapha el Besri 
es-Siddiqi, n'a pu retenir son vif enthousiasme, exalté par une inspiration divine qui secoua 
son âme admirative. Ce contact, le dernier que Sidi Ahmed a pu réaliser, dans son parcours 

explorateur, le ramena au Caire où son maître el Kourdy, lui révéla les secrets de l'Ordre 
Khalwaty dont il finit par accepter la mission didactique, devant l'insistance de son maître 



initiateur. La condition que le Cheikh Tijani ne cessait d'exiger, est la temporéité de tout 
engagement, l'érigeant au rang de Cheikh, chargé d'un leadership spirituel, sans l'ultime 

permission, en l'occurrence, du Maître Suprême, Sidna Mohammed. Il semble que cette 
sublime autorisation , le Cheikh a fini, par l'avoir, lors de son séjour à Médine, réitérée par El 
Kourdy au Caire.  

Son retour à Tlemcen en 1188h, couronna , donc, tout un processus miraculeux de 

manifestations théophaniques. C'est là où il a pu rencontrer son premier disciple, Si 
Mohammed Ben Mohammed El Mechry de Tekret (région de Constantine), auquel il confia , 

avec l'ordre khalwati, certains des secrets introspectifs et des " dhikr " dont il fut éminemment 
pourvus. Une subtile intimité le lia, désormais, avec ce grand élu, mis sciemment par la 
Providence sur son chemin , jusqu'à l'an 1224h (date de son décès ). C'est un personnage d'une 

culture proéminemment sounnite et esotérique, auteur de maints ouvrages sur la charia et le 
soufisme. Unique compagnon, il présida , dès la première heure, les cinq prières obligatoires 

du Cheikh, jusqu'à l'an 1208h où le Cheikh assura lui-même, son auto-présidence, sur ordre 
spécifique mohammadien.  

Après un long séjour à Tlemcen, il reprit, en 1191h, le chemin à Fès, aspirant ardemment, à 
un recueillement intime auprès de l'illustre Qotb Moulay Idriss à Fès. Il rencontra, alors, à 

Oujda, son deuxième disciple Sidi Ali Harazem, futur auteur de Jawahir el Maâny (Perles des 
Idées). Cet ouvrage, élaboré sur ordre du Cheikh, est devenu le compendium de la Tariqa et 

de la Haqiqa, dicté, dans sa majeure partie, par le promoteur de la Tijania. Ce Thesaurus est le 
fruit d'une haute acculturation, résultant d'une osmose interférentielle où les éléments d'un 
double flux s'interpénètrent intimement. Le Cheikh rappela à son nouveau khalif un songe 

prémonitoire que celui-ci avait entrevu, mais oublié, à propos de ce compagnonage. Sidi 
Harazem s'en est souvenu et en fut, d'autant plus assuré du caractère sacré de ce lien que lui 

réservent les desseins impénétrables de la Providence. Un sentiment de félicité ineffable et de 
bonheur indicible, envahit tout le tréfonds de son être, conscient de la Prééminence 
transcendantale du Cheikh Tijani ; car les contours imaginés et conçus en rêve, s'esquissent, 

de plus en plus clairs, en fresques palpitantes, dans sa subconscience. C'est bien le Maître 
auquel il aspirait .  

En rentrant à Fès, le Cheikh octroya à son nouveau disciple qui l'accompagnait, les dhikrs 

discrets de la Khalwatiya, dans ses interférences sublimement secrètes . Il retourna à Tlemcen, 
en passage temporaire, car le Cheikh lui conseilla, de pérégriner, ailleurs, vers les Lieux 
Saints " Attachez-vous fermement à l'engagement convenu, avec amour, la grande ouverture 

surviendra inopinément " , lui prédit le Cheikh qui alla s'installer, lui aussi, dans cette cité 
qu'il quitta, bientôt, en l'an 1196h, pour Chellala et Abou Samghoûn, deux ksours du Sahara 

Oriental, où il s'était déjà , longtemps, recueilli. Il demeura, tout un lustre à Chellala, pour 
reprendre le Chemin d'Abou Samghoûn, en l'an 1199h, où il résida, quelque temps, avec sa 
famille. Il ne manqua guère, lors de son séjour dans ce bourg béni, de se déplacer à " Touât ", 

pour contacter le grand 'Arif (connaisseur) Mohammed Ben el Foudaïl qu'il avait déjà 
rencontré auparavant. Le Cheikh avait écrit, à maintes reprises, à cet éminent personnage, 

sollicitant certains secrets et dons esotériques dont Allah le gratifia. Il ne lui répondit guère, 
aspirant à un contact effectif avec notre Cheikh dont il prévoit l'inestimable destinée , au sein 
du forum des Elus d'Allah . Une bénédiction mutuelle scella la réciprocité des deux pôles.  

De ces ksours sahariens, le Cheikh fit un saut à Taza , en quête d'un grand ami, que le 
Seigneur lui destina, comme disciple compagnon, Sidi Mohammed Ben Larbi Damrâwy. Il 
l'aimait particulièrement, car le Prophète le lui avait recommandé, et il ne manquait pas de lui 

rendre , constamment, visite, quand il deviendra son médiateur, s'entremettant entre lui et le 
Messager d'Allah, que le Cheikh n'osait contacter par sublime retenue. Il s'est avéré que cette 

révérence pudique était le propre de certains compagnons du Prophète, eux-mêmes, qui 
n'osaient, nullement, l'approcher, ignorant effectivement, jusqu'aux empreintes les plus 



apparentes de sa personnalité. Cet état de crainte déférente et de politesse respectueuse est 
fonction du rang hiérarchique de l'être bien aimé.  

Mais, dans tout ce processus, le Cheikh Tijani ne manquait pas de retourner à son village natal 

qui regorgeait d'éminents " alem " dont la vaste érudition attira l'attention du grand soufi, 
Abou Salem el 'Iyâchi, dans sa " Rihla " où il fit l'éloge de la prééminence de l'érudition 
polyvalente des Ulémas de Aïn Maâdi .  

(1) Aïn Maadi est un village édifié au XIèmesiècle de l'ère chrétienne par Maadi Ben Yacob, 

à proximité d'une source d'eau. Des Pois J. : Le Djebel Amour ( Algéria), 1956 (p79)Daumas, 
M.J.E., Le Sahara Algérien, 1845 (p35)  

(2) Sidi Ahmed ne cessa de s'approprier des " esclaves ", des deux sexes, pour les libérer. Le 

nombre des affranchis atteignit un jour 25 personnes ; dans ce forum ménager, les " escla ves " 
menaient un train de vie chastement libéral et hautement fraternel. Sidi Ahmed ordonnait, 

constamment , à ses compagnons de ne guère dévier de ce concept idéalement mohammadien.  

(3) Chadhily est décédé à la Mekke, selon certains hagiographes ; pour d'autres, il le fut au 
Désert de 'Aïdhâb (Haute Egypte); c'est la version plausible (Nafh et-Tib, Meqqari T.1 
p.p.587), (Chadharât ed-Dhahab T.5 p.p. 278) et (Tabaqât ech-Chaarâni T.2 p.p.4)  

   

LE CHEIKH ET LES TURCS D'ALGERIE 

Au début, Sidi Ahmed n'avait pas quitté Aïn Maâdi, de bon gré. Il était constamment épié et 
obsédé, avec ses siens, par les Turcs. De retour de ses pérégrinations, il faisait une escale , de 

temps en temps, à Aïn Maâdi. Mais, dès l'an 1171h /1757 ap.J., il fut contraint de s'en 
éloigner, par les exactions répétées du Bey d'Oran Mohammed Ben Othmân. Il demeura, 
comme nous l'avons vu, cinq ans à Bled el Abied (1), au Sahara Oriental. Il entreprit, alors, 

son périple, s'orientant vers les Lieux Saints, à travers une longue randonnée, au Maghreb et 
en Egypte, recherchant les grands Maîtres de la voie soufie orientale.  

Aïn Maâdi faisait, alors, partie d'une province marocaine. Il est curieux de constater que le 
Sultan du Maroc Moulay Abdellah, fils de Moulay Ismaïl (véritable fondateur de la Dynastie 
alaouite) avait dépêché, l'année même de la naissance du Cheikh Tijani, une expédition, sous 

la direction du Caïd Jilali Ben Mohammed Saffar, contre les faiseurs de troubles, qui, sous 
l'impulsion des Beys Turcs, cherchaient, déjà, à promouvoir une série d'incidents, tendant à 
détacher cette partie du Maghreb, de la Souveraineté marocaine. La lutte continua, acharnée, à 

l'encontre des mercenaires sécessionnistes. Le Sultan Sidi Mohammed Ben Abdellah (décédé 
en l'an 1204h /1789 ap.J.), envoya un nouveau commando contre des troupes turques qui 

attaquèrent, sous le commandement du Bey de Mescara, les provinces orientales du Royaume 
marocain dont Mhaya, Benou Hachem, Sud d'Oran, Chellala, Aflou, Aïn Maâdi et Laghwât, 
territoires faisant partie du Maroc, depuis cent cinquante ans (2). A la mort du Souverain 

alaouite Mohammed III, le Cheikh Tijani, âgé de cinquante quatre ans, cherchait à s'esquiver 
des zones troubles, pourchassé, par les autorités turques. Pendant plus d'une décennie ( 1774-

1784), il ne cessa de faire la navette, entre Tlemcen (où il demeura huit ans jusqu'à 1774h ) et 
Fès (1781h), pour revenir à Abi Samghoûn et Chellala au Sahara, en 1784h. Le Maroc était , 
alors, dans la plénitude d'un mouvement salafi, animé par le Sultan, qui sera poursuivi, en 

liaison avec le Cheikh Tijani, dès l'an 1789.  

Or, le grand soufi, Moulay Larbi Derqawi, qui mourut un an après le Sultan Moulay Slimân ( 
1239h / 1823 ap.J.), avait, alors, créé, un ordre confrérique, très connu par ses orientations qui 

ne plaisaient nullement au Souverain marocain ; celui-ci s'érigea en champion de la Sounna et 
lutta, contre les Mawâsims, les hadra, les danses mystiques, les Samâa' (musique extatique), 



assises foncières des Darqawas et qui constituaient , selon le Sultan, des excentricités 
blâmables. La Tariqa Tijania, très stricte, dégagée de toute obédience chadhilite, se déclara, 

dès ses débuts, d'empreinte mohammadienne, rebutant tout débordement extatique, sans, 
pourtant, renier certains penchants humains , qui ne dévient , guère, du fondamentalisme bien 
conçu de l'Islam. De là, naquit un tiraillement bien marqué entre les deux tendances.  

(1) où se trouve la Zaouiya du Cheikh Sidi Abdelkader, connu sous le nom de Sid ech-Cheikh 

es-Siddiqi ( la Boghia p.p.120)  

(2) le Capitaine Martin, dans son ouvrage ( Quatre siècles de l'histoire du Maroc et du Sahara) 
(p.p.101)Mercier : Histoire de l'Afrique Septentrionale  

FES, ULTIME DEMEURE DU CHEIKH TIJANI 

Après un périple, entre Abi Samghoûn, au Sahara Oriental et Tlemcen, le Cheikh Sidi Ahmed 

s'installa à Fès, sa demeure préférée, en l'an 1213h / 1798 ap.J.. Son influence grandissante à 
Aïn Maâdi et au Sahara, inquiétait le Gouvernement Turc qui alla jusqu'à imposer un tribut 

annuel à Aïn Maâdi, en 1199 h / 1785 ap.J.. La capitale Idrisside était, alors, le Centre 
d'épanouissement de l'Afrique (1). Son rayonnement est étayé par la grande Université de la 
Qaraouyène, édifiée en l'an 245h / 859 ap.J., bien avant l'Université de l'Azhar au Caire 359 h 

/ 969 ap.J. ; Fès, étant le Centre africain optimal où s'accomplit la symbiose de la science de la 
Cité tunisienne de Qaïraouân et de celle de Cordoue, capitale de l'Andalousie omeyyade, à la 

suite de l'immigration à Fès de centaines de familles des deux capitales de l'Occident 
musulman. C'est " la Baghdad du Maghreb. " "Pour la plupart des musulmans d'Afrique – fait 
remarquer Gabriel Charmes (2) -, Fès est la première ville sainte après la Mekke . Sa sainteté 

provient de son origine idrisside et du rôle qu'elle a joué dans l'histoire de l'Islam ". " Fès –dit 
Delphyn – est le " Dar el 'Ilm " (la maison de Sapience), l'asile et le réceptacle de sciences 

islamiques, car la Qaraouyène fut " la première école du Monde " où affluaient les Egyptiens, 
les Tripolitains, les Andalous et même les Européens (3) ". Des étudiants de l'Afrique 
occidentale ne cessent d'émigrer à Fès, pour parfaire leurs connaissances canoniques. Campou 

fait état de ces " étrangers de toutes nationalités et de toutes religions qui y accouraient de 
toutes parts. "  

Léon Godart dépeint aussi la Qaraouyène comme " Dar el 'Ilm " , la plus complètement 
organisée, sous forme d'Université ". C'est pourquoi Ali Bey el Abbassi (alias D. Badia y 
Leblich) considère Fès "comme l'Athènes de l'Afrique " qui " n'a rien à envier - enchaîne 
Lévy Provençal – aux autres métropoles musulmanes ", parce que " c'est là où s'élaborait ce 

que l'on a appelé la civilisation arabe, qui partait du Maroc, pour briller, d'un éclat dont les 
reflets commençaient à éclairer l'Europe ". Ce fut donc une pépinière d'où émanaient des 

sommités intellectuelles comme Léon l'Africain, né à Grenade. La femme musulmane y 
trouva son compte, car la célèbre El 'Alia, fille du Cheikh Taïb Ben Kirân, y donnait des cours 
de logique dialectique et formelle ; ce qui incita Moulieras à s'exclamer, dans son ouvrage 

"  Le Maroc Inconnu ", en l'an 1895 : "  Une femme arabe , professeur de logique ! Qu'en 
pensent nos géographes et nos sociologues qui ont répété , sur les tons les plus lugubres , que 

le Maroc est plongé dans les ténèbres d'une barbarie sans nom, dans l'océan d'une ignorance 
incurable ? Une intelligence marocaine plane dans les régions élevées de la science ! "  

C'est là où le Cheikh vint terminer ses jours, dans la Zaouiya-mère qu'il édifia à Fès, Recueilli 
dans la villa (Dar el Mrâya) que le Sultan Moulay Slimân mit à sa disposition. En sus de son 

activité cultuelle, de ses cours dispensés à la Qaraouyène et dans la Mosquée dite " ed-Diwân 
", sa vie intègre et sa grande érudition, émerveillèrent les Fassis et surtout le Souverain 

alaouite, qui s'érigea, alors, en défenseur du Sounnisme. Il trouva, en la personne du Cheikh 
Tijani, le symbole qui personnifie par son comportement et ses prêches, les concepts 
indélébiles de la Charia.  



Au sein de son nouvel Ordre confrérique, nulle trace d'élans excentriques tels les " Mawâsim 
", les " Hadra " et les " reqs " (danses extatiques), autant d'actes que Moulay Slimân stigmatise 

et flétrit dans une épître qu'il élabora , en l'occurrence. Cette attitude sa lafie commune mit l'un 
au diapason de l'autre.  

Un autre facteur, non moindre, rapprochait foncièrement les deux personnages, à savoir l'élan 
civique du Cheikh Tijani, en tant que citoyen marocain , issu de " Aïn Maâdi ", un des centres 

religieux du Sahara oriental. Son choix de Fès, capitale de l'Empire, auréolée par son 
édificateur, Idriss II, est très significatif.  

La nouvelle Tariqa Tijania, ainsi dépouillée de toute fissure hérétique, finit par avoir un grand 

impact, qui incita le Sultan lui-même à s'y intégrer. De hautes responsabilités, accoururent de 
toute l'Afrique, attirées par l'éclat du célèbre réformateur dont l'avènement fut une réplique 
vivante au mouvement wahhabite naissant. Le Tunisien , Cheikh el Islam, Ibrahim Riyâhi et 

ses collègues (en-Nifer et 'Achour), le Mauritanien Mohammed el Hâfidh et tant d'autres, 
eurent l'heur de participer à l'expansion de la confrérie en Afrique. Une liste (4) de plus de 

cinq cents érudits africains figuraient, parmi les premiers disciples du Cheikh.  

(1) Se référer à mon ouvrage sous presse " Fès, Centre d'épanouissement de l'Afrique ", édité 
par l'Association Fès-Saïs.  

(2) Se référer à l'ouvrage de Delphyn " Fès, son Université ",(éd. 1889) et Godart, " 

Description et Histoire du Maroc ", Paris, 1860, 2 vol.  

(3) Gerbert d'Aurillac, devenu Pape, sous le nom de Sylvestre II, en l'an 999 ap.J., y avait fait 
- dit-on - ses études, comme le confirme J. Berque  

(4) Cités, avec leur éminente biographie, par le grand traditionniste Mohammed el Hjouji de 
Demnât (décédé en l'an 1370h /1950 ap.J.) dans son ouvrage manuscrit " Feth el 'Allâm "  

JIHAD ET EXPANSION DE LA TARIQA EN AFRIQUE 

Après la mort du Cheikh Tijani en l'an 1230h / 1814 ap.J. et du Sultan Moulay Slimân en 
1238h / 1822 ap.J., le fils aîné du Cheikh , Sidi Mohammed el Kébir poursuivit la lutte contre 
les Turcs. A la suite de deux décennies, passées à Fès, en compagnie de leur père et maître , le 

Cheikh Sidi Ahmed, les deux fils Sidi Mohammed el Kébir et son frère Sidi Mohammed el 
Habib, demeurés quelques mois à Fès, sous la tutelle du Khalife, Si Ali de Tamacîn , 

retournèrent à Aïn Maâdi.  

L'Administrateur turc de l'Algérie, Mohammed Bey, de plus en plus arrogant, s'attaqua à Aïn 
Maâdi qu'il s'ingéniait à détacher de l'Empire alaouite. Le combattant Sidi Mohammed el 
Kébir se dirigea vers Abi Samghoûn, cité confortée par les adeptes de l'ordre de son père ; de 

là , il rejoignit " El Wars " à " M'Ascar " ; il engagea , alors, contre l'envahisseur, une bataille 
acharnée, qui lui fut fatale, ainsi que trois cents de ses compagnons. Sidi Mohammed el Habib 

était en pèlerinage, aux Lieux Saints. En passant par la Tunisie, le Bey lui conseilla de prendre 
le chemin de Aïn Maâdi, via le Sahara, pour éviter le tyran turc qui l'attendait. Un autre 
administrateur turc, préfet d'Oran, avait déjà mis la main et incarcéré quelques quatre cents 

habitants de la région de l'Aghouât. Le célèbre combattant Abdelqader el Jazâiry , en lutte 
contre les Français, voulut, alors, faire de la citadelle de Aïn Maâdi , un centre de ralliement 

de ses troupes. Ayant appris le geste libérateur, animé par le célèbre combattant Mouhiy ed-
Dîn Abdelkader, Mohammed el Habib demeura à Abi Samghoûn , continuant à fournir à 
l'émir Abdelkader armes et subventions. L'émir Abdelkader , se posait à l'époque comme 

représentant du Sultan Moulay Abderrahmân Ben Hicham qui succéda à Moulay Slimân . Le 
prêche du Vendredi se faisait au nom du Souverain et Sidi Mohammed el Habib , en tant que 



citoyen marocain, le soutenait dans sa guerre sainte, contre les Français. Il revint, alors, à son 
village natal, " Aïn Maâdi ", pour participer à la guerre contre les Français.  

Mais, le 28 Rabi'I de l'année 1238h / 1822 ap.J. , l'Emir Abdelkader , profitant du Martyre du 

fils cadet du Cheikh Tijani assassiné par les Français, assiégea Aïn Maâdi, que défendit avec 
ardeur et abnégation le Chérif Tijani et toute la population. Les deux parties s'entendirent, 
alors, pour un recul de huit miles (1) (soit 12 kms et demi), en deçà de la petite forteresse. La 

famille Tijanie demeura, donc, comme elle l'était auparavant , souveraine dans son fief 
ancestral. La France resta étrangère à cette convention , car ce qui lui importait , surtout , 

c'était l'occupation de la capitale avec la région d'Oran. Les Français reconnurent , à 
l'Emir  (conformément aux traités de 1834 et 1837) son autorité sur les deux tiers du pays . 
Là, il renia toute obédience à Moulay Abderrahmane, qui continua, pourtant, à le soutenir 

dans sa guerre sainte. Mais, Sidi Mohammed el Habib, se sentant lié par l'acte d'allégeance 
vis-à-vis " d'Amir el Mouminîn ", Sultan du Maroc et trahi par l'Emir Abdelkader, lui refusa 

toute aide. Une correspondance tenue dans les archives de Aïn Maâdi , atteste ces faits (2).  

D'ailleurs, une autre Zaouiya de la région , la confrérie Khamlichia du Rif, qui le soutenait , 
dut interrompre , également, toute subvention (3).  

Isolé et obsédé par ses remords, l'Emir Abdelkader reprit la lutte en 1839, grâce au soutien 

effectif du Roi du Maroc ; mais, en 1843 , l'Emir Abdelkader, vaincu par le duc d'Aumale, se 
réfugia au Maroc. Le souverain fut défait, lui aussi, un an plus tard (1844), dans la bataille 
d'Isly. L'Emir finit par se rendre en 1847 ; interné à Amboise, jusqu'en 1852 , il se retira, en 

1855, à Damas où il décéda en 1883.  

Sur ces entrefaites, le Chérif Sidi Mohammed el Habib mourut en 1269h / 1852 ap.J.. Le fils 
de l'Emir Sidi Mohammed Ben Abdelkader lui rendit, un vibrant hommage, pour le 

comportement fraternel dont il fit preuve, à l'égard de l'Emir, son père, continuant à défier les 
envahisseurs français.  

Sidi Mohammed el Habib laissa deux enfants : Ahmed Ammar et Mohammed el Bachir, que 
l'occupant français ne cessa de provoquer, les refoulant, tous les deux, loin de l'Algérie, en 

France. Auparavant, Sidi Ahmed Ammar, à l'âge de moins de seize ans , était tenu , toute une 
année, en résidence forcée à Alger. Il avait pris attache, en France, de la jeune Aurélie qu'il 

épousa (4) ; on l'autorisa, ensuite, à revenir en Algérie où il fut mis à l'écart de Aïn Maâdi , 
avec un interdit formel de se déplacer en Algérie.  

Des historiens contemporains dépeignirent les événements qui survinrent entre la France et les 
deux Chérifs (5) ; l'étau se serrait autour du jeune Tijani, car la France craignait une rébellion 

qui pourrait déboucher sur une révolution généralisée.  

Une circulaire signée par le commandant français de l'arrondissement Laghwât, en date du 27 
août 1889 , autorisait Sidi Ammâr à se rendre à Abi Samghoûn.  

La France était, alors, menacée en Afrique occidentale où Omar el Fouty (né à Podor en 

1212h /1797 ap.J.), s'intégra à la Tariqa Tijania, en 1249h / 1833 ap.J. par l'intermédiaire du 
Moqaddem fassi Sidi Mohammed el Ghali Boutaleb, qu'il fréquenta aux Lieux Saints, durant 

trois ans.  

Son premier geste, suite à cet engagement, fut le renforcement de son sultanat, sur les nègres 
fétichistes et animistes, dont une bonne partie finit par adopter l'Islam ; il s'attaqua, ensuite, à 
l'occupant français Faidherbe ( 1854-1865). La colonisation française débuta au 

XVIIèmesiècle, par la fondation de Saint-Louis., base de l'expansion de la France, en Afrique 
occidentale.  



La Tariqa se propagea, alors, au Niger, Mali et Sénégal, grâce à Si Omar el Fouti, doublement 
investi, en tant que Mourid Tijani, par le Cheikh Mohammed el Ghâli Boutaleb, et, avant lui, 

son premier maître Abdelkarim du Fouta. Successeur d'un disciple fassi direct du Cheikh Si 
Ahmed Tijani, bien en vue et un de ses éminents khalifes, le Cheikh Omar el Fouti devint le 
Khalife de la Tariqa en Afrique Noire. Son livre " er-Rimah " (les lances), qualifié par Sidi 

Larbi Ben Sayah de compendium de science, est un recueil d'enseignements exhaustifs sur le 
Soufisme Sounni, dont il prêchait les concepts en Afrique Subsaharienne. Sa chaîne de 

transmission couvrait même des mourids, au Nord de l'Afrique. J'eus personnellement, entre 
autres, l'heur d'avoir, dans mon propre " sanad ", le Cheikh Saïd en-Nour, petit- fils de Sidi 
Omar, qui m'accorda la Ijaza, écrite de la main de mon grand ami, le Khalife général, Si 

Abdelaziz Sy (décédé en 1997).  

J'ai eu le plaisir de m'associer, dans ce sanad, avec le Cheikh el Hadj Mâlik Sy et le Cheikh 
Ibrahim Niass, promoteurs de l'Ordre Tijani, en Gambie, au Ghana, Nigeria et, bien loin, dans 

les régions de l'Extrême-Sud.  

Deux petits fils du Cheikh Sidi Ahmed : Sidi Mohammed el Habib qui termina ses jours , en 
prêche et lutte, à Dakar ; sidi Ben 'Amer, qui put, dans ses pérégrinations, à travers le 
Continent, convertir à l'Islam des millions d'animistes. J'ai eu l'honneur d'avoir été en contact 

permanent avec le premier qui me proposa de faire des conférences, en sa compagnie, dans les 
capitales d'Afrique. Quant à Si Ben 'Amer, auquel je me liais par une fervente amitié, il quitta 

Rabat, en 1953, pour rejoindre Alger où il intégra le FLN ( Front de Libération Nationale), 
comme membre actif de ce mouvement. La France le soumit, alors, durant toute une décennie 
, à une dure résidence surveillée à Alger.  

Grâce à cette lignée de grands maîtres Tijanis, une bonne partie de l'Afrique fut islamisée. 

Leur père, le Chérif Sidi Mahmoud, intercéda entre les Tribus rifaines, dont les tiraillements 
risquaient de se transformer en guerre civile. Il demeura six mois dans le Rif et finit par 

réconcilier les frères ennemis. En Egypte, le grand Khalif Tijani, l'éminent Alem Mohammed 
el Hafidh (décédé en 1978) , fondateur de la grande Zaouiya tijanie du Caire, joua le même 
rôle, dans la réconciliation de l'Egypte et du Soudan, à propos du malentendu entre les deux 

pays (El Yawâqit el Irfania, Idris el Iraqi (p118)).  

(1) Un mile, mesure arabe et anglaise, à l'époque, équivalant 

à 1609m .  

(2) Tohfat ez-zâiyr ( p.p. 177 et 197)  

(3) le Cheikh de la Zaouiya rifaine en fit état à son 

Souverain           

(4) Se référer à l'annexe, publiée à la fin de cet ouvrage sur 

le scénario de cette alliance. 

(5) Abderrahman Ben Tâleb dans son ouvrage, Saïf et-Tijania (p.p.19) , Revue  " Al Wahda el 
Islâmiya " (Unité islamique) et l'historien Ej-Jilali Sary, dans son ouvrage " Tawrat " 

(Révolution 1881-1882).  

L'IHSAN ET L'EMANATION INTROSPECTIVE 

L'Ihsân est la troisième phase, dans le processus des piliers originels de l'Islam. " C'est - 
précise le Hadith – adorer Dieu comme si tu Le voyais, et si tu ne Le vois pas, Lui sûrement te 

voit " (Boukhari ).  

La Tariqa, c'est l'application de l'Ihsân, dans son contexte introspectif, où la conscience se 
reflète dans son propre miroir ; c'est le cœur épuré de l'initié sur lequel se projette la 
luminescence divine ; " Craignez – dit le Prophète – la vision intuitive du croyant, qui perçoit 

par la Lumière d'Allah. " Les vertus spirituelles qui constituent le substrat de la Sounna, sont 



les moyens d'accès à cette luminance. C'est grâce à la concentration dans une sincère 
adoration, que le croyant accompli, devient l'image de Dieu, le Vivant et le Pourvoyeur.  

L'humilité, l'Ikhlâs (sincérité), la charité et l'altruisme sont l'assise foncière de toute initiation 

où le Cheikh soufi n'est qu'un guide orientateur, qui exhorte le Mourid à imiter étroitement la 
tradition du Prophète. L'exemple sublime de l'Envoyé d'Allah demeure le critère unique de 
l'attrait théophanique irrésistible , qui doit immanquablement s'exercer, au sein du forum 

dépuré d'un ordre confrérique, édifié sur autorisation formelle mohammadienne.  

Le Beau et le Vrai sont les traits caractéristiques du Béhaviorisme Tijani, qui assure à l'adepte 
sincère un retour inopiné à sa dignité originelle. La liberté individuelle de l'initié est 

dépourvue, alors, de toute maîtrise, autre que celle d'Allah. Les droits de l'homme se 
dégagent, ainsi, péremptoirement, de tout impact esclavagiste où la vassalité est l'exclusif du 
Haut Seigneur. Le Cheikh répétait souvent, comme condition sine qua non de toute adhérence 

à la Tariqa, la conviction que le Maître Initiatique n'est que l'esc lave de la Présence et que le 
Mourid ne doit, guère, avoir en vue un autre que l'Unique Pourvoyeur. Il doit éliminer, dans 

son subconscient, tout tiers, autre qu'Allah ; le Cheikh n'est qu'un serviteur intermédiaire, en 
esclave élu.  

Un contact préalable du Cheikh Tijani avec d'éminents érudits et maîtres Soufis, n'a pu que 

conforter, dans sa conscience , cette certitude de la dualité foncière de la Charia et de la 
Haqiqa (réalité spirituelle), où un équilibre somato-spirituel assure l'harmonie, dans toute son 
équation humaine.  

La science elle-même, dans ses tests les plus modernisants, assure, depuis le Congrès tenu en 

1966 à Tokyo (1), cette complémentarité, entre le spirituel et le matériel. C'est pourquoi, le 
Cheikh Tijani, a fondé sur cette double quintessence, tout conformisme adéquat, où le cultuel 

ne saurait éliminer le social. Dès sa première enfance, avant d'accéder à sa troisième décennie, 
le Cheikh se fixa un noble but : celui de parfaire ses connaissances exotériques et esotériques, 
avant de s'atteler, judicieusement, à la propagation de la pensée islamique et de l'expansion 

pacifique de son dogme.  

Cet attachement à la Charia donna ses fruits ; ce fut à Abou Samghoûn, en plein Sahara 
Oriental, où le Cheikh se recueillit, en 1196 h / 1782 ap.J., qu'il vit le Prophète, à l'état de 

veille, lui enjoignant de se libérer de toutes les voies qu'il avait testées , auparavant, ayant, 
désormais, pour maître unique, l'Envoyé et le Serviteur d'Allah, Sidna Mohammed 
(Bénédiction et salut sur lui). Le Messager d'Allah lui ordonna de demeurer non loin de la 

société, vaquant normalement, de par le monde, sans s'en départir, ni s'en retirer, lui 
promettant, à coup sûr, l'approche d'Allah, démunie de toute contrainte, gêne, ou culte 

excessif. Conforté par cette garantie prophétique, le Cheikh s'empressa de mettre en branle, 
son Nouvel Ordre, solennellement édifié par son unique initiateur, la plus haute sommité, 
dans la double voie de la Charia et de la Haqiqa.  

Dans cet harmonieux contexte, le Cheikh Tijani évolua, avec aisance, sans bigotisme, " actué 

" exclusivement par les concepts coraniques, d'une interférence socio-économique. De ce fait, 
l'adepte tijani ne sera qu'un simple, mais sincère croyant, ayant constamment en vue, les 

principes authentiques de la Sounna.  

Le Messager d'Allah a bien défini ce processus d'orientation qui symbolise et explique le 
geste de direction des consciences, chez les maîtres soufis, se référant, constamment, aux 

propos prophétiques. L'Envoyé d'Allah précisa , certes, dans un hadith rapporté par Boukhari, 
Mouslim et les quatre Sonan : " Mon avènement - dit- il – en tant que Messager d'Allah, doté 
de bonne orientation et de science, est telle une pluie bienfaisante, ayant arrosé une terre dont 

une partie féconde put absorber l'eau ; en faisant croître abondamment, herbe et verdure. La 



partie stérile retint l'eau et Allah en fit profiter les gens, en buvant, en abreuvant leurs 
animaux et arrosant leurs champs. Une troisième partie, plane et sablonneuse, ne retint guère 

l'eau et ne fit pousser aucune verdure . " Cette parabole nous donne , d'abord, l'image d'un bon 
croyant, bien conscient des normes de la Religion, qui en profite, en les enseignant aux autres 
, une deuxième qui, connaissant profondément cette science, en profite à l'avantage des autres 

; et, enfin, celle qui, rebutant les enseignements reçus d'Allah, ne peut avoir aucun impact 
bénéfique.  

C'est là le substrat et le critère de toute socialité agissante, dans le vrai soufisme 

mohammadien.  
(1) Voir notre ouvrage " l'Islam dans ses sources ", édité cinq fois, au Maroc et en Arabie 
Saoudite.  

   

NECESSITE D'UN GUIDE DE CONSCIENCE 

L'initié, quel qu'il soit, est inspiré par une insufflation luminescente, pour s'adapter à l'Ethique 
transcendante, à travers un effort soutenu d'éducation, de mortification et de purification. 

Cette disposition innée, chez tout un chacun, gît virtuellement, en puissance, tel un nucleus 
générateur de vitalité créatrice.  

C'est par une initiation appropriée que le feu jaillit du briquet et le palmier datt ier du noyau. 
L'âme réceptacle du bien et du mal, est façonnée par une acculturation moralisante ; cette 
prédisposition au changement caractériel, chez l'homme, est une preuve de perfectibilité de sa 
nature. Ce concept n'est guère infirmé par l'exégèse herméneutique aberrante du versant 

coranique qui dit : " Pas de changement dans la création de Dieu ", ou par l'interprétation 
superficielle du Hadith, affirmant qu'" Allah a imprimé une configuration définitive à quatre 

éléments primordiaux, dont la configuration matérielle et le caractère moral, chez l'homme. "  

L'homme est doté d'un pouvoir inhérent à sa nature intrinsèque , qui lui permet de se purifier 
et de se corrompre, à la fois (Sourate du Chams (soleil), verset 8). D'où, la nécessité d'un 
éducateur et d'un guide de conscience, tel le Cheikh, par rapport au Mourid, c'est-à-dire le 

maître qui aide le disciple à formaliser ses virtualités en puissance. Cette éducation est axée, 
dans la voie tijanie, en premier lieu, sur un conformisme adéquat aux préceptes de la Charia : 

Simples actes cultuels accomplis dans l'aisance, en pleine confiance, dans la pure grâce 
divine, sans mortification, ni effort soutenu dans l'ascèse. La confrérie tijanie est ainsi 
dégagée de tout engagement érémitique et isolement du Monde, tel l'Islam dans sa phase 

initiale où le catalyseur mohammadien luminescent assure un cheminement plénier, dans la 
voie, sans autre impulsion d'exigences conjoncturelles.  

Le Prophète était, alors, le seul maître et guide suprême de conscience. Pendant trois siècles, 

les récits traditionnels du Messager d'Allah , étaient toujours vivaces et efficients, dans les 
cœurs des compagnons de leurs suivants et des derniers successeurs (atbaâ et-Tâbi'yne) ; 
mais, passés ces trois générations, l'initié est propulsé dans la masse confuse des traditions où 

l'apocryphe primait l'authentique. Le Cheikh Abdelkarim Ibn Hawaâzine dit " el Qochéïri ", 
ne manqua pas de déceler, dans Sa " Rissâla " (épître), le processus de cette mutation.  

Les comportements effectifs et affectifs, imbus d'empreintes prophétiques, ont, désormais, un 

impérieux besoin, d'être étayés par des liturgies, plus ou moins authentiques ; d'où pluralisme 
de " Wirds " et " Wadhifas ", récités dans un cadre confrérique, sous la conduite éclairée d'un 

maître, guide de conscience, qui soutient l'initié et le dépure de tous caprices, sautes d'humeur 
ou dépassements excessifs. Dans de tels cas, tout excès, non freiné par le maître, se traduit par 
une excentricité hérétique, un déséquilibre psychique et des troubles somato-spirituels, fruits 

d'une méconnaissance de la charia. Le croyant pèche, alors, par défaut de documentation eso-



exotérique. Un vrai maître soufi n'exige guère de son adepte autre chose qu'une stricte 
observance de la Loi d'Allah et de s'accommoder, selon ses possibilités à la Sounna, sans cure 

de silence ou retraite érémitique ; le Mourid ne doit guère forcer inhumainement son penchant 
vers les loisirs, les agréments et les plaisirs légitimes. Ainsi, le Cheikh Tijani, ne manqua pas 
d'exiger de son mourid (1) d'éviter toute incartade impertinente, toute déviation dont 

l'aboutissement fatal est une auto-négligence et un laisser-aller capricieux incontrôlé. Là, le 
redressement d'un tort et le traitement d'une psychose nécessitent une actuation mort ifiante 

immédiate, suivie de retraite spirituelle limitée et de cure diététique de concentration 
liturgique, pour dématérialiser les actes volitifs. Le Cheikh ne fait qu'initier et orienter ; toute 
transmutation demeure l'œuvre exclusive de l'Omnipotent. Mais, l'adepte doit, toujours, se 

souvenir, dans ses élans vers le sublime, qu'une réelle luminescence, ne saurait jaillir que d'un 
cœur dégagé de velléités mondaines. Gare donc aux perles de cultures. Les véritables perles 

évoluent dans les profondeurs.  
(1) En réponse à une épître émanant d'un juriste de Zerhoun ( Cité près de Meknès où est 
inhumé Idriss I)  

   

L'HOMME A L'IMAGE DE DIEU 

L'homme est créé à l'image de Dieu ( Hadith) ; son œuvre le sacralise ; c'est en contemplant 
Dieu, dans Sa grandeur, dans Sa surabondante richesse et dans la générosité de Son essence, 

qu'il réalise sa véritable nature. Autant l'Attribut divin est absolu, autant les attributs de 
l'homme sont entachés de relativité. En s'adaptant à sa nature, dans sa réalité originelle, il 
devient lui-même, conscient que la véritable sublimation, pour lui, est de rester lui-même, 

sans vouloir se dépasser, ni se rabaisser. Toute l'Ethique soufie se résume, ainsi, dans l'effort 
soutenu, en vue de la réalisation du véritable soi, dans sa pureté initiale, antérieure à la 

descente de l'âme dans le corps, telle qu'elle a été dépeinte par Ibn Sîna (Avicenne), dans son 
poème d'inspiration néoplatonicienne " l'âme est descendue d'en haut, telle une colombe ".  

De là, vient le rappel, réitéré des Cheikhs soufis sounnites, à la stricte observance des 
commandements de la Sounna. Leurs ouvrages sont incrustés de concepts et préceptes, 

définissant la nature et les dimensions de cette haute " politesse " spirituelle. Leur conscience, 
initialement dépurée, est " actuée ", pénétrée foncièrement, du souci constant de s'aligner 

rigoureusement sur les normes de la charia, à tous les niveaux cultuels, comportementiels ou 
même temporels. En s'abstenant, en cas de doute, et en agissant avec circonspection, tact et 
doigté, les adeptes se sentent intimement contrôlés par Allah, dans toutes les conjonctures et 

les instances. Mais, là, l'initié, tout en se fiant à la décision intangible de son Seigneur, à Son 
impératif actif, ne se défait nullement de ses initiatives agissantes.  

Ibn Messaoud rapporte que Dieu a, parmi Ses créatures, trois cents élus ; leurs cœurs sont à 

l'image du cœur d'Adam, une quarantaine à l'image de celui de Moïse, sept de celui 
d'Abraham, cinq de celui de l'Ange Gabriel. Chacun de ses élus est créé à l'image d'un 

Prophète. Il est empreint du caractère et du comportement d'un messager ou apôtre et son 
cœur porte le cachet d'un Ange.  

Dans un autre hadith, quatre élus auront l'empreinte d'Abraham, sept celle de Moïse, trois de 
Jesus et un de Mohammed.  

D'après El Boukhari, " le Très-Haut déclare la guerre - dit le Prophète – à tous ceux qui 

prennent pour ennemis les saints (bien aimés) d'Allah ; Mon serviteur ne saurait se rapprocher 
de Moi, mieux que par une œuvre que J'aimerai le plus et qui consiste à accomplir les 

obligations que Je lui ai imposées. Il ne cesse de se rapprocher de Moi, par les actes 
surérogatoires, jusqu'à ce que Je l'aime ; Je deviens, alors, son ouie, avec lequel il entend, sa 
vue, avec laquelle il voit, sa main avec laquelle il combat et son pied avec lequel il marche ; 



Je lui accorde ce qu'il Me demande et Je le protège s'il Me sollicite ". Une autre variante 
ajoute : " Quand Mon serviteur se rapproche de Moi d'une palme, Je Me rapproche de lui 

d'une coudée, quand il se rapproche de Moi d'une coudée, Je Me rapproche de lui d'une 
envergure (1) ; quand il vient à Moi, en marchant, Je viens à lui en trottant " (Boukhari).  
(1) L'envergure est ici la distance entre les extrémités des deux mains déployées dans le sens 

de la largeur.  
   

CONSTANCE ET EQUILIBRE DU " QOTB "  

Le Qotb (pôle) a pour qualification essentielle la constance et l'équilibre sur le plan humain. Il 

est caché, mais dépourvu de tous penchants excentriques, qui le font dévier de son " maqâm " 
(étape transcendante), comportant toutes les composantes d'une servilité sacrée. Tout en étant 
le réceptacle et le creuset de tout ce qui est conceptuellement et comportementiellement sacro-

saint, il demeure en plein forum humain ; répondant à tous les besoins attachés à sa nature 
adamique. Mais, de par sa haute sagesse et son sublime goût intuitif, hautement inspiré, un 

équilibre adéquat " axe " et " actue " tous ses rapports d'ordre humain. Il donne à chaque 
chose, son dû, dans sa double conjoncture esotérique et exotérique, rationnellement 
introspective. C'est cette occurrence " naturelle " qui marque ses allures dégagées de toutes 

teintes extranormales. Il concilie sagement le matériel au spirituel, car l'un est le complément 
de l'autre. L'empiètement de l'un sur l'autre risque de tout " dénaturaliser ". De là, tout acte est 

foncièrement " causalisé ", jugé et apprécié à sa juste valeur.  

Tout paraît, alors, simple, mais non simpliste ; car la simplicité réelle est une marque de 
génie, tout en demeurant d'ordre humain. Sidi Larbi Ben Sayah, dans sa Boghia (p.p.188), 
analyse ses attributs caractériels définis par Ibn 'Arabi, en développant certaines de leurs 

efficiences, dans la vie pratique du " Qotb ". Il ajoute d'autres spécificités qui font du pôle, un 
saint, éventuellement dénué de toute richesse matérielle ; néanmoins, conscient de sa 

responsabilité vis-à-vis de soi-même, il s'ingénie constamment, à s'assurer une caution 
effective, pour la réalisation de ses besoins naturels, très réduits, certes, mais humainement 
péremptoires. La " Boghia ", synthétise cet " humanisme " en précisant que le " qotb " est 

astreint à éviter tout exhibitionnisme ostentatoire ; ses comportements naturels sont dégagés 
de tous prodiges qui peuvent survenir à des saints, tels le ploiement de la terre, l'ubiquité 

volontaire, les cures d'isolement ermitiques.  
   

L'ŒUVRE DU CHEIKH 

Le Cheikh Tijani était d'une grande érudition, notamment, dans les sciences et les arts 

islamiques. Il avait appris par cœur, dès son bas âge, outre les Recueils didactiques dits " 
Moutoun ", les Grands Recueils du Hadith (Traditions du Prophète) dont Boukhari, Mouslim 
et les Sonan (Tirmidhy, Ibn Maâja, Nassaiy, Abou Daoud).  

Les cours qu'il dispensait à Aïn Maâdi, Tlemcen, Tunis, Fès et ailleurs, sur l'exégèse 
coranique et les commentaires du Hadith, lui valurent une grande renommée, étayée par ses 
connaissances sur le Fiqh, el Ouçoul ( Sources de la Loi islamique). Ses recherches, en 

l'occurrence, publiées dans " Jawâhir el Maâny " et " " el Jâmy " d'Ibn el Mechri ", avaient 
attiré l'attention des célèbres critiques de l'Islam, de par leur profondeur, leur originalité 
judicieuse. Son " Ifâda " se démarque par les Sages Adages qu'il n'a cessé d'émettre, lors de 

ses pérégrinations.  

Des dizaines d'ouvrages ont été élaborés, rendant hommage à cette œuvre colossale (1) 
comportant :  



- Epîtres et mémoires sur le Sounnisme des Soufis dont certains manuscrits originels sont 
catalogués dans les grandes bibliothèques du Maghreb (manuscrit de la Bib liothèque Générale 

de Rabat N° 2425)  

- Commentaire de la première moitié du Recueil Juridique de Cheikh Khalîl sur le code 
malékite ( manuscrit de Aïn Maâdi)  

- Exégèse d'une cinquantaine de versets coraniques et commentaires de Hadiths (profonde 
analyse des notions spécifiques authentiques de l'Islam), (Bibliothèque Générale, manuscrit 

D1699)  

- " Es-Salât el Ghaïbya " sur la Réalité mohammadienne " Al-Ifâda el Ahmadia ", 
compendium d'adages, dictés par le Cheikh à son disciple Sidi Taïb Soufiani, classés 

alphabétiquement (2) Charh el Hamzia de l'Imam el Bosaïry (Recueilli par Sidi Ali Harazim 
ainsi que Jawâhir el Maâni (Perles d'Idées) (éd. Imprimerie Saâda, Caire 1347 h / 1928 ap.J.)  

" Sermon collectif pour tous les musulmans " ( manuscrit de la bibliothèque privée du doyen 

de la Qaraouyène, Jawâd Sqalli ( décédé en 1392h / 1972 ap.J.) , publié in Revue " Tarîq el 
Haqq " (voie de la vérité) du Cheikh Mohammed el Hafidh, fondateur de la grande Zaouiya 
tijanie du Caire ( Revue numéros 10 et 11, 1965)  

- Recueil de dhikrs (Bibliothèque Générale D 2106)  

D'autres ouvrages furent faussement attribués au Cheikh tels la rihla, le commentaire des 
Noms Divins, " Charh el Jarroumiya " (en grammaire), " el Kanz el madfoûn ", etc (3)  

(1) Voir notre ouvrage en arabe sur la vie et les œuvres du Cheikh, dans la Grande 
Encyclopédie , élaborée sous le titre "  la Pensée soufie maghrébine, entre l'Andalousie et le 

Machreq " Le grand Erudit Tunisien Mohammed Mni'y, devenu Tijani, qualifie le Cheikh d'" 
Océan de science ", sans pair, connaissant par cœur, outre les Recueils de Sahih, les Sonan, 

les Compendiums du Fiqh (Kachf el Hijâb, Skirej p.p.529). Le doyen de la Qaraouyène, 
Abderrahmân Chenqity, dit " Cheikh el Jamaâ ", voit en lui, le " plus grand érudit du Monde 
islamique " (Boghia, p.p.266 )  

(2) Publié dans Kachf el Hijâb d'Ahmed Skirej. Une nouvelle édition Commentée par le grand 

Alem Tijani égyptien Mohammed el Hâfidh, promoteur de la Tariqa en Orient, décédé en 
1978 ( Imprimerie el Khaïriya, au Caire )  

(3) Jinâyat el Mountassib (Skirej T.2, p.p. 62 et 84 ( 1350 h / 1931 ap.J.) / Raf 'en-Niqâb, 

Skirej, T.3 p.p.182)  
   

LE SOUNNISME TIJANI 

A l'image du Messager d'Allah, Sidna Mohammed, le Cheikh Tijani, n'a cessé d'orienter le 

comportement de ses adeptes, en vue d'une parfaite adaptabilité à l'Ordre divin, synthétisé 
dans la charia. Cette conformation à la Sounna se cristallise – affirme al Jonéïd – par la 
créativité et la concentration du cœur de l'initié, de toute sa volonté et son attachement à Dieu 

et à Dieu Seul. Le Coran définit ce raffinement subtil qui ne saurait souffrir ni déviation, ni 
fluctuation élusive, éloignant le croyant du forum de la loi divine. Nulle transgression n'est 

permise. La conscience du Cheikh est pénétrée du souci constant de s'aligner rigo ureusement 
sur les normes mohammadiennes, à tous les niveaux cultuels et conceptuels, préférant 
s'abstenir, en cas de doute et agir avec circonspection , tact et doigté, dans toutes les instances. 

Il ne relâchait, aucunement, sa vive attention, ni celle de ses mourids et partisans, les tenant en 



hâleine, dans un amour passionné du Prophète et de ses siens et croyants. Il réagissait contre 
tout écart de conduite ou de langage. Au sein même de ses litanies, toutes d'obédience 

mohammadienne, il ne s'autorise guère un débordement d'aise et d'espoir, non réfréné par une 
crainte pieuse équilibrante.  

Tout geste doit être bridé sous les rênes de la Sounna, avec une résignation, sans fatalisme, à 
la Volonté de Dieu. L'action du croyant est de rigueur, parce que le Coran nous incite à agir, 

notamment, selon les normes psycho-discursives, quelles que soient les inférences de l'acte 
accompli ou à accomplir. Cela n'empêche nullement l'initié de ménager certaines subtilités et 

susceptibilités impondérables. L'action devient, parfois, une inertie, comme un franc parler 
qui frise le vice. Mesurer et peser le pour et le contre est un signe d'équilibre. Zarrouq, 
censeur des Soufis, cite le cas du Messager Abraham qui, jeté dans le brasier par Nemroud, se 

vit intercepté par l'Ange Gabriel qui lui demanda : " Abraham ! As-tu besoin de quelque chose 
? " " Pas de toi, mais de Dieu ", lui répondit-il. " Invoque- le donc ! ", lui insuffle l'Ange ; et 

Abraham de répliquer, dans un élan de confiance infinie en Dieu :  " la pleine conscience 
divine de mon état me dispense de toute invocation ! ". Mais, le fait n'implique guère une 
quelconque passivité ; le retour à Dieu ne se conçoit qu'après épuisement exhaustif, de toutes 

les motivations psychosomato-discursives.  

Quand il s'avère impossible , pour l'initié, de recourir à des mobiles effectifs déterminants , il 
doit, alors, se résigner à l'actuation divine et se confier, par sincère invocation à la Providence, 

profitant de ces embarras, pour en appeler, avec insistance, en serviteur impuissant, à la 
Clémence d'Allah. La foi efficiente est celle qui demeure foncièrement humaine, sans 
duplicité, ni déguisement.  

" Quand tu auras pris la décision d'agir - dit le Coran – fie- toi à Dieu ". Donc, planifier, 

d'abord, et se fier à Dieu, ensuite. Dans cette occurrence, la transconscience est façonnée, 
dans ses coins et recoins les plus intimes, à telles enseignes, qu'elle ne peut que se conformer 

humainement aux normes conceptuelles de l'Islam. Ce qu'il convient, certes, de noter, c'est 
que le croyant doit avoir, constamment en vue, la Volonté Omnipotente de Dieu, dans toutes 
ses actions, quitte à se référer au Décret d'Allah, pour actuer sa propre velléité ou volonté, au 

cas où l'objet des invocations serait d'une finalité inconnue, confuse ou douteuse. Là, la pure 
connaissance " hiérophanique " ne s'oppose guère au processus humain de causalisation. 

L'initié, tout en s'en remettant à Dieu, ne se défait, aucunement, de ses initiatives agissantes. 
La concentration de l'entymésis, c'est-à-dire de la pensée et de l'intention, réside dans 
l'orientation vers l'ego et la béatitude expectative des touches divines. Tout caprice de l'âme 

ou lubie, est, ainsi, éliminé. L'impression de l'irréel risque toujours, dans une telle 
conjoncture, de susciter une vive réaction du sens temporel ; néanmoins, il ne s'agit, là, que du 

côté spiritualité opposé au côté matière, dans l'équation humaine où le subconscient corrobore 
le rationnel (1).  

D'autre part, les devoirs et obligations, incombant aux compagnons et frères dans la vie 

initiatique, constituent le compendium de l'Ethique soufie.  

" Quiconque manque à ses devoirs, en négligeant les droits de ses frères, risque – affirme le 
Cheikh Tijani – l'épreuve de faillir au respect dû aux Droits d'Allah ". Le promoteur de la 
Tariqa a formulé, à maintes occasions, son souci d'élaborer un Traité, sur la manière raffinée 

de vivre et d'agir, chez l'initié, marquant, ainsi, le caractère péremptoire de cette politesse 
comportementielle, véritable catalyseur qui enclenche les élans les plus vifs de la conscience. 

Les hommes de la foi – quelle que soit leur confession – sont confrères. Il faut savoir chérir, 
dans l'amour de Dieu. L'auteur des " 'Awârif " rapporte que le Khalife Omar a dit : "  Si un 
homme jeûne toute sa journée, prie Dieu tout le long de la nuit, accomplit ses aumônes 

canoniques et se sacrifie dans les guerres saintes, sans chérir ou détester, pour l'amour de 
Dieu, ses actes ne lui profitent guère : N'est-ce pas là le summum de la socialité ?  



(1) Se référer à mon ouvrage " le Rationnel du Sacré "  
   

DHIKRS DE LA TARIQA 

Les dhikrs de la Tariqa , comportent essentiellement, deux " Wirds " quotidiens et une " 

Wadhifa ", récitée par groupe, sauf dérogation majeure. Ils sont ou extraits du Coran ou 
recommandés par un hadith authentique. Les trois litanies de base sont :  
1) l'imploration du pardon d'Allah (Istighfâr) 

2) la bénédiction du Prophète (çalât) , de préférence la " 

Fatihi " 

3) la haïlala , récitation de la profession de foi ( La ilâha 

Illa Allah). 

Le Wird ne comportait au début, en l'an 1196h, que les deux premiers récits liturgiques, 
considérés comme mobiles de purification. Ils ne furent suivis, du troisième que quatre ans, 

plus tard, en 1200h, car le Mourid ne devait en user qu'après dépurement e ffectif et affectif, 
permettant un accès approprié à une profession de foi, véritable engagement sacré.  

Pour la " Wadhifa ", les trois litanies se terminent par une quatrième dite " Jawharat el kamâl 
" (perle de perfection), dictée au Cheikh, par le Prophète, à l'état de veille. Cette Jawhara ne 
doit être récitée qu'en état d'ablution ; sinon, elle est remplacée par vingt fois " la fatihi ". On 

peut se demander, pourquoi le Cheikh exige l'ablution, alors que le Messager d'Allah récitait 
le Coran même, sans ablution. En vérité, il ne s'agit en l'occurrence, que d'un simple 
engagement (nadhr), ordonné par le Coran, au cas d'un dhikr surérogatoire, alors que la 

lecture du Coran constitue, pour le " moumin ", une obligation et un devoir sacrés dont on ne 
peut guère se désister. Allah en allège, en conséquence, le conditionnement de cette lecture. 

D'ailleurs, l'adepte Tijani est astreint à réciter quotidiennement, un minimum de deux " hizb " 
(1/30 ème du Coran).  

Le Khalife tunisien, cheikh el Islam, Ibrahim er-Riâhy, exige un maximum de trente " hizb ", 
(la moitié du Coran). Pour un analphabète qui ne sait ni lire ni écrire, il doit réciter, un certain 

nombre de fois , de courtes sourates, qu'il est aisé d'apprendre par cœur, telles la Sourate el 
Ikhlàs (équivalant à 1/3 du Coran), la Sourate el Qadr (qui en vaut la moitié) ou la Fâtiha 

(Ouverture du Coran, dont la valeur est identique à l'ensemble du Coran). Le Cheikh Tijani 
affirme, dans une épître, citée par Omar el Fouty , dans ses Rimâh (T.2,p.p.89), qu' " une 
seule fois de cette " Fâtiha " équivaut à quatre mille milliards de çalât el " Fâtihi " (considérée 

comme une des litanies essentielles de la Tariqa). Au lieu de Hizb es-Saïfy, bien connu, le 
Cheikh propose un substitutif coranique : la Sourate el Qadr.  

D'autres dhikrs secondaires tels " el Mousabbaât el 'Achr " (les Dix Septains) sont des propos 

liturgiques élaborés par le Prophète lui-même.  

" Le meilleur dhikr est " La Ilâha Illa Allah " dit le Prophète (Hadith de Nassaïy et Hakim). " 
Celui qui me bénit, une fois, Allah et Ses anges le bénissent dix fois " (Mousnad d'Ibn 

Hanbal).  

C'est , en fait, conséquemment à cet attachement indélébile à la loi coranique que l'adepte 
Tijani, en tant que croyant sincère, espère un agrément sublime d'Allah.  

Nous pouvons citer, enfin, une promesse, émise par le Cheikh Tijani, comptant vivement sur 
les gracieuses faveurs octroyées bénévolement par la Providence divine. " Les prières 

obligatoires accomplies par l'adepte sincère, - pense-t- il – dans une mosquée ou Zaouiya , où 
toutes les conditions sont remplies, sont censées être exaucées. Dans la Zaouiya Tijania, tout 

est ,en effet, gratuit : l'imâm (directeur de prière), le muezzin (qui fait l'appel à la prière), les 



lecteurs du Coran (el-Hazzâba) ; toute inhumation est interdite, selon les concepts malékites. 
Les habous n'ont aucune emprise sur les Zaouiyas, qui vivent, entre autres, des cotisations 

volontaires des mourids. Ce sont là, les saintes propriétés d'une mosquée du temps du 
Prophète et de ses compagnons.  
   

SPECIFICITES ET PREROGATIVES DES MOUMINS 

La Tariqa Tijania, fondée sur une stricte observance de la Sounna, ne s'arroge aucun privilège 

ou avantage spécifique. Toute prérogative, quelle que soit sa nature, est conditionnée, sur un 
pied d'égalité, pour tous les musulmans, par le grade de croyant, dans ses conformations aux 

prescriptions de la Charia. Tout mérite exceptionnel n'est que " la fruition " d'une 
accommodation adéquate. Le Prophète a bien précisé que sa " communauté est telle une pluie 
dont les premières précipitations ne sont guère forcément meilleures que les dernières. "  

Des croyants, vivant au XX ème siècle, ne sont guère d'un rang inférieur à leurs 
coreligionnaires des siècles antérieurs ; d'autant plus qu'un autre hadith, non moins 
authentique, qualifie ceux-ci de " bien aimés ", se prévalant d'un grade spirituel, cinquante 

fois supérieur ; Il ne s'agit nullement d'une prééminence sur les compagnons du Prophète, 
dont la hiérarchie des valeurs est inégalable. Toute prime spécifique n'est ainsi que la 

résultante du taux d'obédience sounnite ; en premier lieu, l'amour du fidèle pour Allah, Ses 
Messagers, et Ses élus, est considéré par le Prophète comme un mobile promoteur de toute 
transcendance. Pour une autre tradition, rapportée par Anas Ibn Mâlik (cité par Mouslim), 

l'Envoyé de Dieu, précise , en réponse à un autre compagnon craignant une séparation, dans 
l'au-delà, de son cher et bien aimé Sidna Mohammed, voué à un rang supérieur, que " le fidèle 
rejoint, au Paradis, celui qu'il aime " . Anas et les autres compagnons, émerveillés par cette 

promesse mohammadienne n'en furent jamais aussi heureux.  

Le Cheikh Tijani a émis quelques propos, qui semblent excentriques, à prime abord, parce 
qu'ils n'ont pas été bien compris. Il est vrai, que parmi ces propos, s'intègrent maintes 

prétentions, plus ou moins hérétiques, créées de toutes pièces. Le Cheikh les a rebutées 
d'avance, comme le firent les Imâms Mâlik et Chafiy, en rejetant toute énonciation ou 

affirmation, contraire à la Sounna.  

Le Cheikh Tijani avait dit :  " les nuits de l'année sont, pour nous, similaires, à la Nuit de 
Destin (Qadar) ou de valeur et mérite (Qadr, selon la lecture coranique de Warsh) ; cette 
affirmation se justifie canoniquement par le fait que le croyant accompli ne doit guère 

manquer de veiller en prière, toutes les nuits de sa vie d'initié. Le Cheikh Tijani exige, alors, 
de son adepte, de se conformer, à ce mobile initial de valorisation, pour mériter cette 

primauté.  

Un simple aspirant ou " faqîr " n'en est pas digne, faute de conformation foncière à la Sounna. 
Cette prérogative est ainsi, propre à tout croyant sincère.  

On peut citer un autre exemple, basé sur ce conformisme indélébile à la Charia. Le Cheikh 

Tijani a bien affirmé que le Mourid, le vrai, digne de ce nom, doit se sentir en perpétuel 
attachement à Dieu, même lors de son sommeil, considéré comme un simple répit ou détente, 
permettant au croyant un repos momentané, pour mieux reprendre, ses prières et litanies. Le 

Prophète a recommandé à tout moumin d'être constamment en ablution, qualifié " d'arme pour 
le croyant ", d'où les propos du Cheikh Tijani : "  Allah accorde Ses bontés à l'initié, même 

dans son état de sommeil ".  
   

SCIENCE INFUSE OU SECRETE 



On peut se demander s'il existe, en Islam, des connaissances secrètes, non révélées par le 
Prophète , d'autant plus que la Religion mohammadienne avait atteint toute sa plénitude, 

d'après le Coran. Y'a-t-il donc une science infuse que le Messager d'Allah n'a pas cru devoir 
inculquer à tout le monde et qu'il n'avait insufflée qu'à certains de ses compagnons, comme 
Ali, Houdheïfa et Abou Horéïra ?  

Le compagnon Ali, gendre du Prophète disait : " Mon for intérieur est submergé de 
connaissance ; je ne trouve personne pouvant en supporter le fardeau. " Ce grand érudit, 
qualifié par le Messager d'Allah, de gardien de la " Cité de la Science ", ne cessait de répéter : 

" Ne dites aux gens que ce qu'ils peuvent comprendre ". Ainsi, Ali, dépositaire des secrets de 
la grande gnose, se prévalait d'un savoir infini dont il ne trouva guère un digne porteur. Abou 
Horéïra affirme avoir épuisé, dans la source des sciences mohammadiennes, deux sortes de 

connaissances ; il n'est autorisé à en révéler qu'une seule, l'autre demeure un apanage 
inaccessible dont la divulgation expose le récalcitrant à la peine capitale. Hodhéïfa avait reçu 

du Prophète des enseignements qu'il n'osa guère dévoiler ; le Khalife Omar Ibn el Khattab 
tentait, parfois, vainement, de lui en soutirer quelques uns.  

Le grand Imâm Al-Jonéïd, promoteur d'un soufisme sounnite, précisait bien que " nul ne 
pourra atteindre le grade sublime de la Réalité, c'est-à-dire la connaissance transcendante 

infuse, sans être taxé d'hérésie, par un millier d'hommes véridiques " ; toute insufflation 
divine peut susciter un état, soit de béatitude, soit d'aise et d'espoir, soit de crainte. Les 

Prophètes vénérés, Jean et Jésus, se sont rencontrés un jour, chacun se trouvant sous l'emprise 
d'une haute communion appropriée ; l'un, mû par l'Attribut de la Domination " astucieuse " 
d'Allah qui écrase et annihile, l'autre " actué " par la généreuse Clémence ; chacun se prévalait 

de l'Attribut qui l'animait ; deux attitudes, apparemment disparates, mais suscitées, chacune, 
par l'instant étatique ou extatique, propre à l'un et à l'autre. C'est le cas de Khadir (dit Khidr) 

avec l'éminent Messager Moïse, semblant, d'après le Coran, moins initié que son 
interlocuteur, qui n'a pas dépassé le grade de Saint élu. Pourtant, Moïse se vit octroyer par 
Allah, " durant les mille séances qu'il eut , de son vivant avec Lui ", des flots de cognition 

ineffables.  

Il y a donc un " sens caché " (el bâtin), décelé, en exclusivité, comme le souligne le Coran 
(Sourate Al-Anfâl (les Dépouilles), verset 29) où Allah dit : "  O vous qui avez cru ! si vous 

craignez pieusement Dieu, Il vous donnera un pouvoir de discernement " .  

Cette science esotérique infuse, insufflée dans le cœur du croyant sincère, est une mise en 
contact avec une sorte d'introspection ou observation de la conscience par elle-même ; 

véritable lumière, projetée sur un subconscient purifié, à travers des flashs de luminescence 
divine. La " firaça " du " Moumin " (sorte de vision intuitive) a été définie par le Prophète, 
comme" source intime de connaissance " (1)  

La philosophie avicennienne est une philosophie néoplatonicienne, d'influence islamique où 

le donné coranique s'unit à certaines influences héllénistiques, intégrées par l'Aristotélicien 
Ibn Roshd (Averroès), de sorte que la pensée d'Avicenne ne saurait se comprendre, sans 

l'Islam. " L'observance des prescriptions positives de la loi religieuse – pense Avicenne – la 
pratique des actes cultuels, faciliteront, au croyant sincère, la mise en relation avec le Corps 
du Ciel, la captation du flux des sphères célestes et l'intensification de la sympathie qui relie 

le microcosme au macrocosme ". C'est le secret du contexte cosmique des Noms divins, dans 
leur actuation du Monde. " Celui qui détenait quelque science du Livre " (Sourate 27, verset 

40) , apporta à Salomon, le trône de Balqîs, reine de Saba, en un clin d'œil. Ce nom de Dieu 
que ce saint invoqua, alors, est un signe de la Science Infuse et de l'Omnipotence divine, 
qu'Allah accorde à Ses élus.  



L'Imam Chafiy, chef du grand rite juridique, consultait - dit-on - , le grand cheikh soufi 
Chaïbân er-Râ'y, par l'intermédiaire de son éminent disciple, Ahmed, l'imâm du rite hanbalite 

et acquiesçait à ses réponses.  

De même, ce dernier avec le mystique Abou Hamza el Baghdâdy.  

Le Cheikh 'Izz ed-Dîn Ibn Abdessalâm, dit sultan des Ulémas, dénigrait à ses débuts les 
propos des soufis ; il se ravisa, quand il contacta le grand mystique marocain Abou el Hassan 
Châdhily à Alexandrie (2) et dut reconnaître la prééminence de ceux- là, effectivement basée 

sur la double source coranique et traditionnelle.  

Ghazali traversa la même étape, en revenant, à l'âge de quarante ans, à l'école soufie de ses 
contemporains.  

Deux tendances se firent, alors, jour, celle qui se prolongea jusqu'au XIIIème siècle de 

l'Hégire, émaillée d'authentiques soufis marocains, pour la plupart, dont Ibn Machich et son 
disciple Châdhily, le fassi Ahmed Badawy (de Tanta) et Abderrahim el Qina'iy de Cebta, 

maître éminent du mouvement soufi dans la Haute Egypte. Passée cette ère d'or, le soufisme 
commença à dégénérer, perdant, de plus en plus, ses interférences avec la Sounna, à 
l'exception de quelques mouvements qui demeurent attachés à la Charia.  

(1) Dans un hadith rapporté par Tabarâny, le Prophète dit :  " Prenez garde au regard intuitif 

d'un homme croyant ; car la pure luminescence de sa foi lui permet de tout appréhender, grâce 
à la Lumière d'Allah "  

(2) Où il est censé être inhumé ; dans la coupole qui lui est attribuée. Il mourut, pourtant, à 

'Aïdhab, en Haute Egypte.  
   

L'HUMANISME D'UN SOUFI 

Un véritable soufi, demeure lui-même, dégagé de tout bigotisme ou religiosité outrancière. 

C'est, d'abord, un être humain, exposé, comme servile créature d'Allah, à tous les maux et 
méfaits psychosomatiques ; aucune immunité ne le dégage des conjonctures et des 
occurrences qui normalisent ses états les plus idéaux. Les cadres rigides créés par des esprits 

imaginatifs, risquent d'être surhumains et d'évoluer dans l'abstrait. On a demandé , un jour, au 
grand Tabi'y (1), Ibn Sîrîne, de dépeindre la personnalité éminente des compagnons du 

Prophète. " Ils étaient – répondit- il – des hommes comme les autres " (2). Tout surréalisme 
confine à l'irréalisme. L'Islam tient compte de la gracieuse élection d'Allah , option 
inconditionnelle, pour n'exiger guère du soufi, un idéalisme, non entaché d'éventuelles 

flétrissures ou souillures humaines.  

Yafi'y, auteur du (Kifâyat Al Mo'taqid ) (Suffisance du croyant) nous décrit le processus 
hiérarchique des Saints : les Noujabà, puis les Nouqabâ, Abdâl et Awtâd (piliers), tous axés 

sur un " Qotb " (pôle) qui n'est marqué par aucun signe spécifique. Il est choisi, parmi les 
Piliers, représentant une " normalité ", certes idéale, mais toute humaine où le principe de 
causalité demeure l'assise fonctionnelle de toutes les actuations ; le relatif humain imprègne 

une conformation psychosomatique qui ne doit pas être trop spiritualisée. La luminescence du 
Messager d'Allah, quoique modelée par un flash émanant des touches divines, est empreinte 

d'un humanisme évident. Le soufi est " actué " par une haute Inspiration divine ; " ses actes et 
états mystiques dont ils émanent varient, selon cette Inspiration " (fait remarquer Ibn 'Ataâ 
Illah, dans ses " Hikam " ou Adages). Au sein de cet humanisme, toute insufflation divine 

peut susciter un état de béatitude ou de crainte pieuse.  



Il faut se garder de déconsidérer, à partir de ces disparités apparentes, certains élus, pour 
surestimer d'autres. D'après el Morsy, un saint accède à la foi, par grâce divine et un autre ne 

peut se prévaloir de cette grâce que par ses exploits cultuels. Chez l'un – souligne Ibn 'Atâa 
Illah – la luminescence jaillit de la conscience, sans dhikrs préalables et chez l'autre la 
luminité est un don inconditionnel d'Allah. Un soufi accompli ne saurait sous-estimer un 

collègue ou même un mécréant, dont on ignore le sort qui lui est réservé. C'est là un critère de 
socialité idéale, au sein de la communauté mohammadienne, où les êtres humains sont sur un 

pied d'égalité, abstraction faite de toute différenciation confessionne lle ou éthique. N'empêche 
qu'il y a dans le Soufisme, deux catégories d'initiés, à partir de la nature éducationnelle et 
comportementielle ; une tendance ou école, se prévalant des faveurs gracieuses d'Allah, 

animée par le sentiment du " Chokr " (gratitude) et un deuxième, celle du " riadât-en-Nafs " 
ou une mortification de l'âme et ascèse de la chair ; la première est appelée la voie chadhilite, 

l'autre la voie de Ghazali, s'isolant dans des actuations formelles, méconnaissant le processus 
des états et stades mystiques, des sciences infuses, des luminités et des éclipses, plus ou moins 
nuancés par l'humanisme de l'initié.  

Ces derniers s'attachent, scrupuleusement, à une observance rituelle stricte, éprouvant une 

crainte atroce des écarts de conscience, égoïsme ou vaine gloire. Les premiers voient, dans 
tout acte, une émanation d'Allah qui les actue ; ils se sentent " agis " et dégagés de toute 

psychose, tout en partageant, avec les autres, la ferveur dans l'adoration , l'abstinence 
scrupuleuse, la pieuse continence et la pudeur intime, ne tenant guère compte ni de vision 
intuitive, ni de miracles ou prodiges extranormaux. Ils s'isolent, introspectivement, dans la 

méditation, la contemplation de Dieu, sans s'en départir. Ils s'installent, esotériquement, dans 
leur sentiment de déférence vassale à Allah, vis-à-vis des autres, accaparés par leurs actes 

d'adoration, formellement cultuels. Ceux-ci ne dégustent, nullement, la saveur de l'impact de 
la Suzeraineté divine sur leur cœur. Les autres sont, en conséquence, d'un degré supérieur et 
les disciples qu'ils initient, évoluent avec aisance et même élégance, dans les cycles d'une 

virilité toute humaine. Ils excellent dans la science des mesures et dans l'équilibre de la 
pondération, s'astreignant rigoureusement, aux exigences de la confraternité. On les appelle, 

parfois, des " Malâmiti " tels Salmân el Fârissi, compagnon du Prophète ou Mhammed Ben 
Abi Nasr, disciple du Cheikh Tijani.  

C'est l'apanage des vrais soufis, qui symbolisent le comportement des compagnons d u 
Prophète, ne se prévalant d'aucun privilège ou prérogative exclusive. Véritables modèles d'un 

humanisme agissant , chacun s'absorbe dans son activité d'exigence humaine : les artisans 
dans leurs métiers, les manœuvres dans leur besogne, les érudits dans leurs sermons et 

enseignements, alors que certains, parmi eux, maîtrisent le Cosmos, de par les affinités " 
étatiques " dont ils s'imprègnent, sans exclusivité prétentieuse. Le fameux soufi marocain 
Abou Sâlim El 'Iyâchi rapporte dans sa " Rihla ", la classification établie par son maître 'Ali el 

'Ajimy el Hanafy, en quarante ordres confrériques, dont la plupart sont d'origine orientale ; 
trois seulement, étant marocaines (la Chadhiliya, la Zarrouqiya et la Jazouliya). La première 

Confrérie dite Mohammadienne (attribuée à Sidna Mohammed) a, pour assise, une 
structuration canonique pure, basée sur la Sounna , avec , outre la haïlala, une litanie 
essentielle, la " çalat (invocation d'Allah et bénédiction du Prophète). Le cœur de ses adeptes 

est rempli d'amour pour le Messager d'Allah dont l'exaltation marque sa transconscience 
illuminée par son image virtuelle , qui, à force de concentration, s'idéalise, pour finir par se 

réaliser.  

Le Messager d'Allah est le Maître direct de l'initié. Abou Sâlim, qui esquisse une épître 
émouvante sur ce thème, mettant en exergue les signes distinctifs de chaque itinéraire, cite les 
grands maîtres soufis, qui optèrent pour cette voie mohammadienne, celle des Sahaba ou 

Compagnons du Prophète. Le Qotb es-Semmân, un des maîtres du Cheikh Tijani, élabora une 
œuvre palpitante sur la Tariqa Mohammedia, archétype sublime dans la voie de la 

transcendance. La Tijania en est un exemple vivant, sans liaison avec le Chadhilisme qu'elle 



respecte pourtant et vénère . (3)  
   

    (1) Le Tabi'y est un contemporain des compagnons du Prophète  

(2) El Jâmi', Ben el Mechry, T.2 p.p.23 (Manuscrit)  

(3) Voir la description des autres ordres confrériques dans mon ouvrage "  le Soufisme afro-
maghrébin aux XIX et XX siècles ", Ed. Cap Tours S.A., 1996 ( p.p.92)  
   

ETHIQUE SOCIALE DE L'ADEPTE 

Dans un premier stade, l'adepte tijani doit s'ingénier à éviter toute ankylose superficielle, 
provoquée par l'attrait des " Choses de ce Monde ", s'écarter de toute psychose de dénégation 
gratuite et de dénigrement systématique, mobiles de tension et de malentendu, entre les 

hommes. " Un vrai croyant ne doit dire que du bien ou se taire " (recommande le Prophète) ; 
n'empêche que le prêche d'un prédicateur autorisé n'entre pas dans cette ligne de conduite.  

Le nihilisme ne doit guère, être, l'aboutissement d'une attitude par trop négative. L'initié doit 
se contrôler, peser ses options, dominer ses élans prématurés. Tout préjugé hâtif serait – 
comme dirait Ibn 'Arabi – une privation.  

Il doit être animé et mû par un behaviorisme éminemment social qui rebute les caractères 

ignobles, blâmés ou décommandés par la Charia, tels la gloriole ou la vaine gloire, l'estime de 
soi, le complexe de supériorité, l'amour des éloges et la fierté prétentieuse. Les vertus devant 
sublimer sa morale concrète comporte, notamment : la pureté de l'intention, la gratitude, 

l'endurance, l'ascèse, la crainte pieuse d'Allah et le sentiment d'autosuffisance. Cette 
infrastructure est l'assise d'une pratique cultuelle adéquate, sans religiosité aberrante. Ainsi, 
l'initié, s'illumine le cœur, par insufflation divine des clartés de la foi, en s'alignant strictement 

sur l'éthique sociale, telle qu'elle est esquissée dans le contexte conceptuel de la Sounna 
Mohammadienne. La socialité du comportement de l'initié est, alors, le fruit d'une 

accommodation du croyant et de son adaptabilité agissante à l'Ethique universelle : code 
sublime des Messagers d'Allah. Le soufisme est donc fonction d'un conformisme 
inconditionnel aux sources authentiques de l'Islam.  

Tout être humain demeure, vis-à-vis de son semblable, un objet d'amour de l'Etre. La gnose 
des vraies réalités cosmiques, est la vision directe du Réel dans le contingent, de l'Absolu 
dans le relatif, du Créateur dans Sa créature.  " La potentialité de cette approche réside – 

d'après Ibn 'Abbad – dans le détachement de l'égoïsme ". La gnose consiste, alors, - pense Al-
Joneïd – dans " une connaissance parfaite d'Allah dans Sa grandeur et de son propre être dans 

sa faiblesse et son impuissance ". Autrement dit, le soufi doit prendre comme modèles la 
Miséricorde, la Clémence et la Grâce de Dieu, pour asseoir et stimuler sa propre compassion 
aux misères des autres. " Damné – dit Abou el Hassan Chadhili – celui qui ne s'y remet pas 

entièrement ". Mais, sur ce plan, comme sur tant d'autres, il ne sied guère d'être trop exigeant ; 
Al-Joneïd et Sahrawardi, proclamaient, depuis des siècles, que dans ce processus, tout est 

relatif.  

Une rigueur n'est plus de mise dans les temps que nous vivons, absorbés que nous sommes 
par les vicissitudes de l'heure. Le Cheikh Tijani, recommande (Ifâda) à tout initié de " 
s'aligner sur son temps, dans tout comportement " ; son khalife, le grand 'Alem " Al-

Kansoussi " signale bien, il y a près de deux siècles , que l'adepte qui cherche à s' idéaliser 
outre-mesure, risque de s'ankyloser dans l'isolement et le dénuement. C'est la " politesse 

comportementielle ", dans ses fluctuations relativement agissantes, qui synthétise le processus 



transcendant de la Morale sociale. Seul un gnostique relativement et introspectivement policé, 
est digne d'une perfectibilité éthique.  

Le grand 'Arif, Abderrahmâne Ben Mohammed el Fassi rappela au mourid, tenu à l'écart de 

ses frères, se contentant d'égrener son chapelet et de lire " sa planchette " coranique :  " ce 
n'est point là, la voie sublime des initiés, qui doivent, au contraire, se contacter effectivement, 
dans un brassage ferme et constant, car deux êtres qui se touchent se fécondent spirituellement 

".  

" Le croyant qui fréquente les hommes – dit le Prophète – en s'armant de patience vis-à-vis de 
leurs méfaits, aura plus de mérite que celui qui les fuit, par répugnance " (Mouslim et Ibn 

Hanbal qui rapportèrent ce hadith, ajoutent un autre , précisant que "  tout croyant est tel, vis-
à-vis de ses frères, un miroir où se reflètent leurs défauts ".  

Il y a des préceptes en Islam, à base sociale, dont le fond idéal n'est pas toujours, bien saisi. 

La transgression des principes prohibitifs en fausse le processus idéal. L'intérêt, entre autres, 
est le surplus ajouté au capital prêté, prohibé par tous les Livres Révélés. Il est faussement 
soutenu, dans notre ère mondialisante, comme facteur péremptoire, de toute promotion socio-

économique. De grandes Puissances, comme l'Allemagne et les U.S.A., ont fondé, pourtant, 
l'essor grandissant de leur économie sur les banques d'affaires, où les éléments " pertes et 

profits ", constituent le promoteur compétitif essentiel. Le rebut de l'intérêt est ainsi, motivé 
chez tout citoyen, par des raisons d'éthique sociale (1).  

Le but essentiel est d'asseoir tout rapport socio-économique, entre les hommes, sur la 
nécessité d'une coopération saine, dépourvue de tout égoïsme et exploitation et où l'altruisme 

doit dominer.  

L'intérêt tend à créer une classe sociale nantie et inactive dont le capital grossit aux dépens 
des moins favorisés ; l'effort déployé par tout un chacun est une marque de rectitude apte à 

promouvoir l'esprit d'entreprise, avec le double souci, de se rehausser, grâce à un dynamisme 
réellement créateur et d'une éthique psycho-somatique.  

Toute une gamme de préceptes sounnites constitue le code et le mobile orientateur de l'initié ; 
en voici quelques spécimens : " Une veillée de surveillance d'un garde-côte prime sa prière – 

dit le Prophète – durant un millier d'années, au milieu de sa famille " (Boukhari et Mouslim) .  

" Le chemin de Dieu – comme le définit un autre hadith, rapporté par Nassaiy et Tabarâny - 
est la lutte engagée sciemment contre la subversion et la déstabilisation sociale, pour le 

rétablissement de la paix et la promotion économique de tous les peuples, abstraction faite de 
conjonctures et conjectures d'ordre confessionnel ou ethnique. "  

Le musulman, dans son recueillement même, doit demeurer lui-même, un être humain, à 

l'instar des autres.  

On interrogea, un jour, Aïcha, épouse du Prophète, sur ce que son mari faisait, en rentrant au 
foyer : "  Il se comportait – affirma-t-elle - comme tous les humains " (Boukhari).  

" Allah a pardonné à une femme de mœurs légères, pour s'être empressée à apaiser la soif d'un 

chien haletant et essoufflé, qui risquait de mourir " (Boukhari).  

Dans un contexte réellement islamique, régi par un soufisme sounnite, tous les concitoyens 
ont leur compte.  



" Tenez bien compte – affirme le Messager d'Allah – de l'état de la jeune fille, qui est dans la 
fleur de son âge et qui aime se divertir " (Boukhari).  

C'est que " toutes les créatures sont les protégées d'Allah, qui aime tous ceux qui rendent 

service à Ses serviteurs. "  

Ainsi, les impératifs d'ordre communautaire, doivent créer, entre citoyens, une cosolidarité 
sociale primant toute pratique dévotionnelle. La foi ne se cantonne guère dans l'acte cultuel. 
Elle touche, en premier lieu, les élans du cœur et le comportement des âmes. Tout mérite est 

fonction de l'efficience sociale de l'acte accompli par le fidèle ; parfois, des obligations, 
comme la prière, passent au second plan, par rapport à des pratiques d'ordre social : tels le 

désir de servir, d'aider et de protéger les faibles, le souci de tact et de délicatesse, une 
prévenance de cœur raffinée (2).  

" Le blasphème d'une innocente, - souligne le Prophète – est de nature à annihiler, à jamais, 

l'impact et l'efficacité de tout acte dévotionnel " (Mouslim).  

" Extirper à un ouvrier, une partie de son salaire, est considéré, comme un mobile irrévocable 
de chute et de damnation " ( Hadith de Hajjat el Wadâa (dernier pèlerinage d'adieu effectué 
par le Prophète).  

"  Le pratiquant zélé qui pèche par médisance à l'encontre d'autrui, s'expose à la même 

malédiction ".  

La parole courtoise ou le secours porté à un homme en détresse s'identifient à des actes de 
générosité.  

En effet, " l'Islam – précise le Prophète dans un hadith rapporté par le compagnon 'Amr Ibn 

Absa – est la parole douce et la générosité efficiente ; l'Islam le meilleur, c'est la religion d'un 
homme qui ne nuit à aucun par ses propos ou ses actes ; et l'Imân (la foi), c'est une bonne 

morale ". Ces deux étapes fondamentales du musulman, sont étayées par une troisième : 
l'Ihsân.  

Cet ensemble, qui se couronne par un accès à la grande illumination du cœur dépuré, stimule, 
à lui seul, toute action, en vue d'assurer le bien, c'est-à-dire tout ce qui est bon, avantageux et 

profitable à l'homme, sans se soucier d'un fatalisme dégénéré, incitant à penser qu'il est vain 
de chercher à modifier le cours des événements fixés par le Destin ; ce Destin même est " 

exorable " par l'Action agissante et l'intention initiatrice.  

" Qui a meilleure religion – dit le Coran – que celui qui ne vise en exclusivité que Dieu, tout 
en étant un homme de bien et qui a suivi la religion d'Abraham, dans toute la pureté de son 
monothéisme ? " (Sourate 4, verset 125)  

Ce Chemin de Dieu, commun à toutes les Religions Révélées, est le seul moyen de 
transcendance et d'approche sublime, vers Allah.  

L'Islam a condamné la vie monacale parce qu'elle proscrit le mariage, ce qui est contraire à la 
nature humaine. Certains disent que les " Abdâl ", soufis d'un certain rang initiatique, ne se 

marient guère, tel le grand Cheikh de Tanta, Ahmed Badaoui originaire de Fès ; mais là, il ne 
s'agit nullement de monachisme, marqué par un retirement du monde, au service de Dieu, 

dans la solitude. On a trop critiqué le Saint Tantaoui fuyant le mariage, considéré pourtant, 
comme un bouclier de chasteté. Mais, son geste ne fut guère dicté par le désir de fuir le 
monde. Maints biographes ou hagiographes, comme le fameux Abdelhalim Mahmoud, 

éminent recteur de l'Université Al Azhar, du Caire, a bien décelé le véritable mobile de cet 



acte, apparemment contraire à la socialité de l'Islam ; Badaoui fut, certes, un combattant 
chevronné ( contre les Croisés en Palestine, au VII ème siècle de l'hégire). Il a évité toute 

nuptialité où il risquait de délaisser son épouse, accomplissant un devoir sacré au dépens d'un 
autre , non moins sacré.  

" Si – ordonne encore le Prophète – vous sentez le sommeil, durant votre prière, dormez, puis 
reprenez votre acte cultuel, quand vous vous serez reposés " (Sonan).  

" Pas de prière en présence du repas, ni au moment où on ressent la nécessité de faire ses 

besoins naturels (uriner ou déféquer) " (Mouslim et Abou Daoud)  

Le Prophète ne manquait guère d'élégance, de chaste élégance, " il consultait le miroir, avant 
de se présenter à ses compagnons, digne et en bon état " - souligne son épouse Aïcha -  

Le Messager d'Allah ne se vengeait jamais (d'une offense ou humiliation), sauf en cas 

d'atteinte à la dignité de Dieu. (Boukhari et Mouslim)  

" N'est guère moumin (croyant), celui dont le voisin (même mécréant) craint de sa part un 
quelconque méfait " (Boukhari). " Le moumin ne doit nuire en rien à son voisin " – dit un 

autre hadith – (Boukhari)  
" Dieu aime le croyant qui exerce un métier " (Tirmidhy)  

"  Mieux vaut, pour un moumin, ramasser du bois et le vendre, pour s'assurer un gagne-pain, 

que mendier " (Sonan sauf Abou Daoud).  

Si les signes du Jugement Dernier venaient à se manifester – dit le Prophète d'après Boukhari 
-, au moment même où vous vous apprêtez à mettre un plant en terre, n'hésitez pas à le planter 
".  

" L'homme est né libre : comment – dit le Khalife du Prophète Omar Ibn el Khattab – osez- 

vous le subjuguer ? "  

" Le travail préféré est celui qui perdure, même minime " (Boukhari)  

" N'accomplis que ce que tu peux supporter " (Boukhari)  

"  Sois véridique et optimiste " (Boukhari)  

"  Donne au salarié son dû, avant le dessèchement de sa sueur " (Sonan )  

"  Le meilleur des Jihad (guerres saintes) est une justice proclamée en présence d'un tyran 

oppresseur " (Tabarâny et Abou Daoud).  

" Le meilleur moyen de gagner sa vie est le travail manuel ou le commerce pratiqué avec 
intégrité " (Boukhari) ; " le commerçant intègre rejoint les Prophètes et les Elus de Dieu " 
(Tabarâny)  

" Nul n'est sanctifié par le lieu de sa demeure ; ce sont les bonnes actions qui sanctifient 

l'homme (Imâm Malek, dans son Mouattâ).  

"  Le péché, est le fait qui crée le remords, dans votre cœur et que vous aimeriez cacher aux 
gens… " (Mouattâ).  

" Rebute ce qui t'incite au doute " (Tabarâny)  



" Allah aime la douceur en toute chose " (Boukhari, Mouslim et Sonan).  

" Un croyant, physiquement fort est plus valable et est mieux aimé de Dieu qu'un moumin de 
faible constitution " (Mouslim).  

" L'Islam est aisé : il exclut toute étroitesse d'esprit et tout rigorisme ".  

" O musulmans, évitez d'être, comme vos prédécesseurs, les victimes d'un fanatisme exagéré 

et d'un bigotisme excessif " (Tabarâny).  

" Evitez les conjectures, ce sont des péchés ; une conjecture sans assurance, n'amène guère à 
une connaissance sûre ".  

"  Ne vous espionnez pas les uns les autres. ".  

"  Ne médites guère les uns des autres " (Sourate 49, verset 12)  

"  Pas de contrainte en religion. La voie de la raison est, désormais, différenciée de l'errance " 

(Sourate 2, Verset 250)  

Tout est licite en Islam, car tout acte ou geste est considéré comme innocemment neutre , tant 
qu'il n'y a pas un texte législatif prohibitif ou restrictif. Toute prohibition est marquée par le 

souci du législateur de diminuer, au sein de la communauté, toute cause de tension ou de 
malentendu, provoquée par un complexe d'injustice et un sentiment de spoliation. Bien plus, 
toute œuvre initialement légale et licite, devrait être exclue, si elle risquait de dégénérer en 

mobile de tiraillement ou de discorde.  

" Le mensonge qui réconcilie deux êtres séparés est –souligne le Prophète- un acte méritoire 
". Une bonne intention est de nature à légitimer un acte originellement illégal. La viabilité de 

l'Islam, son universalisme transcendant, procèdent, notamment, de sa souplesse et de sa 
simplicité, toute humaines (3).  

L'Islam est ainsi, une religion de socialité et d'action. Ses actes cultuels, son comportement, 

sont marqués par un dynamisme créateur. L'exercice d'un acte social est le propre d'un initié 
idéal, élevé et éduqué, dans la voie sounnite.  

" Dis – proclame le Coran - : agissez et Dieu verra votre action " (Sourate 9, Verset 105)  

L'Islam est une religion énergétique où tout élément statique est éliminé.  

Le Cheikh Tijani n'a cessé, à l'instar des grands maîtres de la gnose, de prôner, pour inculquer 

à ses adeptes les concepts et préceptes de L'Islam , religion d'action.  

Le code Tijani est le sounnisme où le cultuel n'élimine guère un travail effectif et assidu, pour 
le bien de la société ; tout citoyen initié ou autre doit participer à l'œuvre collective de la 
communauté. Deux principes essentiels imprègnent donc, de leur impact indélébile, l'éthique 

sounnite Tijani, exprimés dans deux adages de " l'Ifâda " (4); le Cheikh y recommande, à tout 
un chacun , d'avoir un métier et de ne pas se contenter d'une vie initiat ique marquée par un 

recueillement statique dans les arcânes de la Zaouiya. Dans cette contribution agissante, 
l'initié doit se comporter, selon les normes de son temps, sans dévier, certes, de la Sounna, 
évitant tout bigotisme nihiliste ou religiosité excessive.  

(1) Se référer à mon ouvrage, " le Rationnel du Sacré ", éd. à Casablanca, 1998 ( Chap. Justice 

sociale)  



(2) Se référer à notre ouvrage " Clartés sur l'Islam ou l'Islam dans ses Sources " ( 5ème édition 
, au Maroc et Arabie Saoudite)  

(3) Extrait de mon ouvrage " Le Rationnel du Sacré ", chap. " Socialité du Sacré "  

(4) Voir le chapitre ( l'œuvre du Cheikh)  

   

LES ZAOUIYAS TIJANIAS 

La Zaouiya de Fès où se reflétait la luminescence de l'érudition profonde et originale du 
Cheikh, devint le centre de ralliement des adeptes et autres.  

Cette Zaouiya-mère, construite initialement, dans la plus sobre architecture islamique, finit 

par s'auréoler, par l'approche de la Qaraouyène et des Médersas Mérinides. Une allure 
nouvelle, l'imprégna plus tard avec sa marqueterie, sa mosaïque, son marbre ; elle devient un 
motif généralisé de décor et d'ornement. Les Zaouiyas jouaient, alors, le double rôle de 

maisons de prière et surtout de maisons de science. Le mouvement intellectuel de la Zaouiya 
de Dilâ (en Atlas) et de la Zaouiya Naciria (dans le Draâ), avec leurs Bibliothèques, enrichies 

par des manuscrits parfois originaux, atteste le rôle culturel joint à l'élan cultuel. La Zaouiya 
de Fès s'y apparenta , alors, avec son minaret, son patio, ses larges bassins, ses chambres 
d'hôtes, ses jolis portails de pierre sculptée, ses arcatures et ses arabesques, en écriture coufie, 

représentant des extraits de poèmes, composés en hommage de la Zaouiya et de son 
promoteur.  

Le programme intellectuel , dans ces Zaouiyas, comporte, essentiellement, la propagation de 

la doctrine sounnite dont les Alaouites, et avant eux, les Mérinides, s'érigèrent en défenseurs.  

Cet élan n'est guère entamé par le souci de la statique de l'équilibre des forces dans l'allure 
architecturale, de la solidarité de la charpente, du sens ornemental et du foisonnement 

décoratif.  

Les encorbellements, les stalactites et les coloris, sont autant de polychromes temporels dont 
l'harmonie artistique, donne à ce centre de recueillement plus d'attrait et d'originalité.  

Les chefs des Zaouiyas  furent toujours , par leur vaste érudition et leur prééminence 
spirituelle, les leaders du mouvement culturo-cultuel. Depuis, notamment, le XVIII ème 

siècle, l'émergence des Cheikhs Mohammed Bennacer promoteur de la Zaouiya de Drâa,en 
plein Sahara,de Mohammed el Mejjâti du Dilâ en Atlas, et Abdelkader el Fassi Fihri, à la 

capitale idrisside, fut le signe manifeste d'un sounnisme soufi vivace et agissant. Les Zaouiyas 
devinrent, alors, les ennemis déclarés du colonialisme naissant en Afrique et ailleurs. Le 
Cheikh Sidi Ahmed Tijani, né au milieu du siècle suivant , mit en branle une lutte acerbe, 

contre les envahisseurs européens qui se sont déjà installés, dans les coins et recoins les plus 
reculés des deux continents afro-asiatiques. Un double élan , à la fois logistique et éducatif, 

immobilisa les fervents combattants de la foi. Le Sultan Sidi Omar Fouty, était un exemple 
vivant en Afrique occidentale, les Moqaddams Tijanis, en Extrême-Orient, étayés par des 
centaines de milliers d'adeptes , purent affronter l'occupation hollandaise, dans son tremplin 

indonésien. Cette lutte est soutenue, aujourd'hui, après l'indépendance politique des Africains 
et des Asiatiques, par des millions de Tijanis, dont le nombre atteint, actuellement en 

Indonésie seule deux millions. L'Association des Ulémas d'Indonésie dépêcha, au début des 
années quatre vingt dix, pour une conférence à Rabat, un de ses membres Haj Badry Basouky 
qui déclara que la Tariqa Tijania, est considérée comme l'un des facteurs les plus dynamiques, 

dans la " da'wa " islamique , grâce à ses adeptes dont le nombre se monte à deux millions, 
affirmant en même temps, que leur nombre au Sénégal est de 80 % de la population. Les 



Zaouiyas devinrent , alors, comme elles l'étaient, d'antan, des " ribât " de guerre sainte et 
d'expansionnisme de culture islamique. Chaque Zaouiya, mosquée accomplie, est épaulée par 

une institution éducationnelle et une riche bibliothèque. La Zaouiya-mère de Fès, d'où 
émanaient les hautes instructions des khalifes du Grand Cheikh Sidi Ahmed, pour conforter ce 
double but, est, elle-même, dotée d'une riche bibliothèque, où venaient se documenter les 

grands érudits Tijanis de la Qaraouyène. Une bonne partie de ces Zaouiyas alimentent, 
continuellement, par des subventions et des offres bénévoles, des milliers de ces centres 

éducatifs, dont le nombre se chiffre, aujourd'hui, par millions, rien qu'en Afrique du Nord.  

D'après des recensements effectués, en 1930, il s'est avéré que ce nombre , établi par les 
Français eux-mêmes, se montait à deux millions et demi, en Algérie (compris le Sahara 
Oriental occupé par la France), deux millions au Maroc et six cent mille en Tunisie (1).  

J'ai constaté, personnellement, lors d'un voyage d'étude en France, en 1945, que le nombre de 

Zaouiyas Tijanies, à Paris, s'élevaient à quatorze, avec un seul moqaddam marocain, Larbi 
Chtouki. Cette expansion se répercute dans toute l'Europe et aux U.S.A.. Dès les années 

quarante, un de mes parents, de passage à New York, fut surpris, d'entendre, dans une ruelle 
américaine, des voix récitant la Wadhifa, en chœur.  

Les Zaouiyas de l'Anti-Atlas étaient dénommées, dès le VIIème et VIIIème siècles de l'ère 

hégirienne, " Zaouiyas de science ", telle la Zaouiya Bekrya de Beni No'mân, citée par Ibn 
Khaldoun, où affluaient les étudiants sahraouis.  

J'ai décrit nommément, des centaines de Zaouiyas, dans mon ouvrage en arabe (la pensée 
soufie maghrébine, entre l'Andalousie et le Machreq), éparpillées de par les montagnes et les 

plaines marocaines ; mais, toute cette mosaïque faite de mosquées, de msid et d'hôtelleries 
gratuites, est incrustée, par ci par là, de Qoubbas, autour desquelles, s'édifiaient des douars, 

parfois même des cités (comme Zarhoûn et Safi), d'une harmonieuse spécificité marocaine.  

(1) Bousquet, G.H. : Introduction à l'étude générale de l'Islam, 4ème éd., Alger, 1954. Ce 
nombre semble excessif ; il comporte sans doute, les Qoubba ou nécropoles de Saints, qui ne 
constituent pas des Zaouiyas.  

   

QUAND LE SURREALISME OUTRE-MESURE CONFINE A L'IRREALISME (1) 

Les caractères dissemblables, chez les soufis, sont de nature à donner une impression 
d'opposition, sinon de différend qui les sépare. De profondes méprises sont souvent suscitées 

par des empreintes distinctives, sans assise différentielle réelle. Des prises de position hâtives, 
à l'encontre des uns et des autres, sont le propre de novices ou de profanes, dont les inductions 

sont gratuites et graves de conséquences. On est enclin à juger, selon les apparences, ou, 
conformément à un code strict , imposant au saint une ligne de conduite déterminée. Cette 
appréciation aberrante est motivée par une conviction que la sainteté est régie par une 

législation spirituelle rigoureuse unique. C'est - note l'auteur de " Dahab el Ibrîz " - faire 
abstraction de la Grâce Divine et imposer à Allah des mobiles optionnels péremptoires. 

L'Omnipotence absolue est libre de toute contrainte. Seule une fonction physique, d'ordre 
relatif, est définie par un " axiome de choix " très rigide. La gracieuse élection d'Allah, ayant 
elle-même force de loi, est inconditionnelle. Mais, la méconnaissance des limites infinies de 

Sa pure bonté incite certains rigoristes à dénier toute sainteté, aux initiés non auréolés par une 
image de marque spécifique. Le surréalisme confine à l'irréalisme.  

L'infinité de Dieu, l'élan magnanime de Sa générosité, ne sauraient souffrir une restriction. 
Ses dons gracieux, Ses faveurs, Son effusion sacro-sainte, ne sauraient être astreints à une 
quelconque motivation. Cela n'empêche guère que, sur le plan humain, les actes cultuels aient 



une assise rationnelle. Les états mystiques, fonctions de Ses touches divines, sont assujettis à 
une régulation humainement discursive, où la prime est évaluée, à la mesure de l'acte; d'où, 

cette différenciation foncière entre les rites des Soufis, émanant de sources diverses, toutes 
dûment canonisées. Ces points d'émergence sont, en même temps, des points de ralliement, 
d'où jaillit l'inspiration; chaque soufi, ou groupe de soufis, rejoint de par son comportement, 

un Prophète où un Messager de Dieu.  

Ses caractères, ses options, ses goûts sont à l'image du Prophète, point de mire de l'initié. Des 
hadiths, cités par es-Souyouti, dans son fameux ouvrage sur le pôle (kotb), les piliers (Awtâd) 

et ( Abdâl), mettent en exergue cette affinité subtile où le principe de causalité demeure 
l'assise phénoménale de toutes les actuations. C'est le degré summum où le fanâ (extinction) 
confine au baqâ (subsistance), l'unicité à la multiplicité, le relatif à l'absolu, tels les grands 

élus apostoliques humainement responsables, dont la conformation psychosomatique répond 
aux exigences terre-à-terre de la normale humaine. Là, les extrêmes se touchent et la lumière 

mohammadienne, flash divin, se voile d'une luminescence empreinte d'une évidente humanité; 
une lumière intense finit par toucher l'autre bout de la réalité: l'obscurité. Chez le Kotb, cette 
illumination voilée cache une forte perception intérieure, un goût profond et l'appréhension, 

toujours croissante, d'une Présence. C'est ce baqâ, contre-partie du fanâ, que le Soufisme 
appelle lumière du fanâ, transposé dans le Bouddhisme, sous forme de Nirvana (2). Le 

fameux Khadir (khidr), esquissant une fresque sur cette concentricité des cycles soufis - 
d'après Ahmed Tastawti, dans sa Nozhah - dépeint les caractères et les états de ces élus, 
abreuvés chacun, conformément au décret Divin du jour du Covenant (mythâq). Seuls les 

soufis, intégrés dans ces cycles concentriques, lui sont connus. Le Cheikh Tijani qui corrobore 
- d'après Le Jâmiy - cet avis judicieux, cite , parmi les groupes mystiques, des catégories dites 

Danâïnes et Dhakhâïrs, dont chacune comporte quatre mille élus, conscients, tous, de 
l'existence cosmique, mais, engloutis dans les Océans de la Divinité ; Chacun de ces élus, qui 
sombre dans le fanâ, est le réceptacle des faveurs exclusives, selon des lots, sublimement 

décrétés, qui lui donne l'impression, dans ses intervalles lucides, d'être le seul favori; d'où, les 
dénégations mutuelles, entre initiés qu'on ne saurait taxer d'égoïsme. C'est ce qu'entend Ibn 

Ataâ, quand il dit dans ses Sages Adages! : "  Les actes varient selon les inspirations (3) (état 
mystique dont ils émanent) ". Chaque insufflation divine peut susciter un état, soit d'aise et 
d'espoir, soit de crainte.  

Néanmoins, un grand initié peut - comme le signale Khadir - se voir diminué, au point de se 

sentir passible d'un châtiment mortel, au-devant d'une impression de faveur divine exclusive, 
touchant un collègue. Ali Ibn Abi Tâlib, beau-fils bien-aimé, du Prophète , dépositaire des 

secrets de la grande gnose de notre Apôtre vénéré, se prévalait de connaissances, dont il ne 
rencontra guère un digne porteur.  

Que de fois, le Cheikh Tijani répétait les propos alides, dans ses commandements et ses 
épîtres. Il souligne que tout Saint reçoit, au sein de la Divine Présence, en audience propre, 

des biens et dons, dont Seul Allah apprécie l'ampleur. Bien mieux, deux gnostiq ues peuvent 
se partager un même état de présence ou plan de l 'être, mais à degrés différents, selon les lots 

d'attribution seigneuriale. Dans ces états extatiques, de grâce, de révélation intérieure ou de 
touches transcendantes, un gnostique peut, dûment, se vanter de ces exclusivités, car, il ne fait 
que répéter les sublimes qualifications qui lui ont été inculquées, et, qui en définissent 

l'envergure. Ce sont là - fait encore remarquer Sidi Ahmed Tijani - de simples privilèges qui 
n'impliquent aucune prééminence. Quelques 'Arifs peuvent réaliser plus d'exploits cognitifs 

mohammadiens qu'un Kotb, alors qu'ils seront radicalement écrasés, sous les irradiations 
théophaniques réservées à ce pôle. C'est le cas de Khadir avec Moïse. Seul le Messager 
d'Allah, élu des élus, Sidna Mohammed, détient un grade parfait, sans pair. Toutefois, ces 

marques exceptionnelles de privilège ne font que confirmer les règles structurelles de 
classification des voies catégoriques distinctes: celle des attirés dont l'élection n'est, 



nullement, motivée et celle où l'initié est, dans un état sublime, dégagé de toute velléité 
volitive.  

Le premier, providentiellement actué, brûle les étapes qui libèrent les accès à la présence; cela 

ne veut pas dire que l'attiré n'a aucune voie à suivre, mais bien au contraire, que cette voie a 
été ployée pour lui, donc écourtée par la Providence et la Grâce prééternelle. Le ploiement 
d'un chemin n'en est guère une absence, car l'initié absent par son soi, c'est à dire son ego, est 

présent par Son Seigneur . Notre Maître, le Pôle des Pôles, a tiré cette double notion de 
l'élection du verset coranique : "  Allah élit qui Lui plaît et oriente vers Lui qui Il veut " . Il l' 

illustre par la vivante anecdote de Moïse, auquel Dieu ordonna de jeûner, pour accéder à Sa 
présence, trente jours consécutifs, sans exempter les nuits. Ayant exécuté, strictement, ce 
commandement, Moîse se vit réordonner un prolongement de dix jours, pour le bénin péché 

d'avoir osé désodoriser les recoins de sa bouche. La nuit de l'Ascension, l'Ange en annonça 
l'avènement à Sidna Mohammed, qui devait l'accompagner, impromptu, sans préparatifs 

particuliers.  

Les deux notions sont, ainsi, exemplifiées, quoique les prophètes - insiste Sidi Ahmed - soient 
tous, objet d'une sublime élection. Le fait est signalé dans le Coran; il faut se garder d'en 
fausser l'interprétation.  

Toutes ces données sembleraient excentriques, dans les conjonctures contemporaines. Une 
bonne part des hommes de science canonique, et quelques uns, parmi les amateurs du 
Soufisme, n'en sont, nullement, convaincus; la voie ouwaïs (qui se réfère au fameux Ouwaîs 

el-Qarani), s'inspire de la pure essence apostolique mohammadienne et d'autres, ainsi que 
celle des Sahaba et éminents chioukhs.  

Suivent, les autres confréries, dans la succession suivante: Al-Kalandaria visant la purification 

de l'âme, s'astreignant au minimum, dans leur subsistance, et, rejetant toute forme d'épargne 
ou de thésaurisation. Ils jouissent des délices licites, sans s'enliser, dans un surcroît de 
recueillement.  

As-Siddîkia (attribuée à Abou Bekr es-Seddik), est celle du Cheikh Abou bekr ben Houwwari. 

Al-Koubrawyah (du Cheikh Al-Koubari) et sa filiale Al-Hamadânyah dont le promoteur Ali 
put rassembler, durant ses pérégrinations de par le monde, les liturgies de mille quatre cent 

maîtres soufis. Il en fit un "  wird " matinal, récité à voie basse, et très recherché.  

Deux autres filiales de la première : er-Rouknyah ( de Roukn ed-Dîn es-Semnâni ) et en-
Nouryah (de Nour-ed-Dîn el-Asfarâyini ).  

Quant à Al-Khalwatyah, elle se caractérise par une litanie de base, "  Ism el Jalâla (nom de Sa 

Majesté divine). Le Cheikh Tijani adopta cette voie, dans ses débuts, et fut, pour lui, d'une 
grande efficience, dès ses premiers contacts avec son éminent maître égyptien Mahmoûd el-
Kordi. Sa chaîne de transmission, citée par ( el Jawâhir), est le célèbre "  Sanad " remontant 

au Prophète, suivant une succession de maîtres, parvenant jusqu'à Al-Jonéïd, par 
l'intermédiaire de Daoud et-Ta'yi, Habib el 'Ajîmi, Hassan el-Basri et le beau-fils du Prophète, 

Ali Ibn Abi Tâlib.  

Deux autres confréries : Al-Mawlaouyah (de Jâlal ed-Dîn et-Toussi) et Aljahrya (4) d'Ahmed 
es-Souyouri), se réclament de Khadir. Al-Bourhânyah (attribué au Cheikh Bourhân) se 
caractérise, en sus des oraisons effectuées à haute voix, par le costume vert, endossé par ses 

adeptes, à l'encontre de l'Ahmadyah, connu par le pourpre de ses habits d'apparât. Chez Al-
machrayah (5), les oratorios chantés ou concert spirituel, sont de rigueur; ses adeptes en 

haillons, s'adonnent à une mendicité ostentatoire.  



Les Kâdirites (de Si Abdekader el-Jîlani) et les Hâtimites (Ibn 'Arabi el Hâtimi) sont 
d'obédience spiritualiste notoire, ainsi que les Madiânites (Abou Médian el-Ghawth, Soufi 

Algérien de Tlemcen).  

Les autres confréries, non moins réputées, mais appréciées, à juste titre, sont : les Rifaiyah 
(filiale kadirite); Kocheïriyah, Kharraziyah (d'Abou Saïd el Kharrâz), el-Khochaniya ( du 
Kotb ed-Dîn el Khochani), el Madariyah ( du Chah Madary), Ech-Chettariyah (Abdellah ech-

Chettar), en-Nekchabendiyah (Bahâa ed-Dîn Nekchabend), El-Hallajiyah, El-Joneïdiyah, Es-
Sahliyah (Salah Ibn Abdellah).  

Il s'avère donc, à la suite de cet exposé substantiel, que la sainteté ne s'intègre, guère, dans le 

cadre d'une rationalité discursive, ni d'un intellectualisme contemplatif ou imaginatif.  

La transconscience intime et la profonde nature cognitive, qui marquent ce sublime état 
électif, sont l'apanage d'un groupe de privilégiés, touchés par la faveur de la Providence, sans 

motivation ni prédisposition. La conscience de cette Grâce Divine n'est pas à la portée de tout 
le monde, d'où la confusion ressentie, aussi bien par les adeptes du Soufisme, que par certains 
adversaires, par trop littéralistes. " Allah seul connaît Ses élus ", d'après un hadith Qodsi 

(sacré). Des signes distinctifs ambigus et, apparemment contradictoires, déroutent les esprits 
les plus critiques.  

Si la conscience humaine est incapable de capter les caractères essentiels d'une âme élue, par 

contre la connaissance de Dieu demeure concevable, à travers la manifestation des signes de 
Sa Beauté et de Sa Magnificence. L'incapacité initiale de Le concevoir (6) est - comme dit 
Abou Bekr es-Seddik, répété par Pascal - la véritable conception de Dieu.  

(1) Se référer au chapitre VI de la Boghia.  
(2) Nirvana = Nour el Fanâ ( lumière de l'extinction)  

(3) Les inspirations des états s'identifient aux connaissances insufflées au coeur de l'initié.  
(4) qui vient du mot "  jahr " (dhikr à haute voie)  
(5) du nom Ahmed Ben Al-Machrah, le Yamanite  

(6) al- 'Ajz 'Ani Al-Idrâk Idrâk  
   

MIRACLES ET PRODIGES  

L'avènement de miracles, en tant que phénomènes réputés contraires aux lois de la nature, 

n'est que l'effet, parfois inexpliqué, de l'Omnipotence divine.  

Il est attesté, à la fois, par le Coran et le Hadith.  

La révélation coranique demeure la structure de base dans le comportement éthique d'un 
croyant soufi. Une double dialectique de lumière et d'amour l'anime.  

Le Prophète Mohammed ainsi que les autres Messagers d'Allah, ont atteint l'étape sublime, 

dans leur ascension vers Dieu. Par le même processus, quoique limité et miniaturé, l'initié voit 
s'ouvrir, devant lui, tous les accès, vers la grande ouverture. Mais, son chemin est jalonné 
d'embûches. Il est éprouvé, à chacun de ses pas, car la lumière qui l'enveloppe et le grise 

risque d'être luciférienne. Les grands maîtres de la gnose, comme le Cheikh Sidi Abdelkader 
Jilani, avaient failli trébucher et perdre l'équilibre par de faux pas, provoqués par une 

actuation satanique. Le prodige réel, dans ces conjonctures et conjectures réside, dans le degré 
d'observance des concepts et préceptes, et non dans une fruition miraculeuse des actes 
cultuels. Les écarts entre les effets d'un charlatanisme luciférien et ceux d'une véritable 

rectitude, ne sont pas toujours nettement dévoilés ; surtout, pour l'initié qui est encore dans ses 
débuts. Les similitudes superficielles , même somatiquement parlant, entre une lumière qui se 



dégage d'un brasier ardent et celle des reflets lumineux, même solaires, sont autant de mobiles 
de fausse induction.  

C'est pourquoi, le véritable miracle qu'Allah daigne octroyer à Ses élus, consiste dans leur 

protection providentielle contre toute incartade qui risque de leur être fatale. " Un acte de 
droiture – affirme le Cheikh Sidi Ahmed Tijani – vaut mieux que mille faits miraculeux ". Un 
vrai soufi doit donc s'ingénier à éviter les embûches, pour ne pas sombrer dans des 

subjectivités de psychisme incontrôlable, susceptibles de fausser ses conceptions, devant être 
dégagées de toute déviance ; le positivisme bien conçu de la charia est seul à même d'assurer 

l'équilibre judicieux, dans ses élans, parfois impétueux. La dépuration de l'âme par 
l'élimination des vices les plus infimes et la concrétisation des vertus , est le seul mo yen 
exotérique , pour déclencher le jaillissement de reflets concrets, renvoyés sur le miroir poli 

d'une âme dégagée de toute flétrissure. Là, le voile finit par s'estomper, laissant poindre les 
vrais éclats ou lueurs des Noms et Attributs de Dieu. Un prodige réel s'ensuit et le risque est 

de plus en plus amoindri, car " les reflets prennent forme et l'éclair devient étoile filante ", loin 
de tout éclat psychique de ravissement et d'extase. Les facteurs artificiels ne sauraient, alors, 
fausser le processus transcendant, par leurs procédés hypnotiques et leurs pouvoirs 

extranormaux. Devant ce déséquilibre des organes sensoriels, plongés dans un sommeil 
hypnotique, le subconscient épuré de l'initié, réagit, avec toute la force de ses potentialités, 

distraites par le sensible, grâce au " goût intuitif ", développé dans l'ambiance luminescente de 
l'âme purifiée.  

Le miracle émanant d'un Messager d'Allah est un signe d'authenticité de sa mission ; c'est un 
défi lancé aux mécréants ; tandis que le prodige ou l'acte extranormal, accompli par le Saint, 

doit être spontané, non entaché de sentiment d'exhibition et d'étalage d'une quelconque 
suprématie ; c'est pour éviter ce risque que les grands connaisseurs ('Arif) s'abstiennent de 

faire montre de tout état de ce genre, qu'ils assimilent aux troubles de la menstruation, chez la 
femme.  

Parmi les miracles admis canoniquement, figure le contact effectif avec le Prophète à l'état de 
veille. Aucun, parmi les Sounnites n'en dénie l'éventualité ( Boghia p.p.209). Souyouty 

souligne dans son " ouvrage sur la venue du Messie ", qu'il rencontrera, alors, son homologue 
Sidna Mohammed. Mais, là, les Ulémas ne s'accordent nullement sur le mécanisme de cette 

apparition du Prophète. Serait-elle en os et chair ? ou simplement par figuration de son image 
? En dépit de cette disparité d'opinions, ils demeurent unanimes à admettre, que les Prophètes 
et Messagers d'Allah mènent toujours un certain train de vie, dans un monde lumineux, 

comme les anges, tout en étant hors de vue de ceux qui ne sont pas nantis spirituellement. 
Dans un hadith cité par Mouslim et rapporté par le compagnon Anas Ibn Mâlik, le Prophète, 

passant devant le tombeau de Moïse, le vit debout, concentré dans sa prière.  

D'autres hadiths, cités par Beïhaqi parlent de la réunion effective des " Roussoul ", à Al-Qods, 
la nuit de l'Ascension.  

Une lecture romancée, incrustée de contes et d'anecdotes, dépeignant les merveilles des 

Soufis, est parfois nécessaire, pour conforter la foi de l'initié ; mais, elle n'est nullement 
suffisante pour le déclenchement d'une fruition introspective. Le vrai croyant n'y entrevoit que 
la résultante d'une stricte adéquation à la charia où la théorie s'extériorise par une pratique 

judicieuse et un comportement cultuel bien adapté aux préceptes authentiques. Dans ce stade, 
l'initié est en vision introspective d'Allah, à travers les phénomènes extranormaux. Une 

pudeur infinie l'astreint, alors, à un autocontrôle, sans faille, seul facteur de transcendance. Le 
prodige peut n'être qu'une épreuve, pour tester le degré de stabilité de l'initié. Il peut émaner 
d'une source satanique où la lumière divine se confond avec une macabre lueur luciférienne.  



Le grand Cheikh Jilani, comme nous l'avons vu , n'a pas échappé aux astuces de cette épreuve 
; mais, il put se redresser , aussitôt, conscient de telles astuces charlatanistes. C'est pourquoi, 

les vrais soufis, ne se fient nullement à ces visions extranormales et cherchent même à les 
fuir.  

" Si les âmes s'ingénient à rebuter constamment les péchés – dit Ibn Abi Hawâri – Allah les 
pourvoit d'une large latitude d'évoluer dans les hautes sphères de l'invisible, pour capter, 

directement, les prodiges de la Sagesse théosophale infuse ".  

Ce sont là les véritables prodiges. Autrement, " comment - souligne le grand Sage soufi Ibn 
'Ataa Illah dans ses Adages  - une conscience peut-elle s'illuminer si les mirages illusoires du 

Cosmos se reflètent sur son miroir ? ; comment l'initié peut- il transcender vers Dieu, alors 
qu'il est enchaîné ( dans un illusionnisme factice) par ses caprices ? ; comment ose-t- il 
prétendre intégrer le Plenum de la Présence d'Allah, alors qu'il n'est pas dégagé des impuretés 

et des déséquilibres de ses indifférences ? ; comment aspire-t-il, enfin, à percevoir et sonder 
les secrètes subtilités et les intimes finesses, s'il ne se repent guère de ses bénins péchés et de 

ses inattentions négligentes ? ".  

Le Soufi craint de sombrer dans cet état exécré et abhorré, s'il se laisse imprégner d'aise et 
d'allure dilettante, handicaps dirimants irrémissibles. Cette subtilité de l'âme, à laquelle aspire 

le "'Arif ", est un élan d'esquive de Dieu vers Dieu. Cette approche imprime à l'âme une ferme 
constance, que les prodiges, quels qu'ils soient, ne sauraient ébranler. 'Ibn Arabi en tire, pour 
le Soufi, la nécessité de s'armer d'une crainte révérencielle raffinée et à toute épreuve, où 

l'initié est impassible à l'imaginatif marqué, parfois, par un conceptualisme excentrique et une 
obnubilation capricieuse. Il doit demeurer lucide, même dans son extase, pour cerner le 
surnaturel ineffable. Le Cheikh Tijani ne cesse de syncrétiser - dans ses " Jawâhir el Maâni " - 

cet état proximal de stabilisation atteint par le Prophète, symbole vivant de nos 
comportements où se confrontent des opposites (attrait, rebut, privation, statisme, 

énergétisme, ou chromatisme) ; autant de séquences imaginatives, volitives, suggestives et 
conjecturales.  

Ainsi, le Messager d'Allah, n'a jamais osé s'arroger un quelconque pouvoir dans l'actuation 

surnaturelle du Monde. " La terre a été déployée devant mon regard – dit- il - ; ses continents 
furent, alors, présentés à ma vue ". Il ne s'est guère attribué une vision directe, sans l'aide de 
Dieu.  

Le Coran souligne qu'Allah accorde à Jésus un pouvoir exceptionnel de " faire revivre un 

mort ", avec Son autorisation. Le Messie, comme tout autre Messager, demeure humainement 
inapte à réaliser un tel exploit, sans cette aide de l'Omnipotent.  

De tels prodiges ne se réalisaient, par certains compagnons du Prophète, que dans le cadre de 

nécessités ou exigences conjoncturelles, sur ce chemin de Dieu. Omar Ibn el Khattab, 
deuxième khalife de Sidna Mohammed, dut en faire usage, contraint par une force majeure, 
qui l'incita, en plein prêche sur la chaire du vendredi, à arrêter ses prédications, pour lancer 

cet ordre : O Sâria, prends garde de ce qui se trame derrière la montagne ". Sâria était le 
commandant d'une expédition militaire, dépêchée par Emir el Mouminin Omar, à Nhawand, 

aux confins de l'Irak. L'ennemi allait le surprendre , à partir d'une dépression, située loin de 
deux mille kms de Médine, capitale d'Omar et qui faisait communiquer les deux versants, sur 
la ligne de faîte de cette montagne. Deux prodiges s'étaient alors, réalisés : Omar a eu, 

d'abord, la vision de ce qui se passait, derrière la colline ; il put, ensuite, faire parvenir ses 
ordres à Sâria qui l'entendit, malgré les distances.  

Dans un autre ordre, non moins coercitif, le troisième Khalife Othmân, usa de la lumière 

divine, dont il était doté, pour " visionner " sur le visage d'un délinquant, l'image de son délit.  



Aussi, les compagnons du Prophète – par déférence aux grands miracles Prophétiques – 
évitaient l'exhibition de toute prétention, en l'occurrence ; sauf " prodiges accidentels " 

fortuits, dans un contexte qui défie les déviations hérétiques ou des dangers qui guettent 
l'Islam.  

Ce n'est guère par exhibition ostentatoire qu'un compagnon du Prophète, Abdellah Ibn 'Amr, 
se défendit, un jour, en refoulant de son chemin un lion qui menaçait les gens, citant un hadith 

: " Si les fils d'Adam ne craignaient qu'Allah, Il ne saurait les assujettir à un autre que Lui " ( 
Tabaqât el Mounâwy, selon Ibn 'Assakir).  

Chez l'éminent Cheikh Tijani, tout prodige demeure " caché ", derrière un voile d'humilité 

spontanée. Il n'a jamais cherché, de son vivant, à faire montre d'un quelconque miracle, 
motivé par un élan d'exhibitionnisme ou complexe de supériorité et de prééminence. Dans 
maintes anecdotes, citées dans " Jawahir el Maâny " ou " la Boghia ", l'attitude du Cheikh est 

toujours empreinte d'une humble pudeur où le geste extranormal ou surnaturel est le fait d'un 
acteur dont l'allure apparemment inconsciente, passe, souvent inaperçue ; cela est vrai aussi 

bien pour le Cheikh, que pour son auditoire ; seul le partenaire concerné en est conscient.  

Les miracles sont donc, pour le Cheikh Tijani, des prodiges d'espèces diverses, conjoncturels, 
non provoqués, s'identifiant à un influx spirituel et à une émanation luminescente, qui projette 

ses reflets sur le cœur actué par la foi en l'Unicité d'Allah et Sa connaissance (Boghia 
p.p.160). L'auteur de la Boghia insiste (p.p.204) sur le fait que le Cheikh a toujours masqué 
ses miracles, ordonnant constamment de les voiler, interdisant formellement de raconter tout 

prodige qui pourrait lui survenir, surtout de son vivant (d'après Jawahir el Maâny).  

Parmi les événements extranormaux qui survinrent, le jour même de l'accès du Cheikh Tijani 
au grade de Pôle, le mois de Moharram de l'année 1214h, cet octroi sublime et don d'Allah eut 

lieu à Arafât, centre de l'accomplissement du hajj (pèlerinage) ; or le Cheikh était, à cette date 
à Fès ; l'auteur de la Boghia (p.p.186) , qui cite l'incident, propose de l'expliquer par la 
multiplicité des dhât (corps lumineux) du Pôle des Pôles qui atteignent ( Trois cent soixante 

six , selon Es-Shaarâny, (citant son Cheikh el Khawwâs), et la " Jawahir el Maâny ". L'une de 
ces dhâts est stabilisée à la Mekke, qu'elle ne quitte jamais, tandis que la " dhât " matérielle, 

correspondant à la personne biologique, domiciliée dans le lieu qu'elle s'est choisie comme 
demeure ; le nombre de " dhâts " est fonction du grade de l'initié : le Prophète est doté d'un 
nombre de " dhât " , égal à celui des prophètes, soit cent vingt quatre mille. Le fait, surnaturel, 

certes, n'implique aucun caractère spécifique qui dégage l'Elu de sa vassalité à Allah.  

La grande ouverture y est pour quelque chose. Il s'agit d'un dévoilement, c'est-à-dire un 
enlèvement des voiles ou rideaux qui empêchent le serviteur élu par Allah, d'accéder à sa 

Présence sacrée.  

Les anges , dont la servilité est totale, sont dotés de propriétés de ce genre, selon des hadiths 
authentiques qui dépeignent certaines multiplicités et pluralités afférentes à leur immatérialité 
(1).  

Il s'est avéré, par tests vécus, que certains Elus, jouissent du don de l'ubiquité, c'est-à-dire 
d'être partout à la fois. Certains pèlerins affirment avoir côtoyé d'autres " hajji " qui 
demeurent, néanmoins, dans leur foyer natal, selon les témoignages d'autres personnes, parmi 

leurs concitoyens. Ces cas, qui semblent invraisemblables, sont pourtant vrais, vue la pluralité 
des témoignages qui les attestent. Même sur le plan physique, la science moderne vient de 

démontrer l'éventualité de l'ubiquité.  



Des chercheurs américains ont montré, en effet, qu'un même atome peut coexister sous deux 
formes différentes dans deux lieux distincts. Cette découverte réduit la frontière entre 

physiques classique et quantique (New York Times, Malcolm W. Browne).  

Plus d'un suspect a échappé à la mort , en plaidant qu'il ne pouvait pas se trouver à deux 
endroits, en même temps. Mais, pour les minuscules habitants du royaume de la mécanique 
quantique, ce genre d'alibi ne marche pas. Une équipe de physiciens vient, ainsi, de prouver 

qu'un atome entier peut exister, simultanément, en deux lieux très distants. Non seulement 
cette découverte résout un paradoxe scientifique, mais, elle pourrait avoir des conséquences 

importantes dans le domaine de la cryptographie, science qui consiste à créer des codes pour 
sauvegarder le transfert électronique d'argent, de secrets d'Etat et autres données précieuses.  

La mécanique quantique est un système naturel d'interactions par étapes qui régit le 
comportement de très petits éléments : les molécules, les atomes et leurs composants. Elle n'a 

pas effet notable sur le monde " réel " ou " macroscopique " familier aux êtres humains. Dans 
le monde quantique " microscopique " , les objets peuvent se déplacer, de façon presque 

magique et traverser d'infranchissables barrières. Un seul de ces objets peut exister, sous des 
formes multiples et en divers lieux. En principe, deux objets quantiquement  " emmêlés ", 
peuvent réagir instantanément aux sollicitations extérieures, reçues par l'un ou l'autre, même 

s'ils sont placés aux deux bouts de l'Univers.  

Aussi étranges puissent- ils paraître aux yeux des non-physiciens, ces effets ont un nombre 
incalculable d'applications pratiques. Dans un article publié par la revue Science, Christopher 

Monroe et son équipe du National Institute of Standards and Technology de Boulder, dans le 
Colorado, expliquent comment ils ont divisé un atome de béryllium en deux états d'existence 
distincts, puis comment ils ont séparé ces deux états dans l'espace.  

Pour les lecteurs de science-fiction, l'idée d'une existence simultanée d'un seul atome, en deux 
lieux physiques différents, ne sera pas sans rappeler le " doppelgänger " - un double de soi-
même, en chair et en os, que tout un chacun peut croiser dans la rue.  

Le prodige se présente parfois, -comme nous l'avons démontré-, uniquement à la personne 

concernée, à l'inconscience de tout un auditoire pourtant présent. Un adepte Tijani, rejoignit, 
un jour, la réunion quotidienne du Cheikh avec ses compagnons. Il comptait poser trois 

questions à son Maître, se demandant, en effet, si un initié peut prier en marchant, tenant le 
chapelet par la main gauche et récitant un dhikr spécifique, après le lever du soleil (alors qu'il 
est recommandé de le faire avant le lever). Il trouva le Cheikh, en l'état effectif, qu'il cherchait 

à connaître ; il eut ainsi une réponse claire, sans émettre un seul mot. Le prodige passe, donc, 
inaperçu et la foi de l'initié est confortée par l'émanation d'un miracle réalisé par Allah, par 

amour pour son Elu sanctifié.  

Le même phénomène survint, une autre fois, dans l'inconscience – parfois apparente – des uns 
et des autres. Il s'agit d'une anecdote racontée par le grand érudit Sidi Mohammed Ibn el 
Hafiâne, à son beau-fils Sidi Larbi ben Sayah, qui en fit état dans sa Boghia (p.p.263). C'est 

un Charqaoui de la postérité du Khalife Omar Ibn Al-Khattâb. L'incident lui survint, alors 
qu'il était encore étudiant à la Qaraouyène à Fès. Il partageait la même chambre, dans la Cité 

Universitaire, avec un collègue Tijani, Mohammed " Sbai'y " qu'il trouva, chaque fois qu'il 
revenait de l'Université, en train de réciter son dhikr , avec ferveur et profonde méditation. Il 
ne manquait pas de le taquiner, le singeant malicieusement. Exacerbé par ces moqueries 

déguisées, l'Adepte " Sbai'y ", s'ingéniait, néanmoins, à le sermonner fraternellement. Emu 
par le tact et le doigté de son ami, el Hafiâne finit, un jour, par rétorquer aux douces 

remontrances du jeune Sbaiy, en s'engageant à suivre son exemple, s'il lui fait montre d'un 
prodige, comme preuve de véracité effective. Sbaiy, dans toute l'ardeur de sa foi y acquiesça, 
laissant à son ami le choix de l'argument probatoire. El Hafiâne, trop exigeant, lui proposa, 



alors, de sortir en sa compagnie, en pleine nuit, dans une conjoncture déterminée, pour 
rejoindre le Cheikh Tijani, chez lui, et intégrer sa Tariqa, si les conditions se remplissaient. Il 

était, alors, presque minuit ; les grandes portes de la Cité de Fès étaient déjà fermées, à cette 
heure tardive. Le silence nocturne planait, en deçà des murailles. Néanmoins, el Hafiâne put, 
dans une stupeur qui flaire l'horreur, constater, à l'encontre de l'accoutumé, que tous les 

magasins étaient ouverts et le mouvement normal des Fassis s'opérait dans sa plénitude ; el 
Hafiâne n'en croyait pas ses yeux ; pourtant, c'était vrai ; il se mordit les doigts, pour s'assurer 

qu'il n'était pas en rêve. Il continua donc son chemin, vers la demeure du Cheikh, pour 
accomplir son engagement. L'émotion l'agitait toujours, chaque fois qu'il faisait le récit de ce 
prodige. Là, aussi, c'est Allah qui agit, pour conforter la foi de ses Elus.  

Une autre fois, ce fut encore un adepte tijani ,qui, butant à un embarras, vint chercher conseil 

auprès du Cheikh. Il avait acheté , au gros, une quantité de laine, pour la revendre au détail. 
Sur les entrefaites, il y eut baisse de prix ; en rejoignant le Cheikh, il l'entendit s'enquérir sur 

les fluctuations du marché, à propos des divers articles et marchandises ; le Cheikh vint au 
souk de la laine, conseillant une courte attente, pour la reprise des prix à la hausse.  

Le Cheikh Sidi Ahmed venait de terminer, un jour , la prière d'Al 'Asr qu'il présidait à Fès. Un 
régime de dattes se posa, soudain, devant lui. " C'est, sans doute, ce bahloul (majdoub) qui a 

dû faire cela ! " -dit le Cheikh-. Il faisait allusion à son khalife Si 'Ali de Tamacîn (cité située 
aux confins sud-est de l'Algérie). Quand cet éminent disciple retourna à Fès, le Cheikh lui fit 

part de sa réprobation. Sidi 'Ali s'excusa, n'ayant pu –dit- il- se retenir d'accomplir 
inconsciemment ce geste miraculeux, pour faire parvenir d'urgence ce fruit exquis, qu'il venait 
de cueillir. Une autre fois, un autre prodige se réalisa : Sidi 'Ali, fit tout le trajet entre Tamacîn 

et Fès, en un clin d'œil (2). La réprobation du Cheikh fut, alors, plus forte, ordonnant à son 
adepte, de suivre le chemin normal , s'il désire réellement être l'Elu agréé d'Allah.  

De ces phénomènes extranormaux, on cite des milliers, dans les ouvrages d'hagiographie. 

L'historiographe Nabhâny fait état d'une dizaine de milliers, dans son ouvrage " Jami' 
Karamât el Awlya " (Compendium des prodiges des Saints), commençant par ceux qui 
marquèrent la véracité du message des Prophètes et le processus comportementiel des Saints. 

Parfois, des " sanad " (chaînes de transmission) en corroborent l'authenticité. Mais, comme 
pour les hadiths (traditions du Prophète), seuls quelques milliers en furent authentifiés, parmi 

un million cité par le traditionniste Ahmed Ibn Hanbal. Des trois cent mille hadiths, que 
Boukhari et Mouslim , connaissaient par cœur, ils n'en purent retenir que quatre mille ; les 
autres sont plus ou moins apocryphes. Il faut, certes, éviter de " chuter " dans le doute 

méthodique de Descartes ; mais, un minimum de réserve prudente s'avère nécessaire, en 
l'occurrence, pour fuir l'absurde. J'ai tâché, donc, de bien cerner mes citations, me contentant 

de quelques spécimens plausibles. Les domaines du miraculeux sont illimités, afférents à tous 
les aspects qui dépassent le cours normal de l'humain. Des guérisons miraculeuses sont mises 
en avant par de grands savants modernes. Alexis Carrel (1873-1945), lauréat du prix Nobel en 

médecine et en chimie, évoque (dans son ouvrage sur la prière) l'effet de l'invocation de Dieu 
sur le patient, en démontrant que là où la thérapie classique est défa illante, cette invocation 

s'avère opérationnelle ; " elle fortifie, à la fois, le sens du sacré et le sens moral ", en éliminant 
les méfaits du " stress ". La prière fervente a un impact " comparable " -dit- il- à celui d'une 
glande à sécrétion interne, consistant en une sorte de transformation mentale et organique ". 

Or, guérir, c'est délivrer d'abord, d'un mal moral, mais, là, il ne s'agit guère des méthodes 
extramédicales des " guérisseurs " ; mais d'effets émanant réellement d'un recours sincère à 

Dieu. Les exemples, en l'occurrence, abondent. J'ai assisté, personnellement, à des scènes 
anormales. Un organe, privé de vie, selon l'attestation d'un médecin, a été revivifié, devant 
mes yeux, par invocation, suite à quelques interventions chirurgicales inopérantes.  

Mon grand père maternel, contemporain de Sidi Larbi Ben Sayah, un des khalifes du Cheikh 
Tijani, nous racontait deux anecdotes dans lesquelles il fut un spectateur ébahi ; grand 



mohtassib de Rabat, il fut chargé par le Saint vénéré Ibn Sayah, de lui acheter de l'huile 
d'olive. Cette emplette digne d'un vrai connaisseur tel le mohtassib, fut néanmoins rejetée 

inopinément par Sidi Larbi, visionnant, surnaturellement, une souris infiltrée dans le liquide. 
Une autre fois, mon grand père rencontra à la Mekke, lors du pèlerinage, Sidi Larbi qui n'avait 
jamais mis les pieds, hors du Maroc. Ce fait a été attesté par d'autres témoins. Un autre 

Khalife Tijani, le grand érudit du Caire, Mohammed el Hâfidh, invité en 1930 à une 
cérémonie religieuse où un missionnaire américain développa sa thèse sur le Christianisme, il 

dut en réfuter certaines prétentions inadéquates, en langue anglaise dont il connaissait à peine 
quelques bribes. Les ecclésiastiques présents étaient stupéfaits devant la manipulation 
éloquente et élégante de cette langue par le Cheikh. Déjà, au XIIème siècle de l'ère chrétienne, 

le grand pôle maghrébin, Abou el Hassan Châdhili, originaire du Rif et promoteur de l'école 
qui devint l'infrastructure du mouvement soufi, en Orient, précisa, parlant, avec pudeur et 

humilité de ses propres exploits , fruits de dons providentiels divins, qu'il lui arrivait, souvent, 
d'émettre des propos, en réponse à des questions ambiguës, lisant simplement, ce qu'il perçoit, 
inscrits en caractères clairs, sur le mur. Ces visions d'un extatique sont loin d'être une 

hallucination visuelle, vue la véracité de leur impact. Le même personnage, cite dans sa revue 
" Tariq el Haqq " (voie de la vérité) (n°87), un autre incident miraculeux qui lui survint, un 

jour, lors de sa lutte contre le colonialisme anglais en Egypte où, surpris et incarcéré dans une 
cellule bien fermée, il la quitta inconsciemment par l'autre bout. Ce personnage était ,pourtant, 
considérée, en Egypte, comme le plus grand traditionniste de son temps. Sa bibliothèque dont 

il dota la Zaouiya-mère tijania du Caire, était la plus riche bibliothèque privée d'Orient, selon 
quelque spécialiste cité (dans la revue du Cheikh el Hafidh)  

(1) Cette immatérialité n'a rien à voir avec l'immatérialisme de Berkeley qui nie, radicalement 

l'existence de la matière. Ce n'est là qu'une marque d'émergence de la symbiose de la 
spiritualité et de la matière.  

(2) un miracle similaire se produisit , d'après le Coran au disciple de Salomon, qui lui ordonna 
de déplacer, de Saba , le trône de Balqîs, en un clin d'œil.(Sourate 27,verset 40, qui parle de 

celui qui détenait quelque science du Livre)  
REFERENCES  

- Lewis (Dr. H. Spencer) L'art mystique de la guérison , 1971, Ed. Rosicruciennes,3ème éd., 
1975  
- Dewey, Edward Hooker, Le jeûne qui guérit, 1969 (208 p)  

- Sage, Prières et Remèdes qui guérissent ; 1975, (460 p )  
- S. Rudolf, Médecine et science spirituelle, Trad. Allemande, 1978 (346p)  

- La Thérapie expérimentée (attribuée à Ahmed Zarrouq, censeur des Soufis), Bibliothèque 

d'Alger 1322 / Bibliothèque du Caire VII, 14)  
   

L'ORDRE TIJANI ENTRE LE "SALAFISME" ET LE WAHHABISME 

Le soufisme salafi, c'est-à-dire issu des sources authentiques de l'Islam, n'est autre chose que 

l'Islam lui-même, dégagé du fatras confus et incohérent des excentricités plus ou moins 
hérétiques. Le grand Alem maghrébin (1), khalife du Cheikh tijani, Sidi Larbi Ben Sayah a 
élaboré un ouvrage (2), qui esquisse des fresques claires et exhaustives sur l'assise structurelle 

de la pensée mystique, telle qu'elle est conçue par l'Islam.  

Les sources pures du Sounnisme remontent aux traditions authentiques du Prophète, 
rapportées dans les " Sahih " (Recueils véridiques) des Hadiths (propos du Prophète). 

D'éminents penseurs furent, depuis le II ème siècle de l'hégire, les promoteurs de ce salafisme, 
auxquels succèdent au XX ème siècle , des réformateurs modernes, tels Mohammed 'Abdou el 
Afghâni, qui se réfèrent eux-mêmes au grand Salafi Ibn Taïmiya (du VIIème siècle de 



l'hégire). Ils se sont ingéniés à présenter le vrai visage de l'Islam, dans sa pureté originelle, qui 
s'impose à l'esprit de ses adeptes convaincus, de par sa souplesse et son adaptabilité à toutes 

les conjonctures. Ils réfutent le pseudo-antagonisme de l'Islam contre tout modernisme 
d'empreinte occidentale, tout en s'attaquant au " soufisme " qu'ils jugent incohérent et 
excentrique. Or, la symbiose est effective et la réalité est une, quelles que soient ses 

perspectives ; la force de l'Islam, bien entendu, tel qu'il est défini par le Prophète (3), résidait 
dans le caractère remarquablement humain de ses optiques et de ses options. Le fonds de 

l'Ethique Universelle que le Messager d'Allah est venu consolider est l'équilibre.  

Ce qui atteste la véracité de cette équation harmonieuse entre l'Islam authentique et le 
Soufisme sounnite, est l'émergence, au cours de quatorze siècles, de sommités comme le 
fameux Cheikh Abdelkader Jilâni, éminent jurisconsulte, auquel Ibn Taïmiya lui-même rendit 

un vibrant hommage dans ses " Fatawis " (4).  

Ibn Taïmiya, assez compréhensif, essaya de justifier maints phénomènes, apparemment 
excentriques ou hérétiques, dans l'esotérisme soufi. Le mécanisme même de l'apparition du 

Prophète, en chair et en os, à l'état de veille, est admis e t dépeint dans ses processus éventuels 
par de grands imams de l'Islam, tels Souyouty , In Hajar, Abou Bekr el Maâfiri et bien 
d'autres. Ghazaly et Ibn Abdessalam, dit Sultan des Ulémas, tous deux théologues et juristes 

chevronnés, finirent par intégrer la voie soufie, en définissant la quintessence sounnite, l'un 
dans son " Ihiâ " et l'autre dans ses " Ri'âya ".  

Le fameux Ahmed Zarrouq (de Taza, inhumé à Tripoli), du VIIIème siècle de l'hégire, réputé 

comme " censeur des soufis ", s'érigea en dynamique militant de cette symbiose, entre la 
Charia et la Haqiqa (l'exotérisme et l'esotérisme). Néanmoins, les défenseurs les plus invétérés 
du Soufisme, s'accordent à interdire la manipulation d'ouvrages esotériques, parfois ambigus, 

à tout intrus, qui risque de fausser l'acception réelle de certaines notions inaccessibles à tout 
un chacun , qui n'est pas familier à leur terminologie conventionnelle. Il est vrai que les soufis 

s'ingénient à n'employer, dans leurs écrits, que des termes clairs, qui ne souffrent aucune 
confusion, sauf travestissement de ces écrits, fait à dessein par des adversaires et opposants.  

Il arrive, parfois, qu'une grande sommité soufie (même analphabète, tel l'éminent pôle 

Abdelaziz Debbagh), ait pour disciple , une éminence théologique et traditionniste comme 
Ahmed Ibn Moubârak, maître des plus grands érudits de Fès (tels les Tawdi Bensouda et 
Idriss el'Irâqi) et de Rabat (El Gharbi). L'ouvrage intitulé " Ed-dahab el Ibrîz ", est un 

compendium dicté par le Qotb Debbagh à son mourid Ibn Moubârak. D'autre part, parmi les 
personnalités, considérées comme les pionniers du Salafisme moderne, figure le grand 

réformateur Imam égyptien Mohammed 'Abdou. Il ne manqua, pourtant pas, de s'intégrer 
dans l'ordre soufi du Cheikh Darwîch (5), qui s'imposa à un tel esprit des plus modernes, par 
l'idéalisme de son comportement sublime, qui illumine le for intérieur du mourid. Ibn Taïmiya 

lui-même ne s'est- il pas attaché à la Tariqa qadirite (6), dont il prit les " wirds " comme 
litanies quotidiennes ? (7)  

D'autres promoteurs salafis plus récents, comme le Bouty Mohammed Ibn Saïd, commencent 

à voir plus clair et à récuser un certain salafisme effréné, nihiliste et sans retenue. Ibn Taïmiya 
lui-même est accusé d'extrémisme dans l'ouvrage de Bouty intitulé " le Salafisme, étape 
temporelle bénie et non un rite islamique " (Ed. Dar el Fikr, Beirout,1996). Le Wahhabisme 

saoudien n'est pas exclu. Son promoteur Mohammed Ben Abdel Wahhâb est critiqué par son 
frère Soleïmân el Kordy. Un mémoire émanant de l'émir Saoudien Abdellah Ben Saoud est 

parvenu à Fès, dépeignant les concepts du Mouvement wahhabite (8). Le Sultan du Maroc, 
Moulay Slimân, quoique salafi, disciple de son contemporain le Cheikh Sidi Ahmed Tijani, et 
comme lui, contre les mawâsim et d'autres excentricités, chargea le doyen de la Qaraouyène, 

le Cheikh Hamdoûn Ibn el Hâj de rédiger une réponse à ce mémoire (9), que le prince 
Ibrahim, fils du Sultan apporta lui-même, à l'émir saoudien, à l'occasion de son pèlerinage à la 



Mekke, en l'an 1226 h / 1811 ap.J.. Le Souverain marocain, conscient de la gravité de 
certaines tendances wahhabites, qui commençaient à poindre, dans les Lieux Saints, voulut 

connaître la vérité et le fond islamique du nouveau mouvement. Le cadi de Marrakech, 
secrétaire du " diwân " sultanien à Fès, accompagna le prince Ibrahim ; il entama une 
discussion serrée avec l'Emir Saoud, à propos de certaines normes dogmatiques ; mais il 

constata, alors, la non-déviance du Wahhabisme dans son élan initial (10). D'ailleurs, le chef 
du wahhabisme crut devoir se récuser, alors, dans un mémoire publié à Ryad, capitale du 

Royaume Saoudien où il contesta ce qui lui fut attribué. Cela n'empêcha nullement certains 
Alem érudits de la Qaraouyène de riposter vivement au Wahhabisme contradicteur et railleur, 
tels Ahmed ben Abdeslam Bennani, Ja'far el Kettani (décédé en 1323 h / 1905 ap.J.) et le fqih 

Akanssoûs de Marrakech..  

Il est vrai que certains actes ou propos excentriques (Chatahât), dévient de la ligne sounnite. 
Mais, il faut, toujours, tenter de sonder l'allure introspective foncière du délinquant, qui paraît 

comme tel.  

Chacun des Elus qui sombrent dans la lumière de l'extinction dite " nour el fana " (d'où le 
nirvâna chez les Bouddhistes), demeure, néanmoins, conscient de l'existence cosmique ; mais, 
certains sont engloutis, ne pouvant supporter le fardeau théophanique, dans les Océans de la 

Divinité, émettant, parfois, des propos déplacés, voire même hérétiques, sous l'impact de cette 
emprise divine qui les écrase ; c'est ce qu'on appelle " Chatahât " ; l'aspirant, initié débutant 

est en état de déséquilibre mental, inapte à saisir la portée de ses excentricités ; Ibn Taïmiya, 
le grand réformateur du Salafisme , adversaire déclaré du Soufisme, tel qu'il est conçu par 
certains " puritains ", acquiesce, pourtant, à ce genre de déviance, qu'il taxe d'irresponsabilité, 

puisque le patient n'est pas dans son état normal.  

(1) Mohammed Larbi Ben Sayah, décédé en 1309 h / 1892 ap.J., est un des Grands maîtres du 
Soufisme maghrébin , juriste, traditionnaliste, homme de lettres et poète  

(2) C'est la " Boghia ", publiée au Caire en 1304 h /1886 ap.J., son titre global est " Boghiat el 

Moustafîd fi charhi mouniat el mourîd " (but de celui qui cherche à tirer profit du 
commentaire du Désir de l'initié) ; c'est le commentaire du poème didactique mystique du 

'Alem mauritanien, Ahmed Bnou Baba (décédé en 1260 h / 1844 ap.J. )  

(3) Se référer à notre ouvrage  " l'Islam dans ses sources " ; éd. Par le Ministère des Habous et 
des Affaires islamiques,(cinq éditions dont une en Arabie Saoudite).  

(4) Edités en quelques trente volumes en Arabie Saoudite.  

(5) Se référer à l'épître élaborée par le Recteur de L'Université Al Azhar du Caire, le 

professeur Mustapha Abderraziq, sur la vie et les œuvres de son maître Mohammed Abdou. 
Se référer aussi à la revue " el Manâr " (la phare) où son directeur Tantawi Jawhari nous 
dépeint les états d'un vrai soufi où évoluait son maître Abdou.  

(6) de Moulay Abdelkader Jilan  

(7) comme l'atteste Ibn Soleiman Roudani (de Taroudant) dans son ouvrage " Silat-el khalaf 

bi-mawsoûli es-salaf)  

(8) Se référer à " Chawahid el Haq " (Témoignages de vérité) d'en-Nebhâni (p.p. 23 et 89)  

(9) dont une copie est cataloguée dans la bibliothèque générale de Rabat, sous le numéro (D 
1115)  



(10) la Revue des Archives marocaines (T.10 p.p.32 ) fit état de ces incidents.  
   

CLES DU SOUFISME 

Pourquoi la Tijania est une voie Abrahamo-Mohammadienne?  

La Tariqa Tijania occupe, parmi les voies soufies, une place d'un rang éminemment élevé, vue 
sa réelle parenté avec l'Imam des Prophètes, Seigneur du Royaume des Elus, Maître des 
Maîtres, Sidna Mohammed (bénédiction et salut soient sur lui).  

Pourquoi cette affinité, si ineffable et si sublime ?  

La voie Tijania est connue, en premier lieu, sous la qualification ahmadya. C'est une 

appellation très courante, dans le concert des Tijanis, pour diverses raisons : il y a , en premier 
lieu, un mobile apparent qui s'impose de prime abord : c'est le nom de son promoteur : Sidi 
Ahmed Tijani.  

Une seconde raison est suggérée par la racine étymologique du mot "  Hamd ", justifié par 
l'appartenance de la Tariqa à la série des confréries dites de gratitude (ech-chokr) , souvent 
qualifiées de chadhilites. C'est également plausible.  

Un troisième motif, très subtil, revient au fait que ses litanies sont axées, implicitement ou 

explicitement, sur la même notion du "  Hamd ", dans ses formulations les plus profondes. 
Entre autres, la " Fatiha " ( première sourate), dite " Mère du Coran ", comportant d'indicibles 

secrets des grâces divines; la sourate du qadar ( Destin) aux multiples arcanes; la fâtihi : 
invocation de bénédiction, expression vivante de reconnaissance à Allah, pour l'insigne faveur 
concrétisée par le Message sublime de notre Apôtre, grand initiateur des Secrets intimes, 

cachet de gloire et inimitable directeur de conscience. Un autre leitmotiv de notre Tariqa est 
çalat " Jawharat el Kamâl " ( Perle de perfection) dont les termes, pleins de verve, inspirent 

les plus heureuses manifestations cosmiques. D'autres liturgies, qui en sont les motifs 
conducteurs, sont la source de mystères inexprimables. Un quatrième justificatif : le grade 
élevé de son maître : Sceau Suprême de la Sainteté et héritier des splendeurs 

Mohammadiennes, autant de dons gracieux, dignes d'hommage et de louange. Allah, dans Sa 
Majestueuse Prééternité, accorda au Sceau des Saints - d'après Ibn'Arabi - les insignes 

faveurs, en corrélation concomitante avec le Sceau de la Prophétie, archétype de la condition 
humaine vassale, redevable à Allah de fervents éloges.  

D'autres considérations, qui justifient encore cette appellation, s'intègrent dans l'ineffabilité 
inhérente au "Katmia", autre qualification transcendante du Sceau des Saints.  

Quant au caractère mohammadien de cette voie, il découle, d'abord, des propriétés esquissées, 

à propos de la Tariqa Mohammadya, axée, notamment, sur la çalât, intime invocation pour le 
Prophète. L'image luminescente de Sidna Mohammed, souce d'inspiration de l'initié, est, alors 

, le point de concentration, au sein de la transconscience, de la figure apostolique réelle. Le 
mourid transcende, ainsi, par degrés, vers le Summum, qui concrétise la réalité 
mohammadienne, toujours vivante. Cette concrétisation fulgurante, qui se réalise, au moment 

où le fervent adepte s'y attend le moins, est le propre de cette prestigieuse initiation où la 
fâtihi demeure la clé de tous les mystères. Déjà, l'Imam Bekri, bien avant Sidi Ahmed Tijani, 

dépeignit les caractéristiques inouies de cette çalât, que le concert plénier des Soufis admettait 
et appréciait.  

D'autre part, le Prophète Mohammed eut l'aimable geste de s'allier et d'apparenter les adeptes 

assidus de cette Tariqa, comme marque indélébile de la prééminence de leur grade, dans la 



hiérarchie mystique. Les disciples de ce Cheikh sont les propres disciples du Promoteur réel 
de cette Tariqa, dont il cautionne les privilèges et les dons miraculeux, qui leur sont promis. 

Ces honorables distinctions ne sauraient émaner d'une source, autre que la source 
Mohammadienne. Des signes d'une sublimité et d'une luminité indicibles, en illustrent les 
inimitables et extraordinaires ébauches. De véritables fresques, d'une luminescence palpitante, 

s'esquissent spontanément, se profilant sur les contours idéalisés de l'initié, touché par la 
Providence. Ces marques sont exclusives, et se reflètent sur le miroir policé de toute âme 

dépurée. La discursivité demeure inapte à saisir les impondérables de ces flashs esotériques. 
Sept autres propriétés impriment à cette Tariqa une spécificité marquante.  

A l'instar de la religion Mohammadienne, elle est la dernière des Confréries dont l'avènement 
s'inscrit, en dehors du Chadhilisme. Son adoption ne crée, vis-à-vis des autres Confréries, 

aucun problème de désintégration, car toutes convergeront, à la fin des jours, vers le grand 
Symbole d'unité Mohammadienne où les rites fusionneront, dans le même creuset islamique. 

Une pieuse jalousie anime le Promoteur de l'Islam, devant toute atteinte ou entorse à ce bloc 
unifié. De par Sa grâce enveloppante, Allah centuple, jusqu'aux milliers, les primes de cette 
élite, dépeinte dans un hadith où le Prophète spécifie que le " moumin " (croyant) du " dernier 

des Temps " ( Akhir-es-zamân ), équivaut en "ajr " (prime) et non en "  martaba " ( degré ou 
grade ), à une cinquantaine de Sahaba ( Compagnons du Prophète ) .  

Al-Fouti Omar, auteur des (Rimâh) (lances), fait remarquer que celui qui met en doute cette 

notion " d'intégralisation " surcroissante, dénie, en fait, une donnée authentique de l'Islam.  

Le caractère abrahamique n'est pas moins marqué, dans cette voie, car, toute spécificité 
mohammadienne est, par définition, abrahamique.  

" La religion de Dieu - précise le Coran - est l'Islam " " (Sourate de la famille d'Imrân, verset 

17), et l'Islam s'identifie à la religion d'Abraham, qui englobe les religions révélées. " Dieu - 
leur ordonne le Coran - ne dit que la vérité; suivez, donc, la religion d'Abraham, qui était 
pieux et n'associait point d'autres divinités à Dieu " ( verset 89). On demanda, un jour, au 

Prophète, laquelle des religions est la meilleure? "  c'est - répondit- il, sans hésiter - la religion 
la plus aisée, celle d'Abraham ".(Mouslim, Mousnad Ibn Hanbel et Tabarâni). Le Coran tient à 

préciser, nettement, le credo d'un musulman abrahamique. " Dis- leur (O.Mohammed) : " Nous 
croyons en Dieu, à ce qu'Il a révélé à Abraham, Ismaël, Jacob et aux douze tribus : Nous 
croyons aux Livres Saints que Moïse, Jésus et les Prophètes ont reçus du Ciel; nous ne 

mettons aucune différence entre eux, nous sommes musulmans " ( Sourate Al 'Imrân, verset 
78).  

Les aspects essentiels qui imprègnent l'Abrahamisme islamique et, partant le soufisme, se 

répercutent, dans d'autres caractéristiques très distinctives, telle la notion de grâce qui définit 
la (Khollâh), chez Ibrahim el-Khalîl, c'est à dire l'amitié divine libératrice, comme l'appelle 
Massignon, ou plutôt, cette réciprocité d'amour, entre Dieu et l'âme khalilienne. D'autre part, 

le sens de gratitude (ech-chokr) dont se réclame le chadhilisme est transcendantalement 
développé chez Abraham, grand initiateur du Bien, symbole de la Soumission 

inconditionnelle à Dieu, dont il fut l'Elu Préféré. D'où, la prééminence du soufi des Derniers 
Temps. La grandeur de l'âme, la patience et l'endurance qui cristallisent l'Ethique 
Abrahamique, sont les leït-motiv de la Morale comportementielle de l'Initié qui se rend à 

discrétion, dégagé de toute velléité, dans un renoncement, résignation et abandon permanent à 
Dieu. Cet attachement indéfectible à Allah est le fil conducteur qui marque l'élan 

abrahamique.  

Ce sentimentalisme qui s'allie, curieusement, à un intellectualisme intuitif, est conditionné par 
l'épanouissement spontané de l'Ego, chez le soufi, dans une ambiance non viciée par des 
écarts excentriques de bigotisme: Certains initiés semblent avoir oublié ce rayonnement 



heureux, reflet imperturbable et fonction d'impondérables, dont l'Islam a fait le fond même de 
son dogme. Le véritable soufi est l'archétype d'un salafisme sounnite, qu'aucune anicroche ne 

souille ni ne pollue. C'est l'Islam dans sa pureté originelle, où l'initié se réclame, à chaque 
instant, d'une tradition prophétique, dans tous ses états, aussi bien énergétiques que statiques. 
Le caractère miraculeux qui sort de l'ordinaire, n'aura aucun impact, s'il n'est fondé sur une 

option authentique du Prophète. C'est ce que le Cheikh Tijani explique, en précisant que la 
rectitude - justesse d'esprit et dignité de l'acte - est plus méritoire que mille miracles ".Le 

soufisme Tijani est un mysticisme islamique qui s'identifie à un système éthique dont 
l'idéalisme l'imprègne, profondément, d'un humanisme transcendant, mais pratique, où toute 
religiosité creuse est bannie. " C'est, pour parfaire la Morale Universelle que l' Apôtre de 

l'Islam a été envoyé " (Mouslim).  

C'est ce processus sounnite , qui doit commander le comportement d'un Tijani, sans dévotion 
outrancière, et avec une vision réelle des conjonctures. "  La foi, par excellence, se manifeste -

dit le hadith - par un bon comportement envers les hommes " ( Tabarâni). Une des branches 
de cette foi agissante est "  d'écarter d'une voie publique tout obstacle, pouvant nuire aux 
passants ".( Hadith rapporté par les Sounan, à l'exception du Mouattâ). Le dilettantisme 

défaitiste ou nihiliste, se réclamant d'un fatalisme dévié, n'est guère de mise, car "  Dieu 
n'agrée point une foi qui n'est pas étayée par des actes " (Tabarâni). " Un croyant, 

physiquement fort, est - affirme encore le Prophète, dans une tradition rapportée par Mouslim 
- plus valable et mieux aimé de Dieu, qu'un moumin de faible constitution ". " Dieu - rapporte 
Tabarâni - aime le croyant qui exerce un métier ". La mendicité, comme atout exhibitionniste, 

chez certains bigots, est prohibée par l'Islam.  " Mieux vaut, pour un moumin, ramasser du 
bois, pour assurer son gagne-pain que mendier ".. (Sounan sauf Abou Daoud). L'espérance et 

la persévérance sont, donc, le propre d'un croyant ou un soufi salafi. Toute ostentation 
déviante est considérée comme un comportement excentrique, car, "  celui qui s'écarte de la 
Communauté se détache des liens de l'Islam ". "  La foi subjugue le croyant, en l'empêchant 

d'être perfide ou scélérat " (Tabarâni). Mais, si l'Islam consiste dans une pratique cultuelle 
adéquate, la foi - dont se réclame le soufisme - implique la conviction qui s'identifie à une 

adhésion totale à Dieu et à une sublimation, dans un comportement qui s'ingénie à éviter toute 
atteinte à l'honneur et à la dignité d'autrui. "  La pudeur est une marque de foi ", et, celui qui 
en est dépourvu, ose tout se permettre " (Tabarâni). La valeur du geste d'un soufi est 

hautement appréciable, en Islam. La qualité de l'acte réside, en effet, davantage dans le sens 
d'abnégation et dans l'altruisme, que dans la valeur matérielle d'un don. La véritable richesse, 

but suprême auquel aspire un soufi - n'est guère l'aisance matérielle, mais plutôt la richesse de 
l'âme ( Boukhari, Mouslim et Tabarâni); c'est cet élan généreux de l'âme et du sentiment, qui 
fait la force d'un soufi, dont l'ultime désir est de se sentir comblé par Allah, sans dépendre, 

aucunement, d'un autre que LUI. Autant de caractères, éminemment élevés, qui caractérisent 
le croyant, c'est-à-dire le véritable soufi.  

Deux qualités essentielles - affirme Si Larbi Ben Sayah - comme conclusion de sa Boghia - 

sont le propre d'un véritable Tijani ; S' attacher fermement à Dieu, en se réclamant de Lui et 
de Lui seul; se conformer, strictement aux préceptes de la Sounna, dans un conceptualisme 
qui accorde prééminence aux concepts coraniques et à la tradition prophétique.  

   

L'ASCESE 

L'ascèse ne consiste pas en une dépossession radicale des biens terrestres ; ceux-ci peuvent – 
disent les soufis – " remplir les mains " du croyant, sans avoir d'impact sur son cœur, dégagé 

de tout attachement aux douceurs éphémères de la vie en ce Bas-Monde. Les compagnons les 
plus proches du Prophète, notamment, les Dix auxquels il promit le Paradis, étaient les plus 

riches. Deux parmi eux, Talha et Zoubeïr, possédaient, le premier trente cinq milliards de 
dirhams (le dirham équivalant à l'époque, à un demi-gramme d'or) et le deuxième une 



trentaine de milliards. Le Messager d'Allah leur reconnut même le privilège d'être " ses deux 
frères au Paradis. "  

Le prédicateur soufi ne doit pas en être complètement dépourvu ; c'est pourquoi, les cheikhs 
incitent leurs " mourids " (adeptes) à exercer un métier, pour mieux jouir des délices d'une 
liberté entière, vis-à-vis de tous. Leur dignité n'en est , ainsi, que rehaussée , se retrouvant 
dans l'état sublime recommandé par le Prophète " d'avoir la main haute ", c'est-à-dire la 

possibilité de donner (l'aumône), plutôt que de la recevoir " .L'Imam Chadhili disait : "  Vous 
glorifiez la vie d'ici-bas, si vous prétendez vous en dégager par ascèse ". On raconte l'anecdote 

du Prophète Jésus qui, rencontrant un ascète, lui dit : "De quoi te nourris-tu ? " " C'est – 
répondit- il – mon frère qui me fournit de quoi vivre ". " Ton frère – réplique Jésus – est 
meilleur adorateur de Dieu ". L'Imam Chafiy, chef du grand rite qui porte son nom, disait : " 

Agis pour acquérir de l'argent, afin de ne dépendre de personne ".  
   

LES MALAMITYA 

Les vrais malâmity sont ceux dépeints par l'auteur de l'ouvrage élaboré au IVème siècle de 

l'ère hégirienne, intitulé " El Foutouwwa wa el malâmitya ". Le premier Khalife du Prophète 
Abou Bekr es-Siddiq, en fut le modèle idéal dont Si Larbi Ben Sayah, auteur de la " Boghia " 

, cite les privilèges caractéristiques. Le célèbre compagnon du Prophète, Salmân el Fârissi 
(Persan), s'inscrit comme un des meilleurs de ces Initiés dont le décent exotérisme couvre la 
luminescence du for intérieur. Le Prophète, qui l'estimait beaucoup, le considérait comme un 

membre de sa propre famille. Ibn 'Arabi, parlant des compagnons du Prophète eux-mêmes, les 
intégrait dans une catégorie d'Elus qu'aucun acte surérogatoire excessif ne distinguait du 
commun des croyants. Bien mieux, ils s'ingéniaient à se comporter normalement, n'attirant 

guère l'attention, car ils s'isolaient intérieurement dans la contemplation de Dieu, sans s'en 
départir et sans se démarquer par un comportement excentrique.  

Chacun d'eux vaquait à ses occupations, sans exclusivisme prétentieux. Ils ne se prévalaient 
d'aucun privilège ou droit spécifique propre. Leurs artisans furent, apparemment, absorbés, 
dans leurs ateliers ou métiers, les manœuvres dans leurs besognes, alors que certains d'entre 

eux maîtrisaient le Cosmos, de par leur grade hiérarchique. Avec le temps, cette catégorie, 
bien attachée à la Sounna, dans sa déférente humilité, change sciemment de tactique, en 
exhibant ostensiblement, des excentricités, de nature à se mésestimer aux yeux du Monde, 

donnant l'impression d'être imbus de lubie fantaisiste et capricieuse. Ce n'est qu'une apparence 
pour les vrais malâmity, mais pour d'autres non sincères, une échappatoire, moyen astucieux 

et détourné, pour se libérer des astreintes de la légitimité.  
   

PAS DE HOULOUL NI ITTIHAD 

" Ni Ma terre, ni Mon Ciel ne Me contiennent, mais le cœur de Mon serviteur, porteur de foi, 
Me contient ". C'est un " hadith " sacré qui compare le cœur du croyant à un forum, marqué 

par une insufflation divine de douceur et de quiétude. Les deux versions de ce " hadith " ne 
constituent, selon Ibn Qayyim, dans son ouvrage el Wâbil es-Sayyib ( Dar el Kitâb, Beyrout, 

p.p. 31) qu'un simple " athar " (tradition n'atteignant guère le degré d'un hadith) " où le cœur 
du croyant, par une subtile parabole, est censé être pleinement convaincu de l'Unicité d'Allah, 
de Son amour, de la foi en Lui et en Ses promesses ".  

Dans son acception réelle, au cas même où on pourrait lui accorder un certain crédit, cet " 
athar " n'impliquerait aucune idée d'un quelconque " Ittihad " (Union Créateur-créature) qui 
semble découler apparemment, de ce vers d'el Hallaj : " Je suis ce que j'aime et ce que j'aime 

est moi-même ". Il n'y a là qu'une marque de profonde unicité d'Allah , ne comportant aucun 



élément implicite de " houloul " ou " Ittihad ". L'initié se considère comme " néant ", dans la 
précarité de son existence. Cette précarité a été prise, comme signe de son anéantissement. 

Mais, il ne s'agit, en fait, que d'une vision de virtualité, marquée par l'existence relativement 
passagère de l'homme sur terre, par rapport à l'Unicité d'existence absolue et éternelle d'Allah 
; ce qui n'implique nullement une quelconque fusion ou union du relatif et de l'Absolu , ni une 

dénégation de l'existence effective et non fictive de l'homme; autrement, comment justifier – 
se demande Ibn 'Arabi - , la responsabilité de l'être humain dans ce bas-monde ?  

   

LE SAMAA' OU MUSIQUE MYSTIQUE 

Le chant dans toutes ses formes, est prohibé par les quatre rites islamiques. Des traditionnistes 
et théologues confortent cette illégitimité par des hadiths, dont la portée est contestée par 
d'autres. Abou Tâlib el Mekky, auteur de " Qoût el Qouloûb ", ne partage guère l'idée de cet 

interdit intégral, qui n'exclut nullement certaines conjonctures, à tel point que l'Imam 
Sahrawardi en taxe le contestateur d'ignorance des conditions de l'illégalité ou du manque de 

connaissance du subconscient de l'être humain , enclin à goûter les innocents délices de la 
nature. Le Prophète n'a-t-il pas écouté , les poèmes rythmés de Hassan Ibn Thâbit, d'Ibn 
Rawâha et de Ka'b ? Le Messager d'Allah n'a-t-il pas entendu, sans récriminer, les chants émis 

par Aïcha, son épouse et ses jeunes compagnes ? Ibn Hajar souligne que les Soufis s'étaient 
appuyés sur ces hadiths, pour légitimer le " Samâa'", avec ou sans instrument. Mais, Al Jonéïd 

, qui craint un débordement illégitime , y voit une incartade ou écart de conduite. Cet avis 
n'est pas partagé par d'autres, comme le Sultan des Ulémas, Ibn Abdessalam qui, malgré sa 
rectitude, dut admettre que le "Samâa'" est, parfois, la fruition d'un " hâl ", c'est-à-dire le 

résultat irrésistible d'un état extatique où l'initié est hors de lui-même. Le Qotb el Bouny 
souligne qu'Ibn Abdessalam n'a pas échappé à cet écart involontaire (1)  

Le célèbre soufi maghrébin el Youssi (décédé en 1590 ap.J.), élabora une épître intitulée " 
Samâa' el hadra " (2). Le Sultan alaouite Moulay Slimân (décédé 1822 ap.J.) élabora une autre 
épître intitulée "  Imtâ'al-asmâ' " (3) sur les avis partagés des Ulémas, en l'occurrence. 
D'autres Ulémas marocains et non des moindres, légitiment, ces "samâa'" tels Abderrahmân el 

Fassi (4). La liste est longue de ceux qui en discutent le pour et le contre.(5).  

" Fath Allah Bennani, un grand Soufi de Rabat, affilié à la Confrérie Darqaoui (6), était 
partisan à la fois du Samâa' et du Tarab " (Musique) ; le "'Ala " est accompagné, parfois, de 

certains instruments de musique, dans des concerts soufis. Dans les cérémonies religieuses 
d'une cité sainte comme Wazzan, centre des Chérifs issus du Qotb Ben Machîch, un orchestre 

étayait certains concerts " Hadras " , présidés par Moulay Thâmi II ". Le Sultan alaouite 
Moulay Slimân , pourtant défenseur du sounnisme mohammadien, rédigea deux épîtres, sur le 
Samâa' (manuscrit de Dublin, La Hay n°4132) et le Ghinâa (chant) (deux manuscrits de la 

Bibliothèque hassanienne de Rabat). Deux grands érudits marquaient le ton de la légitimité, 
en excellant dans l'art musical : ce sont le grand juriste et théologue cadi de Rabat-Salé 

Ahmed el Hakami et le doyen des Uléma de Rabat, le Cheikh Ibrahim Tadili, auteur d'un 
ouvrage sur le " Sika " andalou, intitulé (Chants du Sika et de la Musique) (manuscrits de la 
Bibliothèque générale de Rabat n°109 et 1821). Du temps de Moulay Slimân, un grand 

musicien, Abdel Haqq Jabry jouait au " 'Oûd " ou luth (instrument à cordes), à Fès, en 
présence du doyen de la Qaraouyène , le Cheikh Hamdoûn Belhaj et du Cheikh Sidi Ahmed 

Tijani, ainsi qu'à Rabat, invité par Sidi Larbi Ben Sayah, un des khalifes Tijanis.  

En dehors, même, de concerts initiatiques, le Cheikh de l'Ordre Tijani, ne manqua pas 
d'écouter cet artisan émérite, dans ses soirées musicales, à l'occasion des cérémonies de 
mariage de ces deux fils, Mohammed el Kébir et Mohammed el Habib , préférant le luth, le 

violon et le rebab (rebec à double cordes) (7)  



Une autre fois, le Cheikh l'invita, en plein mois de Ramadan , pour chanter les quatrins et 
sonnets, rythmant les poèmes symphoniques d'Ibn EL Fârid, sur l'Amour d'Allah et de Son 

Messager béni, Sidna Mohammed ; l'historien (D'ayyaf) (8) nous dépeint les modulations 
mélodieuses animées par Jabry, accompagnées des instrumentistes de son orchestre, à 
Wazzan, lors de soirées palpitantes, durant trois mois (chaabân, Ramadân, Chouâl). A 

l'époque, la musique andalouse, dans laquelle s'intègre le " medih " du " Samâa'", était 
codifiée par le fqih Abderrahmân el Haïk (décédé en 1130 h / 1717 Ap.J. .) (9). Le luth fut 

l'objet de poésie élogieuse du Cadi de Rabat Abou Hâmid Bitawry. Les Ulémas de Fès, 
puisèrent dans la terminologie de la Tradition prophétique, un terme " moudraj " (intégré), ou 
" darj " (nouvellement intégré dans " el 'Ala "), comme appellation d'un nouveau ton, dans 

l'échelle musicale, avec d'autres intervalles, issus d'une nouvelle harmonique diatonique (10). 
Un fassi el Haj Allâl Batala (11), avait, ainsi, institué, sous les Saadiens, un ton particulier dit 

" Istihlâl " (dépeint dans un manuscrit de la Bibliothèque nat. de Madrid, n°5307)  

Un célèbre musicien de Marrakech Ahmed Ahadry du XVIIème siècle , codifia le Samâa', à 
l'instar du Haïk , dans une gamme de vingt quatre tons, substituant les poèmes soufis du " 
Medih " aux poèmes lyriques. Le chant mystique du " Samâa' ", se développa, notamment, 

dans la Zaouiya Harraqiya de Tétouan, dont le moqaddam de sa filiale à Rabat, Ibrahim el 
Jazouly, (décédé en l'an 1325 h / 1907 ap.J.) fut, en même temps, chanteur et musicien. Un 

autre Rbati, le cheikh Mohammed Doukkaly, élabora un ouvrage sur le Samâa', à l'instar du 
Haïk (12). Au XVIIème siècle , le maristân (hôpital Sidi Fredj à Fès), préconisait, déjà, le 
traitement des troubles neurologiques par la mélodie musicale. Il devançait le Rock and Roll 

et le Rythm and blues des Américains.  

Le Samâa', avec ses danses extatiques, serait à l'origine, du Jazz, genre musical des Noirs, 
émigrants africains aux U.S.A. Il a suscité l'admiration d'écrivains célèbres comme : Balout 

Chistan, musique d'extase et de guérison (Paris, Occra,1992) H. Corbin " la Musique 
mystique, III, Paris, 1971) J.During  

1.Le Pouvoir mystique de la musique au Moyen Orient (Cahiers des musiques traditionnelles, 
III, 1990  

2.Musique et Mystique dans les Traditions de l'Iran, Paris, 1989  

3.Kurdistan, Dhikr et Chants soufis, Paris ,Occra,1994  

4.Musique et extase, l'audition spirituelle dans la tradition soufie, Paris,1988  

5. L. Gardet et G.C. Anawate, Musique musulmane, Aspects et Tendances, Expériences et 
techniques, Paris, 1968  

6. W. Ivanow, Some Persian Darwish Songs, JASB, 23, 1927  

7. L. Pouzet (Prise de position autour du Samâ' en Orient musulman aux VII ème– VIII ème 

siècles , Studia Islamica, LVII, 1983  

8. G.Robson, Tracts of listening to music, London, 1938  

9. G.Rouget, la Musique et la transe, Paris,1980  

(1) Se référer à Bidayat es-Soûl de l'érudit Mohammed Seddik El Ghomary  

(2) Manuscrit de la Bibliothèque privée du Tunisien Hassan Hosny Abdelwahhab ( n°18078)  



(3) Manuscrit de la Bibliothèque hassanienne de Rabat  

(4) dans son ouvrage " el Joumou' fi 'ilm el moussiqa wa et- Toubou' " (manuscrit de la 
Bibliothèque de Berlin n°5521)  

(5) Se référer à notre ouvrage sous presse (la Pensée soufie marocaine entre l'Andalousie et le 

Machreq) – chapitre du Samâa'  

(6) Son ouvrage publié à Rabat, intitulé " Tasliat al-atbaâ' biba'di mâ yataâllaqou bihokmi et-
Tarabi wa es-Samâa')  

(7) Kashf el Hijâb (dévoilement), Ahmed Skirej, p.p.275  

(8) Histoire du Maroc,ed. Tahiri p.p.258)  

(9) Ce code musical comporte la composition des gammes musicales et l'instrumentation, 

c'est-à-dire l'exercice des techniques sonores des instruments musicaux (manuscrits de la 
Bibliothèque générale de Rabat, n° D1327 et D1031)  

(10) c'est-à-dire une succession harmonieuse de tons et demi- tons de la gamme  

(11) un manuscrit de ce code figure sur le catalogue de la Bibliothèque privée des Beni Souda 

de Fès. Un autre manuscrit se trouve dans la bibliothèque du Cadi de Marrakech, auteur de 
l'ouvrage " el I'lâm (T.2 p.p. 1991)  

(12) Al- Ightibât, Abou Jendâr p.p. 191  

   

TRADITIONS DE L'ORDRE TIJANI 

L'ordre Tijani n'a rien de réellement spécifique. C'est un miroir vivant où se reflètent les 
composantes de la Sounna authentique. Aucun privilège autre que ceux reconnus à tout " 
moumin " véritable dont le comportement est axé sur la Charia.  

Il y'a, certes, dans maints hadiths authentifiés, des privilèges attachés à tels ou tels groupes de 
moumins, selon certaines occurrences, mais le mobile essentiel n'en est que la fruition d'une 
adéquation au fondamentalisme sounnite, sans bigotisme, religiosité ou excès de rigueur. La 

causalité spécifiante doit être subtilement analysée, pour dégager l'homogénéité des dons de la 
Providence.  

Nous avons puisé, dans quelques références bibliographiques tijanies, des extraits qui 

démontrent le bien-fondé de certaines caractéristiques propres à la tariqa tijania :  
   

I . RATIONALITE ET LUMIERE 

La Raison comporte trois degrés ; elle est, d'abord, l'attribut de l'esprit, telle la vision pour 
l'œil ; et c'est par cet esprit qu'elle sonde et distingue les choses, en saisit les réalités 

intrinsèques et en décèle les aboutissements et les conséquences. Dans un autre ordre d'idées, 
la Raison symbolise l'Entendement Suprême : sorte de lumière jaillissant de la Présence 

Sacrée ; c'est ce que les Grands maîtres appellent la " Raison seigneuriale " (el 'Aq l er-
Rabbani) , d'une faculté claire et clarifiante, qui dénude les choses pour les montrer telles 
qu'elles le sont, dans leur réalité, ne souffrant ni velléité, ni erreur, car elle est infuse, émanant 

directement d'Allah.  



Sur un deuxième plan, figure la Raison globale, au-dessus de la raison " terre-à-terre " qui est 
l'assise de toute discursivité dans notre monde. Mais, cette raison demeure assujettie, sous 

l'effet luminescent de la Raison Suprême, entièrement absorbée par une intense luminosité qui 
la rend distraite du Monde, dans ses fluctuations positives ou négatives.  

Elle ne transcende nullement, cependant, vers cette Raison Sublime qui, tout en maîtrisant le 
Cosmos, est maîtrisée elle-même par la Magnificence du Seigneur, dont elle observe , avec 

confiance et constance, le flux écrasant des Noms et Attributs, noyée dans leurs flux et reflux. 
C'est un retour inopiné à l'état de l'Esprit lumineux , avant son intégration dans le corps (Cette 

idée fut avancée par le néoplatonicien Ibn Sîna (Avicenne), dans un poème célèbre). 
(commentaire de la Hamzia p.p. 67)  

Le Monde visible est une partie de 'Alam el Ghaïb ( Monde invisible), parce qu'il en est 
l'émanation ; toutes les composantes du premier étaient cachées, avant leur parution. 

(commentaire de la Hamzia p.p.5)  

Les Saints des djins évoluent autour de l'Acte divin, du secret de l'Acte et de sa lumière ; les 
Rouhaniynes tournent autour du Nom, de son secret et de sa lumière ; tandis que les Anges, 

leurs axes sont les Attributs et leur secret. Enfin, pour les humains adamiques, le pivot est 
l'Essence, ses secret et lumière. Le premier degré , celui des djins , est le stade initial de 

départ, pour le jaillissement du " Kashf " (ouverture), avant le déclenchement des trois 
derniers. (Jawahir el Maâny, Introduction)  

Tout être humain ou djin possède un corps lumineux, lié à sa substance biologique, par un 
rayon de lumière ; c'est ce corps invisible qui adore Dieu, car l'âme intégrée dans le corps, est 

remplacée, en se polluant, par cet élément luminescent. (er-Rimâh, T.2 p.p.62)  
   

II . NATURE DE L'HOMME 

La nature de l'homme est constituée par une dualité âme-corps où chaque partie ne saurait 

empiéter sur la réalité de l'autre. Allah n'en a révélé que le côté biologique (la substance ou la 
matière corporelle) ; quant au pendant spirituel, sa réalité intrinsèque est symbolisée par les 
propos du Messager d'Allah. " Dieu – dit- il – a créé l'homme à son image ; c'est là une subtile 

et fine allusion à l'état de l'homme, en tant que perfectibilité, vis-à-vis de la Présence de la 
Beauté divine, comportant les secrets de l'Etre. C'est ce que l'Imam Ibn 'Arabi définit dans ses 

" Foutouhât mékkoises ",en précisant que l'être adamique est, soit une image de la Présence de 
Dieu, soit le symbole de Ses Noms. (Jawahir T.2 p.p.70)  

III . LA CONNAISSANCE 

Abou Saïd el Kharraz dit: " La " maa'rifa " (connaissance) jaillit dans le cœur du 'Arif, soit par 

don de la Providence, soit par un effort soutenu, de la part de l'initié " (Jawahir T.I p.p. 40). 
C'est pourquoi, l'état du 'Arif en est la fruition ; le " connaisseur " - dit Al-Jonéïd – est tel 
"  une eau nuancée par le teint de son récipient. " Nul état spécifique chez le 'Arif, car toute 

trace de son identité s'éteint dans l'ego magnanime de Son Maître. De là, il devient le miroir 
où l'image de son partenaire se reflète dans sa " bassira " (Jawahir, T.I p.p. 62-64).  

Ainsi, le Cheikh Tijani, de par sa sublime connaissance, est foncièrement conscient des 
privilèges de tous les grands pôles, parmi lesquels le vénéré Idriss II , dont il dépeignait les 
prérogatives qui lui sont propres et exclusives (p.p.65)  

Le Discours de la " Hikma " (Sagesse), émanant d'Allah est, parfois, dépassé par Sa " Machi'â 

" (volonté). La Sagesse d'Allah a institué la fidélité globale des " djins " et "'ins " (humains), 



mais, Sa volonté a décrété la discordance et les tiraillements entre eux (Jawahir el Maâny, 
Introduction).  

" Al Hâkim " (le Sage), est celui qui a débordé les confins limitatifs du " Nafs " (Ame), pour 

intégrer le forum des cœurs (el qoloûb) d'où jaillissent les sciences infuses, sciences de la 
Sagesse (commentaire de la Hamzia p.p. 108).  

Le Cheikh Tijani, de par sa sublime connaissance, tient à sonder constamment le fond des 
choses, sans se fier aux dires des autres ( Jawahir, T.I p.p.79)  

" Les Esprits de tout Etre humain ont été créés, mus initialement par une conscience et une 
connaissance parfaites d'Allah. Une forte inculture s'ensuit, par contact biologique avec la 
substance corporelle ; cette " âme " est devenue ignorante, perdant sa mémoire originelle, tel 

un esprit équilibré dont le timbre est fêlé par une quelconque altération. Les mécréants eux-
mêmes reconnaissent Dieu en eux-mêmes , introspectivement, dans leur for intérieur ; une 

conception aberrante dévie l'esprit de sa nature originelle. La mécréance n'est donc qu'un 
accident où le " patient " demeure enveloppé de l'Amour de Son Créateur ; son sort , 
indiscutable, est entre les Mains de Son Seigneur. Nul autre qu'Allah ne saurait décréter ce 

sort. (Jawahir T.I, p.p.182).  

Chaque 'Arif (connaisseur) est mû par deux sortes d'amours, l'un ancré dans son esprit, 
affairant à l'Essence divine, émanant de la Beauté " magnificente ", déracine tous les autres 

aspects de l'amour ; c'est ce que le Prophète (qu'il soit béni) entend, en disant dans son 
invocation : " O mon Dieu, rends mon amour pour Toi, plus " aimé " que l'eau fraîche pour 
l'assoiffé ".Un autre amour s'attèle à tout ce qui est " humain ". C'est cette dualité qui rend le 

grand Initié apte à donner leur dû à chacun des deux amours ; autrement , il aurait été 
foncièrement grisé et écrasé . ( Jawahir el Maâny, Introduction)  

Le grand 'Arif devient, en transcendant, un " harf " (caractère) parmi les " hourouf " de 

l'Essence, lui permettant une action directe (du fait de cette inférence) ( Jawahir el Maâny, 
Introduction).  

Chaque 'Arif , englobe dans sa réalité intrinsèque une connaissance intégrale de l'ensemble 
des créatures, anges et autres, éparpillés du Trône divin jusqu'aux sphères inférieures ; il les 

voit en lui-même, dans sa propre essence, de sorte qu'il perçoit toutes les composantes 
intégrées dans la Table gardée ". Cette suprématie est proprement adamique, ce qui justifie 

son khilafa général absolu d'Allah (Jawahir T.2, p.p.8)  
   

IV . LA TABLE GARDEE 

La " Table gardée comporte la " Table-Mère " dans laquelle ne s'inscrit que le " constant " 

irrévocable et irréversible. Mais, parmi les composantes de cette Table , se trouvent des tables 
dites " tables d'infirmation ou de confirmation " ( Al Wâh el Mahw wa el Ithbât) dont la 
destination dépend de la Volonté divine ; la réalisation des choses, inscrites dans ces tables " 

inconstantes ", est conditionnelle, dépendant d'une certaine occurrence ou causalité dont la 
promotion émane de Sa Volonté. ( Jawahir T.I, p.p.228)  

V . SAGESSE DIVINE 

Le vénéré Messager d'Allah Moïse a demandé à Dieu la raison d'un certain processus affairant 

à la médication des maux ? Allah lui en décèle le secret, en disant : " Je t'ai guéri, O Moïse ! 
sans médication, afin que tu sois conscient de Mon Pouvoir ; Je t'ai guéri, en usant d'une herbe 

médicinale, pour te montrer Ma Sagesse ; J'ai aggravé ton mal, pour te convaincre de la portée 



de Mon Omnipotence ; Je te confie au médecin, pour démontrer la sublime organisation de 
Mon Royaume. Je suis le Seul à guérir qui Je veux , avec le quid que Je veux " (Jawahir T.2 

p.p.138)  

Le grand 'Arif Sariy Saqati recommande à l'initié de prendre garde au méfait de rejeter 
quelque chose comme d'en user ( à la légère)  

L'essentiel de la sagesse n'est pas de pouvoir tuer un serpent, mais bien de le saisir vivant ( er-
Rimâh, el Fouty T.1 p.p.38)  

   

VI . CULTE ET CONCENTRATION 

A l'instar des trois étapes que comporte la Religion Mohammadienne, à savoir l'Islam, l'Imân 
(la Foi), l'Ihsân (la perfection, excellence), la première correspond à " Al-'Ibâda ", (Adoration 

d'Allah), dépourvue de concentrations , sauf quelques bribes, soutenues grâce à un dur effort. 
Quant à l'Imân, son pendant est la " 'Ouboudia ", symbolisée par une obédience à l'Ordre 

divin, avec foi et conviction ; celui qui en est investi, est en présence constante avec Allah, à 
travers une forte opacité des voiles, couronnée finalement par la transparence. La "'Oubouda " 
s'identifie, enfin, à " l'Ihsân " où tout le Cosmos s'annihile, aux yeux du connaisseur dont la 

Bassira ne voit que Dieu ( Jawâhir el Maâny,T.2 p.p.63). Tout acte de culte comporte trois 
degrés : le degré supérieur est l'adoration d'Allah par amour et attachement à Sa Magnificence 

; le degré moyen est un acte d'exécution de l'Ordre divin et le dernier est celui qui a pour but 
prime et rétribution ; sauf s'il y'a amalgame des trois stades, car il s'agit, alors, d'un geste 
cultuel, animé, à la fois, par l'amour , l'obédience à l'Ordre Sublime et une fruition spontanée, 

pour laquelle le 'Arif (connaisseur) est en perpétuelle expectative ; le Don de la Providence 
est, en effet, l'assise de toute transcendance. ( Boghia p.p.270).  

Le dhikr – rappelle 'Ali el Khawwâs – éteint l'ardeur des maux internes, tels la gloriole, la 
vanité, l'arrogance, l'hypocrisie, l'amour du pouvoir et des préséances et déracine les 
imaginatifs sataniques et les impulsions d'une âme aberrante. Toute litanie élimine 
l'inquiétude et les mauvaises humeurs (cité par er-Rimah T.I p.p.159) qui ajoute que Satan 

nous subjugue , toutes les fois où nous oublions d'invoquer Dieu ".  

Le Prophète cite des groupes de croyants, de tribus et pays divers, s'aimant les uns les autres, 
les fronts luminescents, le Jour du Jugement, rassemblés dans l'invocation d'Allah (Hadith 

rapporté par Abou Dardaâ, selon Tabarâny (er-Rimâh, el Fouty T.I p.p. 169).  

Parlant des Noms de Dieu, l'Imam Ahmed ben Moubârak, rapporte que son Cheikh Sidi 
Abdelaziz Debbagh disait que ces Noms nuisent à ceux qui les récitent, dans leur dhikr, sans 

en être autorisés par un maître, 'Arif (connaisseur). Ces Noms sont, alors, grâce à cette 
autorisation, auréolés de lumière divine qui élimine tout méfait satanique(er-Rimâh T.I 
p.p.175).  

Achchoukr ( action de grâce rendue à Dieu) est le chemin sublime qui mène à Allah ; c'est le 

seul dans la phase actuelle de l'humanité où les âmes sont polluées, en dehors de toute 
obédience et de tout contrôle, rejetant tout genre de discussion , en l'occurrence. C'est en 

rendant hommage à Dieu, par une grâce déférente, que la voie de la Providence se ploie pour 
nous, dans l'aisance. (Jawahir el Maâny, T.I p.p.113).  

Il faut savoir faire un choix judicieux du dhikr : Réciter une seule fois le 'Ism (Nom Suprême 
d'Allah) équivaut à six mille fois " çalat el Fâtihi " (Jawahir T.I p.p.138)  



Les Saints - affirment le Cheikh – diffèrent les uns des autres, quant à leurs actes cultuels et 
aux rémunérations et primes attachées à ces actes ; pour certains , une journée d'adoration 

s'avère normale ; pour d'autres, elle équivaut à la N uit du Mérite (ou du Destin), valant un 
millier d'années ; c'est, pour les élus des Elus, une journée ascensionnelle de cinquante mille 
ans. (Jawahir el Maâny, T.I p.p.143)  

   

VII . MORALE SOCIALE 

Récapitulant le compendium des composants de la haute morale (Patience, Altruisme, 
Générosité), Si Larbi souligne (Boghia, p.p. 289) que " la quintessence des bonnes actions est 

le geste magnanime d'assurer à tous les hommes leurs droits, sans revendiquer (en 
contrepartie) les siens. "  

Au sein de toute litanie (dhikr), un des leit-motiv conducteurs vers la grande ouverture est le 

geste rétrospectif d'avoir constamment en vue , intérieurement, par la " bassira ", l'image du 
Prophète ou de son khalife, le Cheikh. Cette vision symbolise l'attachement permanent, 
indélébile de l'Initié à la Sounna (Boghia, p.p.336) ; c'est – d'après Obeïda, auteur mauritanien 

du "  Mîzâb er-Rahma ", la première voie constituant l'axe éducatif, dans l'initiation. Lors de 
cette concentration, même partielle, l'esprit et le cœur doivent être centrés sur la portée 

profonde des termes du dhikr. C'est le secret de toute efficience. Pour Ibn 'Arabi, l'un des deux 
facteurs de cette concentration suffit. Il doit, néanmoins, prêter l'oreille à la résonance du 
dhikr.  

L'altruisme est une condition sine qua non, de tout effet bénéfique chez le Moqaddam 

initiateur dont le comportement, notamment vis-à-vis des " Mourids ", doit être axé sur une 
éthique stricte et ferme, sans égoïsme ni rigueur. Le bon exemple, étayé par une virile 

souplesse, s'avère toujours de bon augure, dans l'orientation de l'initié. Un critère foncier doit 
marquer les rapports entre l'initiateur et l'initié ; c'est de passer l'éponge en douce, avec doigté 
et complaisance, s'ingéniant à respecter les droits de chacun , sans exiger le respect de ses 

propres droits ; Sidi Larbi a esquissé (dans sa Boghia, p.p.288), une fresque très évocatrice, 
illustrée par quelques anecdotes palpitantes.  

VIII . LA HIMMA 

La " Himma " (énergie spirituelle), c'est-à-dire la forte volonté de l'initié, a un grand impact 

dont l'effet créateur est signalé par Ibn 'Arabi (voir Imagination créatrice de H. Corbin). Les 
Soufis se réfèrent, pour soutenir cet état, éminemment initiateur, au " khabar " attribué à Anas 
Ibn Mâlek, compagnon du Prophète qui dit : " Nous ne nous sommes plus reconnus, après 

avoir inhumé le Prophète " ( c'est-à-dire nous nous sommes méconnus, intérieurement, 
perdant une bonne partie de notre himma) . Les célèbres compagnons avaient senti le vide de 

leur âme, jadis irradiante et luminescente, grâce à la présence mohammadienne (er-Rimâh, el 
Fouty T.I, p.p.94)  

La " himma " de l'être humain, quel qu'il soit, est dotée d'une vive potentialité, vis-à-vis de 

toutes les composantes cosmiques. Quand cette " volonté " tend à réaliser une chose, dans un 
élan d'aspiration ferme et soutenue, sans hésitation ni destitution ou désappointement, le but 
est indubitablement atteint. ( Jawahir el Maâny, T.I p.p. 172).  

Un des effets de la " Himma " du Cheikh Tijani, est de ne dépendre de personne, vues les 

mauvaises impulsions et les ignobles occurrences et contingences, que connaît l'humanité, en 
tous les temps. (Jawahir el Maâny, T.I, p.p. 95).  



C'est pourquoi, il s'ingéniait à refuser des cadeaux que le Prophète lui-même recevait, 
pourtant, volontiers ; car les cadeaux - dit- il – deviennent aujourd'hui des mobiles de 

corruption ; et le cheikh tenait à demeurer à même d'assurer, à tout un chacun, ses droits 
légitimés par la " Charia ", sans contre-partie ( p.p. 102)  

Al- qorb (proximité d'Allah) est le fait de " l'oubli " de tout être autre que Dieu ; dans cette 
proximité, la vision matérielle des choses est éliminée, quand le rideau est levé, libérant 

l'accès vers le forum de la Présence divine. Se concentrer dans l'amour d'Allah, dans un qorb 
effectif, c'est éviter toute perception du monde extérieur , en se dégageant des velléités qui 

éloignent de Dieu. (Jawahir T.2, p.p. 20)  

Si 'Ali Khawwâs citait un hadith, précisant que le péché " commis " par le Messager Daoud, 
est d'avoir porté sa vue sur une chose autre que Dieu, sans la permission de Dieu. (er-Rimâh 
T.I p.p.234)  

Ce qui est, en effet, bénin pour nous, constitue un péché majeur, pour les grands Elus : les 
Messagers d'Allah. La vision de l'Elu, doit, en conséquence, se centrer en " Lui ".C'est le 
véritable miracle , symbolisé par la forte personnalité de l'Elu.  

Le " miracle " est défini par Sahl Tostary comme un " pouvoir par lequel l'initié entre en 

possession de ce qu'il veut, comme il le veut, partout où il le veut " (définition citée par 
l'Imam Nawawy dans son " Bostân el 'Arifîn " (ed. Dar Ibn el Hazm p.p. 66). Il en souligne 

l'opportunité (p.p. 246), en citant el Qochéïry (auteur de la Rissâla) qui spécifie que le Saint 
ne se fie guère au miracle qui peut lui survenir et évite d'en prendre acte, sauf, dans le cas où 
son apparition serait un signe de la force de sa foi et une marque de l'ampleur de sa " bassira " 

(l'œil de sa conscience), le rendant ainsi plus sûr; cet Acte divin , prouvant, alors, la véracité 
de son dogme.  

   

IX . LE VERITABLE CHEIKH 

Le véritable cheikh est celui pour lequel tous les voiles sont levés, dégageant une parfaite 
appréhension de la Présence divine ; cet accès, plein et entier, est visualisé d'abord, dans ses 
réalités profondes ( mohâdara), à travers un voile épais, suivi d'une transparence pénétrante 

(mokâchafa) où les rideaux tombent, pour laisser apparaître la Vérité, nue, mais spécifique 
(mochâhada) ; ce processus de transcendance atteint, enfin, son dernier stade de la (Moutâla'a) 

, où voiles et spécificités disparaissent complètement. Là, le 'Arif est spirituellement éteint, 
écrasé et annihilé, par la Splendeur de l'Etre (Jawahir T.I, p.p. 160)  

Le nombre des voiles au-dessus du Trône Divin se monte à soixante dix mille. Chaque voile 

constitue un monde " gorgé " d'anges ; mais, derrière ces voiles se trouve " et-Tawq el Akhdar 
" (le Cerceau Vert), stade terminal de l'Univers des créatures. Outre ce stade, la Plénitude 
divine.(Jawahir el Maâny T.I p.p. 42)  

Mais le cheikh doit commencer par le commencement, en recherchant un directeur de 

conscience qui l'oriente, lui démontrant, de par sa propre expérience spirituelle, le meilleur 
chemin vers Dieu.  

La chaîne de transmission du Cheikh Sidi Ahmed Tijani, dans son wird est un " sanad " direct, 

émanant du Messager d'Allah Sidna Mohammed – qu'il soit béni !- ; il s'agit d'une " réception 
" à l'état de veille ; n'empêche qu'il en avait obtenu, auparavant, quelques dhikr, tels " Ahzabs 
" (Oraisons) de l'Imam Châdhili, la " wadhifa " de Zerrouq , " Dalaïl el Khairât " d'el Jazouli 

et " Dawr el A'lâ " d'Ibn el 'Arabi, qui lui furent transmis à Médine, par son Cheikh 
Mohammed Semmân. Quant aux " Mosabba'ât " ( les dix septains) (1), il en avait reçu le " 



idhn " (autorisation spirituelle), de son cheikh égyptien Mahmoud el Kourdi, autorisé lui-
même par el Khadir ( Khidr) ; La source primordiale étant, dans toute cette gamme – le flux 

mohammadien .D'autres cheikhs, comme " Chadhili ", " Jilâni ", " el Khammâr " et autres, 
eurent pour source directe le Prophète, malgré les intermédiaires antérieurs (Boghia p.p.272)  

Le Cheikh Sidi Ahmed Tijani n'a pas cru devoir léguer la khilâfa (la succession spirituelle) à 
ses deux fils Mohammed el Kébir et Mohammed el Habib, ni même le titre de Moqaddam 

(délégué pouvant octroyer la Tariqa à ceux qui la demandent). Il a voulu démontrer, par ce 
geste éminemment sounnite, que la paternité biologique n'est pas fatalement une preuve de 

dignité ; les deux fils du Cheikh, étaient, pourtant, unanimement dignes de l'accès à ce grade 
sublime ; Le Cheikh est sciemment conscient de l'attitude du Prophète, à l'égard de son beau-
fils Ali Ben Abi Talîb, en l'occurrence. Bon nombre de pseudo-soufis s'arrogent, néanmoins, 

le droit de léguer leur " maqâm " à leurs fils, sans tenir compte, de leurs états ou dispositions 
spirituels.  

Il s'agit d'une haute élection divine. Les prérogatives attachées à l'Imân en général ou à un 

ordre soufi tel la Tariqa tijania, sont réduites à une douzaine (Boghia p.p.277) (bien plus, 
d'après Sidi Omar el Fouty, dans ses Rimâh). Le privilège essentiel est la présence du 
Messager d'Allah , lors de " la wadhifa ". Pour ceux qui ne dénient guère la vie effective des 

Prophètes et Messagers d'Allah (cachés seulement à nos yeux tels les Anges), le fait n'est 
nullement impossible, comme le prouvent maints doctes et imams, qui reconnaissent la 

possibilité pour un élu de les voir, à l'état de veille.  

Le Cheikh Tijani, ayant atteint le " maqâm " sublime de Pôle des Pôles, ses adeptes, selon ses 
propres propos en suivent carrément, le processus; mais le conditionnement est, tellement, 
rigoureux, que la plupart des aspirants ne sont que de simples " fouqarâ ", bien loin du grade 

de compagnons, le seul apte à une telle transcendance.  

Le grand Wali mauritanien Sidi Mokhtar el Kounti souligne dans son ouvrage (et-Tarâïq) que 
le XIIème siècle de l'hégire ressemble , de par sa transcendance, au premier siècle où vivait le 

Prophète, par maints aspects, dont l'apparition du " Sceau des Saints ", durant ce siècle. Cette 
prééminence ne concerne guère les trois premiers siècles dont la primauté exclusive est 

affirmée par un hadith ; " ma communauté est telle – dit le Prophète – une pluie dont on ne 
saurait préférer la première précipitation à la dernière " (er-Rimâh T.2 p.p.13)  

Le " Khatm el maqâmât " (le sceau des étapes) n'est pas le propre du " Sceau des Saints " 
(khatm el awlya). Il peut être atteint par d'autres pôles (aqtâb) dont le nombre est pourtant 

restreint. Seul le Pôle parfait en est doté, quand il parvient, dans sa transcendance, à l'étape 
ultime de la " qotbânya " ; là, la théophanie (manifestation de la Divinité d'Allah) apparaît 

dans toute la réalité de Sa magnificence (Jawahir T.2 p.p.28)  

Le Cheikh Sidi Ahmed Tijani dit, un jour, en présence de son disciple Sidi Mohammed el 
Ghâli : "Celui qui m'aime, pour l'amour d'Allah et de Son Messager, est  " béni ", mais celui 
qui m'aime pour une raison quelconque, je ne suis qu'un homme vulgaire ". Sidi el Ghâli 

s'empressa, alors, de baiser les pieds du Cheikh, au moment où il était distrait, en lui rendant 
hommage, lui, dont les vrais compagnons se prévalent sur les pôles(er-Rimah,el Fouty T.2 

p.p. 44).  

Les gens sont tous, animés, par l'amour pour le " Saint élu ", mais, le fond de la Sagesse 
spirituelle, est que vous soyez vous-mêmes, un objet d'amour pour cet " Elu ". La " bassira " 

(l'œil de la conscience) n'est " ouverte " pour tout un chacun, que si elle est ranimée par le flux 
animateur de celle du Maître. Il ne suffit guère de sceller " verbalement " toute relation avec le 
Cheikh et de croire , intérieurement à sa "  mechiakha " (maîtrise) ; ton véritable Cheikh est 



celui dont l'attrait bouleverse ton cœur, maîtrise ton esprit ; et va , au profond de toi-même, 
par son regard enveloppant et sa " himma " étreignante. (Jawahir. T.I p.p.110).  

Ne demande guère au Cheikh de t'avoir en son cœur, mais demande bien, en toi- même, que la 

personne du Cheikh remplisse le tien ; autant son image enveloppe ton for intérieur, autant il 
mémorise la tienne ; c'est, là, le premier pas dans le processus comportementiel de l'initié " 
(Ibn 'Ata Illah, dans ses Sages Adages (rapporté par Jawahir el Maâny, T.Ip.p.121)  

C'est par le biais de cette subtile liaison esotérique que la transcendance retrouve son libre 

accès. C'est le critère de différence entre un vrai et un pseudo-soufi.  

Le grand docte Ahmed Ben Mobârak, rapporte de son Cheikh Abdelaziz Ben Mess'oud ed-
Debbagh, dans " el Ibrîz " qu'il arrive qu'une personne ait réputation de saint, que des gens 

voient leurs vœux exaucés par son intercession auprès d'Allah, a lors qu'elle est dépourvue de 
toute sainteté ; les désirs de ses gens sont effectivement réalisés, grâce à la médiation des " 

Ahl et-Atasarrof " (2) qui imprègnent la personne d'un caché apparent de sainteté, dans le but 
de rassembler autour d'elle, les " hommes ténébreux " (er-Rimâh, el Fouty T.I p.p. 103)  

1) strophe de sept vers ou tous autres éléments  

2) Ce sont les Ashâb al-Nawba où " gens du tour de leur rôle ", chargés de la gestion du 
Monde.  

   

X . PROCESSUS D'UN SONGE PREMONITOIRE 

Les songes visionnés par l'homme, en état de sommeil, ne sont que des représentations de 
l'esprit , conçues par le cœur et façonnées par l'Ange, auquel est confié cette mission. L'image 

créée par l'imagination est une reproduction de l'objet perçu, le rôle de l'Ange chargé, à cet 
effet, est de donner à cette perception une forme dont la véracité dépend de la pureté du " 

visionnaire " ; autant celui-ci est prés de Dieu, par sa crainte pieuse, autant le songe est 
véridique, car l'image ainsi reproduite est extraite de la science infuse, que l'Ange est à même 
d'en sonder les secrets. Le songe prémonitoire s'avère ,alors, dans toute sa véracité, à l'état de 

veille (Jawahir T.2 p.p.46)  

XI . LE TEMPS 

Le " 'An ed-daïm " (l'Instant permanent) chez les 'Arif (les connaisseurs) est la continuité 
permanente de la Présence Sacrée ; c'est en lui que s'intègre la notion du Temps, Eternel pour 

ce qui est perpétuel et contingent pour ce qui ne l'est pas. La réalité des deux est une ; 
l'exemple en est l'existence pérenne de cette Présence Sacrée, qui est l'essence même de la 
temporéité, source du Temps, dans ses états antérieur et postérieur. Le Temps est un Attribut 

du Réel (ou du Vrai), exprimé sous son étiquette de subsistance. C'est, pour cela, que sa 
contingence est symbolisée par ses partitions horaires, mensuelles, annuelles et séculaires 

(Jawahir T.2 p.p.93)  

XII . FOI ET PECHES  

Chez les Peuples antiques, il n'y avait guère de mécréance, avant l'avènement de Noé ; 
N'empêche qu'il y eut, avant lui, une multitude de prophètes, envoyés par Allah , uniquement 

pour redresser et réinstaurer les jugements de Dieu ; Malgré leur foi et leur croyance en Dieu, 
ces Peuples étaient ,ainsi, punis, pour avoir enfreint les ordres divins (Jawahir, T.2 p.p. 54)  

AURELIE, EPOUSE DE SIDI AHMED AMMAR 



Le mariage du Sidi Ahmed , petit-fils du Cheikh Tijani, avec la jeune Aurélie, était la 
résultante d'un amour, humainement échangé entre un oriental et une occidentale ; phénomène 

naturel, à l'encontre de tout complexe confessionnel ou ethnique. Il s'agit donc d'une union 
nuptiale, légitimée aussi bien, par l'Islam que par la législation mondiale. Le contrat de 
mariage fut élaboré par l'éminent jurisconsulte du Rite Hanafite, Bougendoura, suite à 

l'adoption spontanée et volontaire de la religion abrahamique mohammadienne par la jeune 
citoyenne française Aurélie ; le jeune Sidi Ammar était, alors, âgé de seize ans, quand il fut 

éloigné en France, loin de son village natal Aïn Maâdi , fief de la famille Tijanie, comme le 
fut son grand père le Cheikh Si Ahmed Tijani. Prés de deux siècles de l'histoire d'Aïn Maâdi 
sont déjà passés – souligne le capitaine français Martin - sous la souveraineté du Royaume 

marocain. Le jeune Chérif, en tant que citoyen marocain , était ainsi mal côté, atrocement épié 
et obsédé, incarcéré dans un camp surveillé, en France . C'est là où il put rencontrer la jeune 

française et tisser, avec elle, une esquisse lyrique innocente qui n'a rien d'illicite. Néanmoins, 
cette union si humaine, fut l'occasion, d'un dénigrement systématique où une certaine 
confusion, alimentée à dessein , a été doublement exploitée, pour démontrer au profane que le 

jeune Ahmed Tijani, inhumé en Algérie, ne fut autre que le Cheikh Ahmed Tijani, chef de la 
grande Confrérie de Fès.  

Tout un scénario a été élaboré, pour romancer politiquement, le phénomène, dans le contexte 
du différend factice (Maroc-Algérie)  

Le cinéaste G.P. Salvy a élaboré le scénario d'un film qu'il comptait tourner, en dépeignant les 
péripéties de la vie d'Aurélie Tijania, devenue l'épouse de Si Ahmed Ammar, petit-fils du 
grand maître Si Ahmed Tijani, fondateur de la confrérie.  

Le scénario présente Si Ahmed Ammar comme fils de Sidi Mohammed Seghir et petit-fils de 

Sidi Mohammed Habib, c'est-à-dire l'arrière petit- fils du grand cheikh Sidi Ahmed Tijani. Or, 
Si Ahmed Ammar, héros du film, est plutôt le fils de Si Mohammed Habib (décédé en 1269 h 

/ 1852 ap.J.) ; son fils Si Allal (appelé Ali dans le scénario) est mort en 1338 h / 1919 ap.J. 
Quant à Si Mohammed Seghir, intercalé entre Sidi Ahmed Ammar et Sidi Mohammed Habib, 
comme père du premier, n'est que le fils de Sidi Bachir (décédé en 1317 h / 1899 ap.J. ), c'est-

à-dire le neveu de Sidi Ahmed Ammar.  

Pour éviter toute confusion entre les deux homonymes (les deux Ahmed étant tous deux fils 
de Mohammed), il suffit de désigner le premier par son pseudonyme Ammar, dès le début.  

Il est à noter que le scénario est correctement conçu, bien qu'entaché d'anicroches et de 

contre-vérités, qu'un roman historique doit éviter.  

Il est vrai que tout scénario, pour être agrémenté, doit être quelque peu romancé ; mais, 
l'auteur doit s'ingénier à ne pas s'éloigner de la réalité historique, surtout, qu'il s'agit en 

l'occurrence, de faits importants dont tout contre-sens provoquerait une malheureuse réaction 
des Tijani, de par le monde. Certains éléments sont, certes, d'autant plus graves qu'ils sont 
excentriques et anachroniques.  

Nous pouvons citer, en premier lieu, le cas du grand saint, Sidi El Bachir, taxé d'alcoolisme et 
présenté comme buveur de cognac (p.p. 215 et 219)  

Ensuite, Sidi Ahmed, héros du film, est qualifié de nègre (p.p.15), ayant un teint noir (p.p.6), 
très noir (p.p.46), noir comme du charbon (p.p.18).  

Or, Sidi Ahmed avait, plutôt, un teint brun virant au blanc, comme tout Algérien, vivant à Aïn 

Maâdi, sise dans les hautes plaines de l'Atlas, au Sud du Djebel Amour, tout en dehors du 
désert.  



La couleur de la peau ne crée, chez les musulmans d'Algérie et d'ailleurs, aucun complexe ; 
mais la contre-vérité est une insulte à un pays méditerranéen comme l'Algérie.  

Y'aurait- il un choix préalable du personnage qui allait représenter le chérif, dans le film ? le 

soi-disant teint noir du chérif n'aurait- il pas été facticement calqué sur celui de l'acteur qui le 
symbolise ?  

En page 26, le scénario ose souligner que " le Coran autorise l'époux à avoir autant de femmes 
qu'il peut en " nourrir ". Nous n'avons pas besoin de nous étendre sur ce point, car la 

législation islamique, est bien claire, en l'occurrence.  

D'autre part, Sidi Ahmed Ammar aurait, en guise de demande de la main d'Aurélie, exprimé 
l'idée de l'acheter, par euphémisme, sachant bien, en son fond, que cette dot n'est guère 

considérée comme le prix d'achat de la fiancée, telle un simple bétail (p.p.16). Cette idée 
excentrique n'a jamais effleuré l'esprit d'un musulman.  

D'autres non-sens, insérés dans le scénario, paraissent moins graves ; nous en citons quelques 

uns :  

1) Le fait de considérer Si Ahmed Ammar comme un prince (administrant une principauté) ou 
un seigneur (dominant un fief), alors qu'il s'agit d'un simple chef religieux , comme tant 
d'autres, dans les villes maghrébines.  

2) Le fait d'asseoir la succession du khilafa sur le choix fait par les sages de la Confrérie, alors 
que l'aîné de la famille est obligatoirement élu, sauf empêchements majeurs.  

3) Le fait de considérer la femme comme membre éventuel dans le corps des sages, alors 
qu'elle en est légalement exclue.  

4) Le scénario croit devoir enjoliver exotiquement l'ambiance du petit mausolée d'Aïn Maâdi, 

en envisageant un arganier implanté, aux alentours, alors que cet arbre n'existe, au Maghreb, 
qu'au sud du Maroc, notamment à Haha (région de Mogador).  

5) Enfin, une expression, répétée jadis par les colons de la Mitija : " 'Ouribet khouribet ".  

Dans le contexte, ce contre-sens est incohérent et incompréhensible ; le sens de l'adage, ayant 

été initialement exprimé par Ibn khaldoun, dans ses Prolégomènes, lors de ses récits, à 
l'encontre des arabes rustiques destructeurs, parmi les Beni Hilâl et Beni Soleïm, qui avaient 

envahi (Ifriqia), c'est-à-dire la Tunisie et une partie de l'Algérie, au V ème siècle de l'hégire 
(XI ème de l'ère chrétienne).  

Leur passage au Maghreb a été des plus subversifs, incitant l'historien maghrébin , à en 
ressentir amèrement l'effet néfaste. Les premiers colons français en Algérie, voulaient 

certainement dire, par là, que toute terre algérienne est vouée à être mal entretenue, tant 
qu'elle demeure entre les mains des Arabes. C'est le Slogan des colonialistes !  

L'histoire d'Aurélie Tijania est, certes, un véritable et respectable récit historique. Une 

chronologie sérieuse impose un minimum de véracité.  
   

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN ARABE 

- Mohammed Larbi Ben Sayah, "  Boghiat el Moustafid fi charhi moniat el Mourid " ( But de 

celui qui cherche à tirer profit du Commentaire du Désir de l'initié), ed. Caire, 1304 h / 1886 



ap.J., 2ème éd. Dar el Jîl , Beirout, 1961  
-Ibn el Mechri  

1) el Jâmi'  
2) " Rawd el Mouhibb el Fâny " (Bibliothèque Générale, 2028)  
3)- Yaqoutat el Mohtâj (Bibliothèque générale, 2447)  

- Ahmed Mekki Benabdellah " Boulough el Amany " ( Bibliothèque générale 262 / 2462)  
- Taïb Ben Ahmed Ben Hachem "  el Faïd er-Rabbani ", imprimerie hassanienne , Caire, 1909  

- Mohammed Ben el Mechri Sbaiy Chenqity "  Manâqib et-Tijâni " (Bibliothèque 
Hassanienne de Rabat n° 1354)  
- Ibrahim Niass  
4) " Kachif el-Iltibâs ", éd. Casa  

5) " El Bayâne wa et-Tabiyne " Ahmed Chenqiti , " el 'Adb el Yamâny " (Bibliothèque 

Générale 2135) Idriss Laraqi , " Le fiqh de la Tariqa " (polycopié) Abderrahmân Ben Ahmed 
Ben Taleb " Saïf et-Tijânia " Mohammed el Hâfidh et-Tijâni, Revue " Tarîq el Haqq " (Voie 

de la Vérité), Caire Abou Bekr 'Atiq (nigérien), (Ithâf el Ikhwa) Haj Hosseïn el Ifrâni.  
6) el Ajwiba el Qechchachia  
7) le fiqh de la Tariqa (quatre épîtres, manuscrits de la zaouiya de Fès)  

- Abdellah Niass, " I'lam en-Nâss "  
- Zayâni, " et-Torjomâna el Kobrâ ", Caire Hassan Ibrahim  

- Hassan, recteur de l'Université d'Assioût, Egypte,  l'Islam en Afrique , Rôle de la Tijania 

dans l'expansion de l'Islam (p.p.44)  

- Hajouji, Alem de Demnât, Plus d'une dizaine d'ouvrages sur la Tariqa, catalogués dans la 
Bibliothèque de la famille à Demnât :  

8) el Ithâf : biographie de centaines de Tijanis (huit vol.)  
9) Deux tomes sur la biographie du Fqih Akensous et de Sidi Larbi Ben Sayah  

10) " Fath el 'Allâm ", (biographie de cinq cents Uléma de la Tariqa)  

- Hajoui Mohammed, ministre de la Justice, sans le Protectorat (el Fikr es-Sâmi), éd. En-
Nahda,Tunis,2ème éd. " el Matbâa el Jadida " (Imprimerie Nouvelle) , Fès.  

- Ahmed Zarrouq de Taza ( inhumé en Libye) ; censeur des soufis et promoteur de l'école 
zarrouqia, au Maroc. Ses ouvrages constituent, depuis le XIII ème siècle des auto-critiques du 
Soufisme et une assise du salafisme mohammadien, prôné par Cheikh Sidi Ahmed Tijani, au 

XIXème siècle.  
Voici la liste de certains de ces ouvrages:  

- Ali Ben Mohammed ed-Dakhîl Allah, " et-Tijania ", Ryad, 1983  
- Mohammed Ben Abdel Kader el Jazâiry, " Tohfat ez-zâïr ", Beirout, 1964  
- Abdelkarim el 'Attâr : Histoire de la Tariqa tijania en Egypte, Caire  

- Auto-biographie, manuscrits n°471 ( Bibliothèque générale de Rabat)  
- Avis et conseils adéquats sur l'hérésie, Répliques aux hérétiques, Zeitouna III, 49  

- Potentiel de l'Initié ( 100 chapitres sur les hérésies des Fouqara soufis), manuscrits de la 

Bibliothèque générale n°1534 ; Bibliothèque de Tétouan n°519 ; Escurial 156  
- Cadeau pour l'Initié, Bibliothèque de Tétouan (452-871)  

- Sermons éthiques et subtilités du Tasawwof, manuscrits de la Bibliothèque Générale n°145 ; 
Bibliothèque de Tétouan n° 520 ; Alger n° 916 ; Zeïtouna III,172 . Interprétation par el 

Kharroubi, Bibliothèque Générale n°2201 et 206 (59p.p.)  



Particularités des Noms de Dieu, Bibliothèque Générale n° 952 ; Bibliothèque de Tétouan n° 
826 ; Zeïtouna III, 158. Commentaire sur le poème " Noms de Dieu " par Mohammed 

Dimiati, Bibliothèque Générale n° 506-1670 ; Bibliothèque de Tétouan , n° 826 ; Vatican n° 
362- 1254-1359 ; Alger n°751.  

Aide de l'Initié dans le chemin de l'Illumination et de la stabilisation morale, (Bibliothèque 
Générale n° 1041-1254 ; bibliothèque de Tétouan n° 452)  

Commentaires au nombre de trente six des " Hikams ", Bibliothèque Générale 2175 , 

(145p.p.) ; Bibliothèque de Tétouan n° 278 ; Bibliothèque hassanienne de Rabat n° 2116  

- L'Epiphanie, Bibliothèque du Vatican n° 311-2532, Bibliothèque Générale de Tunis 3571 M 
/ 4227 M  

- Appel aux Fouqara , Bibliothèque de Berlin n° 3345  

- L'art, Bibliothèque hassanienne n° 1012  

- Epître sur l'Astronomie , Tétouan n° 485  

- Traité sur le Droit musulman , Bibliothèque Générale de Rabat n°2129 ; Bibliothèque nat. de 
Tunis M 1885.  

- Conseil à l'Initié Idéal, Bibliothèque Générale de Rabat n° 2259-1299-1602-182-607 ; 
Bibliothèque de TangerIII,15 ; Zeïtouna III,156  

   

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES EN LANGUES ETRANGERES  

- Jamil Abou Nasr, the Tijaniyya,1965 (204 p.p.)  

- Amadou Hampaté' Bâ, Vie et enseignement de Tierno Bokar. Le Sage de Bandiagara, 
Cheikh de la Confrérie soufie Tidjaniya, Ed. du Seuil, 1980  

- Abdelaziz Benabdellah, Soufisme afro-maghrébin aux XIX ème et XX ème siècles. 

Ed.Rabat,1995  

- Montet, E : The religions orders of Morocco, Asiatic quartly Review,1902  

- Ahmed Zuhur-ed-Din, Mystic tendencies in Islam (224p.p.)  

- Marty : Etudes sur l'Islam au Sénégal, vol1  

- Chodkiewicz, le Sceau des saints,1986 (240 p.p.)  

- Lucy, E. Creevy : Ahmed Bamba, London,1979  

- Dumont Fernand, l'antésultan ou El Hadj Omar Tall de Fouta, combattant de la foi, 

Africaines Nouvelles Editions.  

- Cambell Charles, What is 'Irfân ? an introduction to islamic gnosis  

- Needleman Jacob, The Sword of Gnosis ( Seif el 'Irfân ) , 1974 (464 p.p.)  



- Zahan Dominique, Religion, Spiritualité et Pensée Africaine, 1980 (256 p.p.)  

- Ziadeh, N.A., Sanusiah, ed. 1968 ( VIII, 148 p.p.)  

- Adolphe Faure, Le Tasawwof de l'école ascétique marocaine, in mélanges Louis Massignon, 
II, 1957  

- Amrous, M., les confréries religieuses et l'Islamisme au Maroc aux XIX ème et XX ème 

siècles, Thèse de 3ème cycle, Nanterre, 1986  

- P. Brown , le Culte des saints, Son essor et sa fonction dans la chrétienté latine , Paris, Cerf, 
1984  

- E. Dermenghem, le Culte des saints dans l'Islam maghrébin, Paris, Gallimard Coll. Tel, 

1982.  

- G. Drague, Esquisse d'histoire religieuse du Maroc (Confréries et Zaouiyas) Peyronnet et 
Cie (332 p.p.)  

- P.P.Lory, Alchimie et Mystique en terre d'Islam, Lagrasse, Verdier,1989 Daumas M.J.E., le 

Sahara Algérien , Paris, 1945  

-Maldonado Vazquez, Eduardo, les confréries religieuses au Maroc, ed. Tétouan , 1932 ( 51 
p.p.) Trimingham J.S., Islam in the Sudan, London, 1956  

- G. Spillmann, Etude inédite sur les confréries et Zaouiyas du Maroc, in archives du Centre 

des Hautes Etudes d'Administration Musulmane  

- Voinot, IL  

11) Confréries et Zaouias au Maroc, B.S. G.A.O., 1936  

12) Les Zaouias de Marrakech et de la région voisine, Royal Géog., Maroc I, 1937  

- Weir, T.H., The Sheikh of Morocco in the XVI century, Edinburg, 1904  

- Rinn, L : Marabouts et Khouan, Algiers,1884  

- Hesperis I (1921) (p.p. 141-159), Essai sur l'histoire des confréries marocaines  

- Pritchard, Evans, The Sanusi of Cyrenaïca, Oxford, 1949  

- Duveyrier, H : la Confrérie musulmane de Sidi Mohammed Ben Ali Senoussi, Paris, 1886  

- Despois J. : le Djebel Amour (Algéria), 1956  

- Damas, M.J.E. : le Sahara Algérien, 1845  

- Ali F. Khushaim ( Zarrouq the soufi), Tripoli, 1976 (218 p.p.)  

- R.P.P. Kannengiesser, "  Foi en la Résurrection, Résurrection de la foi ",éd. Beauchesne, 

coll. " Le point théologique ",1974  



- Willis, Ralf :Reflection on the diffusion of Islam, West Africa in studies, vol I , 
London,1979  

- Saleh S. La vie future selon le Coran, Paris Vrin, 1971 (176 p.p.). Etudes Musulmanes (XIII)  

- Hamidullah, Traduction du Coran,Club français du Livre, 1971  

- Mohammed Ali es-Sabouny, la Prophétie et les Prophètes. Papeterie Ghazali, 2ème édition 

Mekke, 1980.  

- Abdel Wahhâb en-Nejjâr, (Qasas el Anbiâ), Contes de Prophètes. Ed. Dar el Fikr,Beyrouth, 
1934  

- Richard Bell, The introduction of the Qur'an, Edinburgh,1970 Cragg, Kenneth  

13) The event of the Qur'an  

14) The mind of the Qur'an (Cambridge scholar, 1973)  

- The Meaning of the Glorious Koran, Mentor Books (New York)  

- Cuperus, W.S., Al-Fatiha dans la pratique religieuse musulmane du Maroc, Leiden Brill, 
1973 (188 p.p.)  

 


