Abdelaziz Benabdallah

Le Millenaire de la Médecine au Maroc
et
les perspectives d’avenir

Date solaire Date lunaire



TABLE DES MATIERES

= INErOAUCTION. ..o e 1
- La médecine et son enseignement au Maroc........................ 5
- La medecine (dite) du Prophete ..........ccccooovvvvevieiieriinnnne, 18
- Saignée ou HiJama. ..o 22
- Regime alimentaire...........ccooevevieicnescsesee e 24
- Le jelne marque d’humanitarisme et d équilibre
HYQIENIQUE. ...t 28
- Lemieletlelaitde lamere........iieeicisiiciieiinne, 33
- Ethique et statut de [’embryoN...........ccoveovnvinvinniisninnn, 36
- Planning familial ou probleme démographique et
développement SOCIO-ECONOMIQUE.........cccovverirercriiereiian, 44
- Contraception et droits de la femme..........ccccccovvveveririiennnn. 58
- Le stress, Fléau du SIECIe............cccoeninineceseee, 62
- Quand le défaitisme affecte le socio-médical........................ 66
- Ethique et transplantation...............ccccccooveviiciieiieccccceeenns 70
- Perspectives d’AVenir............vieeeeeieeeeieieiess s 72
= BULRANASIE ... 73
- BEDES — EProuVette.........c.ccveveiecceee e 75
Abréviations

B (Bokhari), M ( Moslim), Ma (Mouatta de Malek), S (Sonan ou
Traités de Traditions Prophétiques) dont D (Abou Dawoud)
N (Nassaiy), T (Tirmidhi) et Massanid ( comme Mousned [’Imam

es de

Ahmed Ibn Hanbal (A), celui de Bezzar (BE) et les oeuvr
Tabarani (TA) ).



INTRODUCTION

L'enseignement de la médecine au Maroc, au Moyen-Age (c’est-a-dire
jusqu’au XVéme siecle de la période Mérinide), comparé a celui du Monde
Musulman, s'insére dans une étude que j’ai élaborée, a la demande de la
« Commission Internationale pour le Développement de I’Histoire de la
Science et de la Culture de ’Humanité ». J’ai, donc, essayé d'analyser, dans
ce contexte, la portée de la contribution du Maroc, en l'occurrence. Je parle
en historien qui tend, quoique profane en science médicale, a définir les
contours de I'impact de la tradition maghrébine, sur cette branche
scientifique, paralléelement a la pensée gréco-romaine, sur le processus
d'évolution des centres didactiques : hépitaux, cliniques, polycliniques, et ce
qu’on appelait « boutiques de traitement ». Simples noyaux d'applications
quotidiennes, les travaux, effectués au sein de ces centres, seront bient6t
étayés par des expériences, souvent individuelles, mais parfois collectives,
avec la collaboration d’étudiants, au nombre toujours limité. Une
diagnostologie trés élémentaire, finit par constituer, avec les Avempace, les
Avenzoar et les Averroés , une véritable branche d'études, tendant a mettre
au point une symptomologie des maladies ,et, a tenter des ordonnances
adéquates, dans le contexte maghrébin ; certaines conjonctures, particulieres
au milieu Islamique, avaient faconng, tres tot, les optiques et les options,
créant une assise exceptionnelle ou la médecine préventive s’imprégne d'une
teinte culturelle ou le social prime le religieux.

La médecine et ses dérives prirent, dés les premiers siecles de I'Hégire, un
cachet sacré, les classant parmi les sciences dites Islamiques. C'est,
pourquoi, la mosquée constituait l'institution de choix, pour I’enseignement
de cette branche scientifique. Elle est symbolisée, au Maroc, par la grande
mosquée de la Qaraouyene, édifiée en 1’an 245 de ’Hégire (859 J.C.).

A cette époque, Féz, construite une soixantaine d’années auparavant,
hébergeait le rite Chafiite, dont le promoteur affirmait qu'il ne connaissait
guere de science, autre que la Charia (1), plus noble que la Médecine; cette
branche de la connaissance, qui assure la santé physique et psychique de
I’Homme, est placée, dans I'Islam, au premier rang des structures essentielles
de la société. La polyvalence des Ulémas de la premiére Université
religieuse du Monde Islamigue, ne se concevait, nullement, sans une certaine
connaissance, dans I’art médical. Une heureuse équation, entre

le temporel et le spirituel, est le secret de 1I’équilibre, dont dépend la félicité
de I’étre humain. Les enseignements coraniques ou traditionnaires, englobent

(1) Adab ech—Chafiy et ses mérites p. 321



les éléments principaux, qui régissent le régime alimentaire, la prévention et
la lutte contre tout ce qui est de nature a porter atteinte a la santé de I’esprit
et du corps. L’éducation de I'Ame vise I’¢limination des mobiles psychiques,
qui perturbent cet équilibre, et, dont les interférences, accusant de graves
troubles, constituent, d’aprés des statistiques américaines, les 9/10 des états
morbides, chez ’homme. Le Coran, qui ne s'intéresse qu’accidentellement a
la science, décrit pourtant, les phases de I’embryogenése et du
développement, autant intra-utérin que postérieur. Le béhaviorisme du
comportement s'intégre dans ses enseignements, mettant en exergue l'idéal
des réactions et des conduites conscientes ou inconscientes de I'homme.
L'évolution de la science médicale, dans toutes ses branches, a, ainsi, trouvé
un heureux stimulant dans la Charia, qui devait structurer I'enseignement de
la médecine, dans les pays Islamiques, et, notamment, au Maghreb, depuis le
[Xéme siecle de I’ére Chrétienne ; alors qu’en Europe, la pensée médicale
n’a pu prendre son élan, dans le cours logique de I’expérience scientifique,
qu’un millier d’années, plus tard, c'est a dire au XIXe siecle, avec Claude
Bernard, en Andalousie, Dozy (2), soulignait que « presque tout le monde
savait lire et écrire ; tandis que dans I’Europe Chrétienne, les personnes les
plus haut placées, a moins qu’elles n’appartiennent au clergé, ne le savaient
pas ». Tout cela a été réalisé, grace aux Almohades, en plein Xlleme siecle,
qui était - souligne Leclerc(3) - «le plus grand siecle scientifique de
I’Espagne Musulmane ». Nous ne pouvons guére dissocier - affirme Renaud
(4) - I’étude de la médecine, au Maroc, de celle de la bibliographie des
savants Andalous, qui ont suivi les Rois du Maroc de Séville et Cordoue, a
Fes et Marrakech ou Aghmat ». « Le Maroc, a donc, - dit-il — le droit
d'adopter les Avempace, 1bn Tofail et Ibn Roschd. »

A T1’époque, I'Andalousie dépendait de Marrakech, capitale de 'Empire ou,
un ensemble de médecins de toutes spécialites, a été attiré par les cours
Almoravides et Almohades, dont elles encourageaient la mission clinique et
enseignante, les recherches thérapeutiques et pharmaceutiques, dans les
hopitaux. La réputation du Maroc fut telle qu'un certain Gerbert, devenu
Pape, sous le nom de Sylvestre I, en 999 de 1’¢re Chrétienne, s'inscrit
- dit-on - comme étudiant a la Qaraouyéne, ou un moine y obtint la chaire de
professeur. Il semble - d'aprés Kanouni, qui cite un orientaliste, auteur d'une
brochure sur l'art dentaire au Maroc - qu'une école de médecine aurait été
édifiée a Fez, des le Xe siecle (I'\Vé de I'Hégire).

2) Histoire des Musulmans d’Espagne II. 184

3) Histoire de la Médecine Arabe, 2 tomes.|l, 71 - Paris. Edit Leroux. 1876
(réédité, Rabat, 1980).

4) Médecine Ancienne au Maroc, I. 72.



LA MEDECINE ET SON ENSEIGNEMENT AU MAROC *

La Qaraouyene qui, de simple mosquée, s'éleva, alors, au rang d'Universiteé,
créa des cycles d'études de médecine, pour former des généralistes, dont
I'exercice médical, était considéré comme une obligation communautaire,
tant qu'un nombre suffisant de médecins et de spécialistes, n'émergeait. pas
au sein de la société. Les théologues, jurisconsultes, traditionnistes et
exégétes du Coran, n'en furent guére exceptés, car la médecine constitue un
des facteurs socio-économiques, les plus afférants au processus vital de la
communauté, dont il supervise la structuration. Le Maghreb, fagonné par un
Islam agissant, tient en grande estime toutes les sciences appliquées d'intérét
pratique, les expérimentations positives, le doute créateur et la persévérance
dans la recherche. « C’est a la médecine - affirme encore Leclerc (I, 36) -
que revient I'honneur d’avoir ménagé la concorde et l'alliance heureuse de la
science et de I'Islamisme ». La science, d'apres le Coran, s'identifie a la
Hikma ou Sagesse et la Sagesse comportait, au temps des Almohades, toutes
les branches de la philosophie et des sciences. Mais, plus tard, la Hikma
concernait exclusivement une specialit¢ compte tenu de certaines
contingences régionales, a savoir celle de l'oculiste appelé Hakim, alors que
le médecin ou Tabib était un simple genéraliste (5).

N’empéche que plusieurs médecins arabes, soit au Maghreb, soit ailleurs,
dans le Monde Musulman , ont cultivé maintes autres branches, avec les
sciences médicales et naturelles, telles les Mathématiques, la Philosophie,
I'Astronomie et autres, qui disposaient de chaires respectives a I'Université
de Fez, et plus tard, a celle de Ben Youssef a Marrakech.C'est grace a cette
polyvalence que le Maghreb a connu toute une lignée de médecins, dont
quelques uns eurent une réputation universelle.C’est, a travers l'oeuvre
grandiose de ces médecins, que nous allons évoquer les caractéristiques de la
mission didactique médicale au Maghreb.

L'expérience dans les laboratoires s'effectuait, au milieu des étudiants, soit
individuellernent au sein d'officines ou cliniques personnelles, soit a I'hdpital
ou dans une polyclinique collective. Le premier Maristan (hopital) est celui
qui fut édifié par Al Mansour a Marrakech, pourvu d'onguents et de remedes

(*) : Partie d’une conférence prononcée a la Faculté de Médecine de Rabat, lors du 25 éme
anniversaire de la création de 1’Universit¢ Mohammed V , et au séminaire d’AMCAR
( Association Marocaine de Cardiologie) , tenu a I’Hétel Royal Mansour, a Casablanca, le 4
Juin 2005

5) 1bn el Qady, Dorrat el Hijal, p.117.



en abondance, et dirigé par un groupe de médecins, avec l'assistance
d'étudiants, dans un site admirable, dépeint par l'auteur du "Mo’Jib". Cet
hopital - dit Millet (dans son ouvrage « Les Almohades », p. 130, paru en
1925), non seulement, laissait bien derriere lui les maladreries et les hotels-
Dieu de notre Europe Chrétienne, mais ferait encore honte aujourd'hui
(c'est-a-dire en 1925), aux tristes hdpitaux de la ville de Paris ». De grands
spécialistes, réputés dans le monde médieval, avaient participé a la mise sur
pied de ce Maristan - école ou les théories et les pratiques médicales furent
animées par les Avempace, Ibn Tofail, Ibn Roschd et Avenzoar :

Certes, Ibn Badja, Abou Bekr Mohammed Ibn Saigh, dit Avempace, mourut
a Fez, en ’an 1138 J.C./ 538 H. Ibn Abi Ossaibia le compare a Al-Faraby et
le place au dessus d'Avicenne. Il élabore un « Discours », sur le Traité des
Simples de Galien et les médicaments d'lbn Ouafed.

- Ibn Tofarl, Abou Bekr Mohammed ben Abdelmalek, disciple d'Avempace,
mourut a Marrakech, en 1185 J.C...1I etait le maitre du grand Alpetragius
(Al-Bitroudji) et ses travaux médicaux furent étayés, en sus des expériences
cliniques, par sa grande érudition philosophique.

- Ibn Roschd, Abou Al-Oualid Mohammed ben Ahmed, dit Averroes ; il est
qualifié par Leclerc (Il, 97), comme "le plus grand nom de I'Espagne
Musulmane ». Il mourut également, a Marrakech, en 1198 J.C..Sa
connaissance du grec et de la philosophie hellénique, lui vaudront le surnom
de « commentateur d'Aristote » .Eminent médecin d'Al Mansour et de son
pére Youssef, il élabore sa principale oeuvre médicale, intitulée Al-koulliat
(Colliget) ou il traita des généralités de la médecine, réservant, pour un autre
livre, ses particularités. En fidele disciple d'Aristote, Averroes souligne bien,
que pour comprendre le Colliget, il faut faire la connaissance de la logique et
des sciences naturelles. Dans ses commentaires d'Avicenne, dictés a ses
éleves, il préconisa le changement de climat dans la phtisie, indiquant,
comme stations hivernales, I'Arabie et la Nubie; ses recherches I'amenérent a
la découverte de la grande circulation du sang, avant William Harvey et
I'Egyptien Ibn Nafis, qui n’a pu déceler que le processus de la petite
circulation pulmonaire. Ses investigations dépasserent le cadre philosophico-
médical, pour atteindre les grandes découvertes d'ordre historico-
géographique. Christoph Colomb, cité par Ernest Renan, dans son ouvrage
«Averroes et I'Averroisme »,a reconnu n'avoir eu vent de I'existence

d’une terre ferme outre-atlantique, qu'aprés avoir lu la traduction latine du
Colliget. C'est, grace a Ibn Roschd, que s'effectua I'échange millénaire entre
la pensée grecque et la pensée arabe, a travers le Maghreb, dont la capitale
intellectuelle, Fez, a été considérée comme I'Athénes de I'Afrique. Les
échanges Maghrébins avec les savants romains , notamment sur le plan
médical, sont attestés par la récente découverte d’une statue d'Esculape, dieu



romain de la médecine, imberbe, a Volubilis (6). A Padou (Vinitie), se
constitua une école ou les doctrines d'Averroés étaient ’assise et la base de
I’enseignement, jusqu'au milieu du XVIII¢ siecle. Témoin de son éminence,
une statue est érigée, en son honneur, a la faculté de médecine de
Montpellier.

Avec la grande famille des Ibn Zohr, la réputation du Maghreb, sur le plan
médical, s’accentua ; et la mission didactique enseignante se développa. De
nouvelles méthodes cliniques virent le jour. Abou Al-Ala Zohr Ibn Abi
Merouan, qui mourut en 1131 J.C., mit en avant, avec 1'aide de ses éléves,
des diagnostics audacieux, par ses pronostics qu’il préconisait, grace a
I’analyse du pouls et des urines. Il fit peu de cas du Canon d’Avicenne, et se
fia aux résultats réalisés en laboratoire.Son « Traité des propriétés
medicales », est cité, une cinquantaine de fois, par le naturaliste Ibn
Al-Beitar.

Son « Opuscule sur les médicaments simples » (Bib. de Paris N°28), eut un
grand impact sur les deux rives du Détroit. Mais, le plus éminent de la
famille est Abou Merouén Abdelmalek ben Abi Al-Alaa, dit Avenzoar, dont
le génie médical tire sa grandeur d’une expérience clinique, basée sur
1'observation. Avenzoar est, pour certains, le plus grand médecin de I'école
arabe, auquel seul Razes est comparé. Son principal ouvrage le "teissir" est
un chef-d'oeuvre, qui concrétise ses options médicales, ou il se montre
indépendant et créateur. Ce « teissir », que jai préfacé, dans une étude
élaborée, par I'Académie Royale du Maroc, a été, maintes fois, publié et
traduit en latin ; Ibn Zohr le dédia a son celebre disciple Averroes. 1l y parla
de son séjour a Marrakech ou il fut, semble-t-i1, charge de la direction d'un
hopital. Ce fut, pour les étudiants, un manuel de travail, ou Avenzoar
développait 1'analyse de thémes nouveaux, dans une sorte d'Institut des
spécialités. 1l a pu en définir, avec une précision étonnante, les données d'un
diagnostic differentiel (des encéphalites, fibrokystiques, du Xanthome, de la
conjonctivite kératite, de la Cataracte, de la symptomologie du délire
chronique de 1'Ostéite, de la trachéotomie, aigu des poumons etc... Son autre
ouvrage, intitulé "1'lgtisad”, comporte une synthese originale sur un double
theme : médecine du corps et celle de I’ame. La psychiatrie est, alors,
étayée par 1'étude des maladies organiques. Il fut, la, un innovateur
recommandant la contraception, par ordonnance de recettes, qui empéchent
la grossesse. Il a pu simplifier 1'ancienne thérapie et montra que la nature,
considérée comme une force intérieure, réglant I'organisme, suffit

6) H.P.J. Renaud, Esculape, revue mensuelle illustrée des sciences et des arts
généralement, a elle seule, pour guérir les maladies. Son fils Abou Bekr el
Hafidh, médecin de génie et grand traditionniste, mourut -dit-on-



empoisonné, en I’an 596H / 1199 J.C., avec sa soeur, qui fut, elle et sa fille,
gynécologues, accouchant les femmes du Palais.

D'autres médecins, parmi les Ibn Zohr, sont dignes de figurer dans la
nomenclature d'honneur, ainsi que leurs célebres collégues tels Ibn el
Boudouh Omar el Maghreby, qui résida longtemps a Damas, ou il tenait une
officine.

Abou Yahia ben Qassim gérait le dép6t des boissons et onguents. Abou
Jaadfar Ahmed ben Hassan, savant praticien, écrivit un traité sur le régime et
mourut & Fez. Abou Yahia ben Assam était le pharmacien en chef d'El
Mansour. Un autre pharmacien, Abou Jaafar Al-Ghazzali, fut chargé par le
Palais de préparer les médicaments et les onguents. Abou Jaafar ben Haroun
Etterjaly, philosophe aristotélicien et médecin, était oculiste; devenu
impotent, il donnait des cours et des consultations & domicile, et, eut pour
éleve, le célebre Averroés.

Tous, disciples de la premiére école médicale de Marrakech, ils constituaient
un cercle de chercheurs, dont les applications cliniques se doublaient de
pratiques didactiques. Les consultations du fameux Abou Bekr ez-Zobhri,
disciple d’Avenzoar et d'lbn Roschd, étaient données gratis, étayées dans
d’autres cités marocaines, qui ne manquaient pas d'officines ou cliniques.
Jouant le méme réle. Ibrahim el Hajary ( décédé en 506 H), exercait a
Tanger, puis a Fez ; Maimoun es-Sahraoui, exercant dans le bled, mourut la
méme année. Ce fut un célebre psychiatre (selon Youssy). Ali ben ‘Atiq de
Fez, professa la médecine a Bougie,et, mourut, en I'an 598 de I'hégire. Une
famille de médecins, dite Al Karramioune, eut pour ancétre Abou Bekr Ibn
Al-Araby (7). A Fez aussi, les Ben Aflatone (fils de Platon) s'imposaient par
leur vaste érudition médicale. Un ordre de médecins, est, alors,
régulierement constitué a la capitale, ayant a sa téte le doyen des
généralistes, Abou Jaafar Dhahby. Ce réseau comportait d'autres savants,
spécialisés dans diverses branches scientifiques. Le Chérif Idrissy,
« professeur de géographie d’Europe » - comme le qualifiait maints
orientalistes — et qui naquit a Ceuta, plus tard que I’an 1100 ap.J.C., est un
médecin naturaliste. C'est lui qui élabora, pour le Roi de Sicile, la premiére
carte du Monde, sous forme de planisphére, et qui rédigea un « traité des
simples », cité par Ibn Abi Ossaibya ; ses articles thérapeutiques sont
remarquables; il parait, avoir eu quelque connaissance du grec. D’ailleurs,

7) "Boucharat ez-zayrine".



tous les savants andalous connaissaient, daprés Ibn Hazm dans son

« Jamhara », aussi bien le grec que le latin et le catalan. Au moins, trois

lexiques ou dictionnaires médicaux, assuraient les échanges entre le

Maghreb et I’Occident :

1) Ta’rib (arabisation) du « Tadhkira » d'lbn Zohri élaboré par lbrahim ben

Abi Sa'd ( décédé en 1151/546 H).

2) El Manhaj sur la médication d'Abi Sa'id el 'Alaiy, medecin du XIlé siécle,

est un lexicon des termes médicaux, en trois langues.

3) Un troisieme lexique intitulé « Charh Asmaa AI ‘Oqar » (explication des

noms des médicamants ), est di au fameux Maimonide, décédé en

(1204/601H).

Ces dictionnaires seront étayés par d'autres, au fil des années.

On saisit, aisément, I'importance de ce rayonnement scientifiqgue maghrébin,

en constatant que I'Europe fut, encore, au stade de la medecine cabalistique.

L'Eglise réprouvait, alors, toute médication, comme défi a Dieu, qui

punissait par le mal physique. Cette ere dite "de la foi" ne prit, effectivement,

fin qu'au début du XII¢ siécle, sous I’influence de la civilisation andalouse.

N’empéche qu’au Maroc médiéval, sous I’effet d’une interprétation

aberrante des traditions prophétiques , I’effet méme de toute contamination

ou contagion est rejeté par bon nombre de juristes maghrébins et le principe

érronné d’un fatalisme dégradé, fausse et travestit la pensée islamique

efficiente.

Quant a I’Orient, ou I'évolution scientifique rayonnait, a travers les traditions

grecques, depuis le 1Xé siecle, les savants maghrébins et andalous, y

apportérent leur contribution, depuis le Xéme siécle. Nous en citons pour

mémoire, quelques uns tels :

- Mohammed ben 'Abdoun de Cordoue (décedé en I'an 360 H) et qui dirigea

I'hopital d’Egypte

- Ali ben Yaqdhan de Ceuta qui émigra en l'an, 544 H, en Egypte, Yemen
et Iraq.

- Ibn Sam’ounYoussef ben Yahya el Fassy, qui devint le médecin préféré du

Prince Mimoun d’ Alep.

- Ali ben Ahmed el Harrali de Marrakech, qui mourut en (637 H) a Damas

ou il donnait des cours , dans les différentes branches de la médecine. Sa

haute méthode était sans pair en Orient.

- Omar ben Ali Al-Qal'y, décédé en (576 H), tenait une officine a Damas ou

il exercait la médecine, préconisant des pronostics, allant a I'encontre de

ceux d'Avicenne.

- Ali ben Hilal Hadramy de Ceuta, décédé en (678 H) et dont la « boutique



de traitement™ (officine) comportait un rez-de-chaussée, réservé aux cours de
médecine. Il dut recourir aux vastes pavillons de la mosquée, quand le
nombre de ses étudiants augmenta.

Cet échange avec I'Orient se poursuivait, au XIII¢ siécle, par le biais d’autres
spécialistes maghrébins, comme Mohammed el Qoubeh (638 H), qui donnait
des cours a I'Hopital de Damas et Ghalib Chaqqoury (741 H), qui dirigeait
« I’internat » du Maristan du Caire, et qui retourna au Maroc, pour exercer a
Fez. Un autre Fassy, Ahmed ben Hatim (851 H), exercait, tour a tour en
Egypte, Syrie et a la Mekke . C’est pourquoi, dés le XII¢ siecle, Damas,
profitant des Croisades, put cultiver les sciences, et, notamment, la médecine
et les mathématiques, pour éclipser, pendant les siécles suivants, Baghdad et
le Caire (Leclerc, II, 7).

En réalité, quand le Maghreb eut cette suprématie, a ses débuts, sur le plan
des recherches scientifiques, Ar-Réazi (Abou Bekr Mohammed Ibn Zakarya
dit Rhazes mort en 923 J.C.), était le pere de la médecine arabe. Ses deux
encyclopédies médicales furent, en Europe, la base de I'enseignement, dans
les Facultés de médecine.

Ibn Sina (Avicenne) (mort en 1037 J.C.), est I'auteur du Canon, enseigné en
Occident, jusqu'au milieu du XVIle siecle. 11 nous légua une description
remarquable de la méningite aigué, des fievres éruptives, de la pleurésie et
de I’apoplexie. Par ses expériences cliniques, il prépara le terrain a la grande
Renaissance.

Une decision de I'Université de Louvain en Belgique, datée de 1617, rendit
hommage aux oeuvres des deux savants musulmans, considérés, alors,
comme assise de I'enseignement médical, pendant six siecles (8). Dégja, en
I’an (931 / 319 H), le Calife Abasside AI-Mogtadir organisa, pour la
premiére fois a Baghdad, des examens, a lI'echelle supérieure ou le nombre
de diplémeés atteignit, alors, 800 médecins (9).

Deés l'année (907/295 H), l'art de pratiquer la médecine fut réglementé, en
vue de protéger la société contre le danger des praticiens charlatans et des
droguistes ambulants. En (835 / 221H ), un concours universitaire mit en
compétition des étudiants en pharmacologie. Le secret professionnel était,
déja, légalement institué, recueilli et contrdlé par le Mohtassib, prévot
affecté a la supervision des corporations artisanales et professionnelles (10)
Les meédecins s'engageaient, par serment, a n'‘ordonner ni médicaments
dangereux , ni poisons, a ne révéler guere aux femmes les moyens et aux
hommes les drogues stérilisantes. Le médecin est astreint a disposer de tous

8) Gautier. Moeurs et Coutumes des Musulmans. p. 245
9) Al-Qifty. p. 130
10) Nihayat er-Rotba de Chaysary.

10



les instruments connus a I'époque.

Un réseau d’hdpitaux et d'institutions cliniques dispensaient le bien-étre
physique et moral. Le premier hopital de I'lslam était fondé & Damas, en I'an
(705/86 H), par I’'Omeyade Walid. En Egypte, le premier Maristan remonte a
I'époque Abasside.

Ce furent de véritables centres didactiques, dotés d'un personnel qualifié, de
médecins célébres, de laboratoires et de dépdts de médicaments,
constamment a jour.

Abou Al-Kassim ez-Zahraoui (Abulcassis), andalou, fut le plus célébre
chirurgien de tout le Moyen-Age. C'est a lui que la chirurgie médiévale doit
plusieurs de ses découvertes. Son livre « Attesrif», est illustré
d'héliogravures et croquis, représentant les instruments de chirurgie, qui
figurent dans le manuscrit de la Bibliotheque Générale de Rabat. Ce fut une
célebre référence pour les études chirurgicales en Occident, et la premiere
expression de la chirurgie fondee sur I'anatomie (Leclerc, I, 458).

L’andalou Ibn Joljol, fameux naturaliste, traduisit, en arabe, l'oeuvre de
Diskoride, I’étayant par un Code de pharmacopée, toute nouvelle.

Le mouvement de traduction des oeuvres grecques débuta en Afrique, au
cours de ce siecle, grace a l'école de medecine de Palerme, édifiée par
Constantin le Tunisien.

Mais, cet édifice s'ébranla, des le Xllle le siecle. Le Maghreb ne connut plus
de savants de grande réputation. Néanmoins, «si - préconise Leclerc
(11, 252) - nous n’avons pas d’hommes éminents a signaler, le grand nombre
des noms mis en lumiere accuse un certain mouvement scientifique » :

- Mohammad ben Ahmed es-Sakkouni; décédé en I’an (1238/636 H)
rédigea un traité sur ’art vétérinaire.

- Ibn Al Khétib Lissan ed-Dine cultiva la médecine et la professa; la
Bibliotheque Nationale de Paris conserve de lui «un ouvrage qui
témoigne d'un bon esprit ». La Bibliotheque de la Qaraouyene posséde
aussi un Traité (Men Tabba limen Habba). D'autres de ses opuscules
traitent de la peste, de l'art vétérinaire, de 1’évolution physiologique
du foetus et de I'hygiene, outre la pathologie générale, le diagnostic
différentiel, la symptomologie, la chirurgie, la cosmétique, les affections
de l'oeil et les fonctions génitales. « Les abortifs lui paraissent permis en
certains cas, ou I'étroitesse des parties, peut entrainer la mort, chez les
femmes enceintes ».

11



L'enseignement de la médecine se poursuivit, alors, quoiqu'en rythme moins
accéléré et moins profond. II n'y eut pas de ville, qui ne fut dotée d’un
hopital ou Maristan-école, avec un directeur technique, a sa téte. Les
Me¢érinides s’attelérent activement, en plein XIVe¢ siécle, a 1'encouragement
de l'enseignement supérieur, en créant des cités universitaires appelées
Médersas, destinées a accueillir les étudiants, qui affluaient a Fez, de tout le
Royaume et méme de I'extérieur. Dans toutes les cités maghrébines, les
mosquées furent dotées de bibliothéques ou les ouvrages de médecine
abondaient. Méme dans une des petites villes comme Salé, la Médersa
Bounanya (qui doit son nom au roi Abou Inane) a été une école de médecine.
A Fez, un hopital traitait les neurastheniques, en essayant d'agir sur les nerfs
du patient par la musique andalouse; et ce, bien avant lI'usage en Occident du
Rock-and- Roll, dans le méme but. En 1350 J.C., un célebre Maristan était
fondé a Fez, sur le modéle de celui du Caire. Mohammed el Qorchi, qui a
exercé la médecine a Fez, dans son officine, devint le directeur de cet hopital
(Leclerc, 11, 280). A Ceuta, un hépital fut doté - selon Godard (11) - de 800
lits. Le fait n'est pas invraissemblable, si on tient compte du grand standard
de cette cité Mérinide, décrit par un contemporain Mohammed ben Kacem,
en (1421/825 H). L'Hopital d'Algesiras a été dirigé par Ibrahim Eddany et
ses fils. Mais, il semble que I'enseignement de la médecine a perdu de son
essor, a tel point que des étudiants préféraient eémigrer et poursuivre leurs
études, ailleurs. Mohammed el Qouba’, qui mourut en (1337/738H), avait
suivi les cours de médecine, a 1’hopital de Damas (12) . Mais, on parlait
encore de doyen de médecine, comme Abou Tammam Ghalib Al-Hascodry,
qui mourut a Ceuta en ( 1350/ 751 H), laissant - d'aprés Leclerc (I, 283)—
plusieurs ouvrages de médecine. Mais, i1 parait qu'une certaine carence de sa
part, dans le domaine médical, amena le roi de Féz, a le charger du
prélevement des impdts. Néanmoins, 1’évolution de la médecine, bien que
trés limitée, s'étendait, grace aux Merinides, a dautres villes du Grand
Maghreb, et, notamment, a Ifrigya et Bougie.

A Tunis, les Hafcides, issus des Almohades, protégeaient les lettres et les
sciences.Abou Abbas Ahmed, médecin d'Ispahan, se fixa a Bougie, et alla
terminer sa carriere au Maroc.

La Qaraouyéne rayonnait toujours, et Ali ben Maimoun, Cadi de Chaouen au
XVIe siecle ( 1511 /917 H), précise, en parlant de Fez, qu’il n’a guére vu, en
Orient et ailleurs, des hommes aussi polyvalents que ceux de cette ville, dont
la vaste érudition embrassait les mathématiques, la médecine, la logique et

11) Description et histoire du Maroc, I, 62.
12) Nail El-Ibtihaj, p. 228

12



toutes les sciences (13). L'Imam Senoussi commenta, a la fois, « Le Recueil
des Traditions » et le Canticum d'Avicenne; il fut aussi mathématicien, a
I’age de 19 ans (14).

Quant a I’époque des Saadiens, Renaud souligne, dans sa "Médecine
Antique » (p.75), le chaos qui régna au Maroc ou les ouvrages classiques ne
citent aucun médecin marocain , jusqu’a la fin du XVIII¢ siécle; le seul qui
apparut, alors - daprés lui — est I’oculiste Mohammed ben Azzoilz el
Marrakchi ( 1789), auteur de « Dhahab el koussouf (14), qui prouve - selon
Leclerc - l'existence au Maroc, d’un certain nombre de monuments de la
medecine arabe ». Renaud reitéra ses affirmations, dans son Discours au Ve
Congres de I’Histoire de la Médecine, tenu a Geneve en (1926),(P.3) . Par
contre, L. Provencal souligne, dans son « Histoire des Chorfas », «la
Renaissance du Maroc sur le plan littéraire, précisant qu'il serait
invraisemblable, que cet essor n’atteignit pas en méme temps, les sciences
médicales ». Cette prétention, n’est guére fondée, a notre sens.

Mais, ce qui attire notre attention, dans 1’enseignement de la médecine a la
Qaraouyene, c’est le role joué par le Canticum d'Avicenne, enseigné par les
grands jurisconsultes, au sein de cette Université, tel Soggein (1541/950 H).
Cependant, Hassan el Wazzan, dit Leon I'Africain, auteur de la "Description
de I’Afrique", nous laissa un ouvrage intitulé «Les vies des illustres
arabes », ou il compta vingt sept noms célébres, parmi les philosophes et les
généralistes.

Un naturaliste Abou el Quassim Al-Wazir el Ghassany, médecin célébre, est
l'auteur de « Hadigat Al-Azhar » qui se distingue — d’aprés Renaud (15) -
par "la methode tres claire de la description botanique, qui a , souvent, une
allure originale ». C'est —souligne-t-il encore - un essai intéressant de
classification, a trois degres, qui apporte, dans la description des plantes de
la vieille pharmacopée orientale, un élement nouveau concrétisé par une
documentation, sur la plupart des produits pharmaceutiques de Fes.

La médecine, tant sur le plan clinique qu'enseignant, se dégradait
effectivement, pour revenir au stade empirique. Les hopitaux devinrent, de
simples asiles d'aliénés ou les patients sont abandonnés a leur triste sort.

Les officines ou boutiques de traitement remplacerent les cliniques d'antan.
De rares médecins, dignes de ce nom, parurent ca et la, maintenant les
applications classiques, souvent dépourvues de tout élément nouveau. Méme
en Orient, le méme marasme planait.

13) Salwat Al-Anfas |, 74.
14) Ouvrage intitulé « Ce qui écarte les éclipses en médecine ».
15) Etude publiée par I’Institut des Hautes Etudes Marocaines XV1I, 1958

13



Le XVe siécle « ne produit qu'une douzaine de médecins dont Souyouty,
traditionniste et polygraphe.Un seul nom s'impose, celui de Dawodld el
Antaqy », dont l'oeuvre devint le leit-motiv classique a la Qaraouyene. C'est
le «plus éminent médecin qui ait paru en Orient, depuis le XIIlé
siécle ».Dans tout le monde Musulman, alors que I'art médical florissait en
Occident , les sciences occultes et le cabalisme ont généralement fini par
fausser le cours de la médecine. Les praticiens ne sont plus animés d'un
esprit réellement scientifique. Pendant trois siecles, a peine une vingtaine de
« médecins », se relayaient. Dailleurs, le véritable esprit de I'lslam
commengca a s'emousser, cédant la place a un bigotisme ou religiosité
excentrique.

Abdelgader Ben Chegroun de Meknes, est lauteur du poeme dit
« Chagrounia », (700 vers) publié a Fez en (1911 /1329 H), et a Tunis, a la
méme époque. Renaud I’analyse dans son « Discours » en (1920) (p. 5),
précisant qu'il ne manque guere de renseignements valables, et qu'il constitue
une contribution, dans I’¢laboration de la terminologie technique du
dictionnaire médical marocain (un manucrit se trouve a la Bibliotheque
Geénérale de Rabat, 667 vers).

Aderraq es-Soussi El Fassi (1679) fut, avec plusieurs de ses parents de Fez,
de bons praticiens, qui évitaient de faire usage de moyens thérapeutiques
« durs », ou ordonner des drogues ou méedicaments dangereux.

Abderrahman Ben Abdel Qader el Fassy ( 1685) compile, dans son « kitab
Al-Ognoum” les principes des sciences, comportant les définitions de 300
branches scientifiques, dont la médecine, la chirurgie, lI'art vétérinaire, la
médecine vegétale, la médication par la musique, la symptomologie, la
pharmacologie, et les drogues.

Deux autres médecins, Ahmed Al'Attar de Marrakech (1693) et Mohammed
Ben Qéacim Ben zakour ( 1708/1120 H), se basaient, dans leurs applications,
sur le Canticum d'Avicenne. Un certain Abdelmajid ez-Zabadi el Fassy
(1749 /1163 H), semble avoir été trés doué en l'occurrence. Comme Ahmed
Aderrag, médecin au service du Sultan Sidi Mohammed Ben Abdellah,
Soleiman el Fechtaly (1793), cadi de Fez, excellait - dit I'auteur de Salwat Al
Anfas, 111,116 dans les sciences antiques »,a I’instar des grands humanistes.

Ahmed ben Hamdoun bel Haj (1898/1316 H), est considéré, par Renaud,
comme le « dernier spécimen du médecin et du savant arabe parfait ». Il a
écrit un traité intitulé « Addorar ettibya » (Perles médicales), dédicacé au
Sultan Hassan ler. Il nous donne, pour la premiére fois dans I'histoire du
Maroc - souligne encore Renaud - une technique des médicaments".

14



Ahmed ben Mohammed el Kerdoudy (1900/1318 H), s‘attacha au
« Tadhkira » d'Al-Antaky, qu’il étaya d'annotations personnelles (Al-I'lam
d'El Marrakchi, 11, 253).

Ahmed Houssein, que Renaud rencontra a Mogador, put procéder - d'aprés
lui - avec succes a une opération chirurgicale.

Abdeslam el Alami, qui étudia la médecine, comme interne, au grand hopital
« Qsar el ‘Ainy au Caire », a écrit un traité intitulé "Dyaa en-Nibras", sur la
traduction des termes médicaux d'El Antaky, en dialecte fassi (publié en
1900 / 1318 H), ou figurent les termes berbéres. Cet ouvrage, d'une profonde
analyse, est un éléement de transition dans I'histoire de la médecine
marocaine, basé sur des expériences personnelles et sur celles, recueillies au
Caire, ou le nombre de ses maitres, atteignit une cinquantaine. Il tenait une
officine, prés de Moulay Idriss, a Fez.

Les « villes et Tribus du Maroc » (série Rabat et sa region, 1,33 et 225), cite
Omar ben ‘Arabya, comme professeur de médecine, sous les Alaouites. Des
dizaines d’autres médecins, de moindre envergure, assuraient la continuité
empirique des pratiques medicales. Le dernier dans cette nomenclature,
décédé, il y a quelgues décennies, est le Cheikh Hassan Mezzour, doyen des
maitres de la Qaraouyene, qui enseignait la médecine, et qui préparait,
soigneusement dans son petit laboratoire, les doses des medicaments qu'il
ordonnait lui-méme. Certains de ses patients vivent encore.

C’est — note Bensimhon (dans le Maroc Médical, sept. 1951) « qu'en de
nombreux cas, cette medecine élémentaire et tout empirique, appliquait des
traitements, dont I’efficience est, depuis, incontestablement reconnue. C'est
ainsi, souligne-t-il encore, que le malade, atteint de la rougeole, était enferme
dans une chambre, dont les murs et le lit étaient tapissés de tissus de couleur
rouge; le malade lui-méme était entouré d’objets rouges et enveloppé de
couvertures de la méme couleur. Cette photothérapie était encore appliquée
par le Dr. Chatiniere, et, il avait remarqué que, I'éruption était atténuee, la
fievre amoindrie et les complications prévenues ». D’ailleurs, la variole, a
alternances septenales, était combattue, depuis des temps immémoriaux,
par un vaccin d'origine bovine. Les maladies vénériennes dites « mal franc »,
connues pour la premiere fois au Maroc, au XVIe siécle, car apportées par
les réfugiés francs - comme le souligne Léon I'Africain — se répandaient, a tel
point qu'un dixieme de la population en fut affecté. Un traitement
prophylactique de la rage est signalé par Mouliéras, dans son « Maroc
inconnu » 1895 (Il, 299). « Les maréchaux - ferrants pratiquaient, plus au

15



moins, la médecine vétérinaire, comme en Europe » (Archives Marocaines,
(1907,p 3379) ; derriere les remparts de Fez, depuis Idriss Il, campaient les
malades, afin que leurs odeurs soient emportées par les vents de I'Ouest, qui
dominent Fez, et pour que les malades ne se servent de l'eau qu'apres sa
sortie de la ville, et qu'il n'y ait aucun danger pour Fez (Zahrat el As, p. 52).
A Marrakech - précise Doutté (« Marrakech »,p.241) les lépreux étaient
parqués, dans un village spécial, appelé Hara (ou Maladrerie en France)". Le
Makhzen prenait, alors, les mesures préventives, contre les contaminations,
comme ce fut le cas, lors de la peste, de I'an 1089 de I’'Hégire, a Fez et El
Ksar el Kébir. Le Sultan Moulay Abderrahman promulgua un Dabhir, daté du
18 novembre 1866, correspondant au 10 rajab 1283 de I'Hégire, faisant de
Mogador un lieu de quarantaine sanitaire ou un isolement de quarante jours
était imposé aux pélerins, venant de la Mekke. « Malgré sa décadence, le
Maroc n'a pas manqué, au cours des siecles - fait remarquer Renaud, in
Hesperis  TXXVI, 1939), d’une « culture hygiénique » ; ce qui fait - dit-il
encore - que « ni Fez, ni Meknés n‘ont été touchées par la peste proprement
dite, depuis plus de 100 ans ; seul le choléra les a plusieurs fois visitées, au
cours du XIXe siecle ». « La longue paix dont avait joui le Maroc - dit H.
Terrasse (Histoire du Maroc, Il, 17) — avait d0 accroitre le chiffre de sa
population. Mouliéras (I, 27, 38) parle de " vingt millions d'habitants, pour
ce beau pays, Si peu connu, et, auquel toutes nos géographies s'acharnent a
n'accorder que cing a six millions d'dmes ». Le Maroc riche en ressources
naturelles, se suffisait a lui-méme. Les sécheresses et les famines, qui ont
fait, en plein Protectorat, dans les années quarante, un million de victimes au
Sud, auraient été sans gravité, si I’on tenait compte de ce que nous apporte
Charles Le Martiniére, dans son ouvrage "Questions du Maroc", paru en
1859, qui fait monter au Maroc, a quarante huit millions, le nombre d'ovins
et a six millions, de tétes bovines; les tétes ovines ne dépassent guére vingt
cing millions, pour toute I'Afrique du Nord. C'est pourquoi, les historiens
occidentaux ne furent pas d'accord sur la valeur de la médecine, au Maroc, a
cette époque. Erckman, qui, dans son "Maroc Moderne" (1885, p.97) nie
I'existence de tout médecin, faisait état de « personnages médiocres qui
apportéerent d'Europe, ou ils ont passé quelques mois, des médicaments, dont
ils ignoraient les doses nécessaires » ; pour Renaud aussi, ces personnes
n'avaient que de vagues connaissances sur les causes des maladies et les
propriétés des médicaments, procédant, néanmoins, avec dextérité, a
quelques petites opérations chirurgicales (ibid, 128). Mais, il souligne
I'absence de complications découlant d'infections, grace a I'emploi
d'onguents, qui anéantissaient les germes microbiens et aux moyens
thérapeutiques élémentaires efficaces, dont il cita quelques spécimens.

16



De toutes fagons, Renaud souligne que I'étude de la discipline médicale se
poursuivait, a I'Université au moyen d'oeuvres classiques, telles les
traductions des Hippocrate, Galien et Diogene, jusqu'a la fin du X1Xeé siecle.

En 1893 /1310 H, un jury composé de quatre professeurs a la Qaraouyéene,
accorda un diplome en médecine, a un étudiant, qu'il soumit a un
interrogatoire trés serré; dans le programme des études médicales et
pharmaceutiques, figure une nomenclature assez longue, comportant le
codex medical, ses applications, la préparation des médicaments, et, toute
une série de questions sur l'hématologie, 1’ostéologie, la neurologie, la
botanique. Des analyses de cet exposé, nous pouvons aisément nous rendre
compte, que la décadence au Maroc commenga, avec la Reconquista
ibérique, au XVeé siécle, et, que notre pays, confronté, désormais, a une
multitude de dangers, qui menagaient son indépendance, cherchait, surtout, a
renforcer sa balistique défensive. Néanmoins, on ne saurait prétendre que
cette dégression incombe uniquement a I’impact dépressif du colonialisme
ibérique . Notre carence, notre défaitisme et notre fatalisme, sans borne
avaient joué, certainement, un role déprimant. Mais, rien d'étonnant, si le
Maroc est le seul Etat Africain qui, surmontant le chaos d'une civilisation
mouvementée, a su conserver intactes, depuis la Conquéte Arabe, son
intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste inoui dans les
Annales des nations, a savoir (dit L. Provencal) « que le Maghreb est
toujours parvenu a sceller, jusque dans I'anarchie, son unité politique ».

17



LA MEDECINE (DITE) DU PROPHETE

Le Messager d’Allah Sidna Mohammed a eu [’occasion de contacter
Harith Ibn Kalada, considéré comme le premier médecin arabe (1) qui
étudia la médecine en perse. Le Prophéte contribua , alors, par ses
recommandations, a [’elaboration d’un compendium sur la médication et la
prévention, comportant quelques trois cents agents thérapeutiques. Six
ouvrages ont été édités, en l'occurrence (2) sur ce qu’on a commencé a
appeler « la médecine du Prophete ». Maints publicistes occidentaux (3), y
avaient participé. L’égyptien Ibn El Jezzar nous en laissa une étude en arabe
intitulée « le secret de la Médecine prophétique », traduite en francais ; deux
autres épitres, ¢élaborées par deux auteurs anonymes, furent [’objet de
commentaires de la part de deux écrivains européens, cités par Leclerc (3),
qui demontra la prééminence des études allemandes sur le theme général de
la médecine arabe ; trois cents grands noms ont été repérés (4), dont Rhazés
qui rédigea pres de deux cents ouvrages, traduits tous en latin. Néanmoins,
la médecine dite du Prophéte, n’est que - selon Aicha, | ’épouse du Prophéte
— un ensemble d’agents thérapeutiques, sous formes d’herbes médicinales,
recueillies par I’Envoyé d’Allah, auprés des délégations des tribus, qui lui
rendaient visite pour se convertir.
N’empéche que certains hadiths figurent dans les divers Recueils des
traditions prophétiques , nous en citons quelques uns :
« Le Prophete avait déepéché un medecin aupres de son compagnon Obay Ibn
Ka'b, pour lui couper une artére ». (D)
« La pire des morts est celle qui survient, malgré la médication » (TA)
« A tout mal, un médicament (curatif ou préventif) ; prenez soin de vous-
méme, sans jamais user d'un moyen thérapeutique illicite ». (D)
« la vieillesse est incurable». (D.T.) ; le lait de la vache est efficace: buvez-le
; c'est la pulpe de toutes les plantes (BE) ; «Ne prenez pas de médicament,
tant que votre corps supporte le mal».(T) (on risque, alors, une
accoutumance , une intoxication exogéne par exces de médicaments ).
« Le grain de nigelle guérit de tous les maux, a I'exception de la mort».
(B.M.T.) Le laboratoire Médical de la Gendarmerie Royale a Rabat, a
analysé ce produit et remarqua bien son effet thérapeutique sur plusieurs
maladies, notamment I'hypertension.

1) LeclercT.1 p.26

2) D’aprés Hajji Khalifa, dans son Kashf ed-Dhounoun
3) LeclercT.2p. 315

4) ldemT.1p.4

18



« La datte de Medine, dite "Ajwa" est une méditation efficace (M). Prenez-
en, sept piéces, chaque matin ; vous serez immunisés, ce jour Ia, contre le
poison et la sorcellerie.

« Ne mangez pas de datte, en cas d'ophtalmiex». (Qazouini).

«Celui qui boit a jeun le matin, se voit diminuer son énergie
physique».(TA)

«Pansez votre blessure et passez la main dessus. en guise d’ablution, sans
I’humecter par 1’eau ».

« Ne vous tuez pas, Allah est Clément» (M.F.)

« La chair ovine est nuisible a la santé, le lait de mouton ou des ovides est un
agent thérapeutique». ( T.A.)

«De la cendre, résidu pulvérisant, d’'un morceau de natte briilé, passé sur
une blessure, en arréte le saignement. (B. M.)

« Usez du noir d’antimoine : il clarifie la vision et fait pousser les cheveux ;
c’est la meilleure thérapeutique ophtalmologique». (Razine)

« Le Prophéte avait un tube d'antimoine ; il en usait, chaque nuit, trois prises
pour chaque oeil ». (T.A.)

« Si une mouche vient voltiger a fleur d'une boisson, rincez la toute entiére ;
car, l'une de ses deux ailes comporte des ¢éléments malsains, qu’elle met
toujours en avant, pour se protéger ; I'autre aile, étant saine, les deux se
neutralisent». (B.D)

( Un Congrés Medical qui a tenu ses assises a Londres, en 1930, a pu
déceler, par analyse des éléments chimiques de chaque aile , ce caractére
neutralisant).

«Quand le Prophete désirait manger ou boire, il se lavait, d’abord, les mains»
(B.S.) : hadith rapporté par Aicha

«Toute calamité, ou maladie ou chagrin est une rancon, par laquelle Allah
rachéte les péchés et les fautes de I'homme, c’est-a-dire qu’ll lui accorde le
pardon pour tous ses mefaits ». (B.M.T)

«Il faut s’armer de patience et de sang froid, dans le premier choc». ( B.M
D. T.) ( C’est a dire devoir supporter ce qui est pénible, avec calme, dés le
moment ou survient le supplice).

En parlant des pestes, le Prophete affirme : «si la peste sévit un pays, n'y
allez pas; et si vous y étes, n'en sortez pas». ( MA.B.M.T)

( C’est un hadith précurseur de ce qu'on appelle aujourd'hui la quarantaine,
c'est-a-dire un isolement imposé a une personne provenant d'un pays ou
sévissent certaines maladies contagieuses ).

« On ne doit rendre visite a un malade qu’a I’échéance de trois journées ».
(Qazouiny : hadith rapporté par Anass)

« Le visiteur est dans ’obligeance de chercher a réaliser le désir du malade,
en lui assurant ses veeux (Qazouiny : Ibn ‘Abass )

19



« Le Prophete a recommandé la circoncision a un converti, méme a 1’age de
quatre vingt ans ». (A.T.D.). Mais elle n’est pas obligatoire, car la plupart
des compagnons du Prophéte, convertis a un certain age ne 1’étaient pas.

« Ne contraignez guére vos malades & manger et a boire ; Allah se charge de
leur subsistance ». (TA)

Le Prophéte a ordonné a son gendre Ali lbn Abi Taleb de s'astreindre a un
régime alimentaire, telle une infusion d'orge, tant qu'il est en état de
convalescence.... c'est plus efficace... (TA).
«Nous avions I'habitude de nous laver les mains, aprés avoir touché un
Iépreux ». (TA) : hadith d' Ibn Messaoud.
« En cas de guerre, le Prophéte plagait une tente pour recevoir les malades».
(B) « Quand le Prophéte avait mal aux pieds. il ne les lavait pas en ablution
». (B)
« Libérez le prisonnier ( de guerre ), donnez a manger au pauvre et rendez
visite aux malades». (B)
« Il est deux bienfaits que beaucoup de gens n'apprécient guere a leur juste
valeur : la santé et le loisir». (B)
«Du temps du Prophete, les maisons d'habitation n'étaient pas pourvues d'un
lieu d'aisances (Water-Closets) ; les épouses du Prophete allaient faire leurs
petits besoins (défequer), la nuit , a deux mille de Médine». (B) (Est-ce par
souci écologique ?)
« Casser (par dissection) I'os d'un homme mort est similaire au méme acte
procédé sur le corps d'un vivant ». (M.A.) : hadith de Aicha).
- Un jour, le Prophéte ordonna a une personne qui rota, en sa présence,
d'épargner aux gens les effets (malsains) de son rot ». ( T).
« Un serviteur malade ou en voyage , recoit d'Allah la méme prime, pour
tout ce qu'il faisait, quand il était chez lui et en bonne santé ». (B).
«Ceux qui ont été retenus par la maladie de participer a une expédition
sainte, sont similaires a ceux qui ont combattu effectivement ... » (B.M.S.).
« Le Prophéte a décommandé aux croyants de faire leurs besoins sur le
chemin, pratiqué par les gens ou dans leurs sites ombrages». (M.D.) :
rapporté par Abou Horéira.
«Si un chien s'abreuve dans un de vos récipients, lavez sept fois ce recipient»
(B).
«Dans une autre variante : ... le septieme nettoyage avec de la terre. La
médecine moderne recommande aujourd’hui une sorte de pénicilline a base
d'antibiotique contre la rage. Dans le cas du hadith. le chien risque d'étre
enragé et I'emploi de I'numus est obligatoire.

Il s'agit, alors, pour le Prophéte, d'un acide humique gris, fortement lié aux
minéraux du sol.

20



Dans un autre hadith. rapporté par Bokhari, «si le chien n'est pas atteint de
rage, ce lavage n'est pas recommandeé ».

« Si, dans vos remédes, il peut y avoir quelque chose de bénéfique, ce sera
dans une cautérisation et une saignée, mais je n’aime pas me cautériser ».
(M) Une autre version ajoute « ...une prise de miel ».

21



Saignée ou Hijama

C’est I’écoulement provoqué d’une certaine quantité de sang. La
saignee artérielle (artériotomie) et la saignée veineuse (phlébotomie) sont
pratiquées, avec une lancette, tandis que la saignée capillaire, est faite au
moyen de sangsues ou de ventouses. Appliquée au bras, elle tire le sang de la
veine céphalique (du tampon), au pied, de la grande ou petite saphéne, au
cou de la veine jugulaire externe, au front, de la veine frontale. Ces
procédures ont été sophistiquées et améliorées, avec le temps. Mais, depuis
quatorze siécles, le Promoteur de I’Islam, le Prophéte Mohammed, optait ,
notamment (d’apres un hadith), pour la gorge (veine jugulaire) et le thorax
ou omoplate s’articule avec la clavicule en avant et avec la téte humérale
en haut (c’est-a-dire le bras). On a toujours opéré au moyen d’une ligature,
en comprimant le membre au dessus de la veine que 1’on veut ouvrir ; le
sang est recu dans des vases d’une capacité déterminée ; Déja, au début du
XlIIeme siecle de I’ere chrétienne, 1’historien musulman Al Jasiri parle d’un
instrument de comptage de la quantité du sang devant étre extraite. Cette
opération était souvent pratiquée, non par un médecin, mais par une
personne bien exercée, car la lancette peut piquer un des nerfs et entrainer sa
paralysie. Quelque fois, au lieu d’extraire le sang, on en change le cours, en
le detournant, la ou il se porte en trop grande quantité. On doit toujours
envisager des risques sans rapport avec l’efficacité et la sécurité¢ des
saignées. Quelques hépitaux avaient aménagé des modalités adéquates, dans
les soustractions sanguines ; chez nous, au Maroc, et méme en Occident,
I’opération, quoique menée par un homme bien exercé, était élémentaire ;
aujourd’hui, I'infirmiére suit tout un processus, en prenant les constantes du
patient, son pouls, sa tension artérielle, en compensant la perte sanguine par
un liquide (eau-jus d’orange-café). La saignée est faite, actuellement, sur
prescription médicale, basée sur une série d’analyses antérieures du sang.
Parfois, des surveillances échographiques sont effectuées ; la biologie est
complétée par un bilan hépatique, lipidique et autres.

Chez les Anciens, la pratique des saignées remontait a
I’humorisme,c’est-a-dire aux théories d’Hypocrate et de Galien (129-210),
complétées, entre autres, par Roger de Salerne et Gibertus Anglicus, sur les
humeurs. L’école de médecine de Salerne, en Italie, rayonnait,déja, en plein
Moyen-Orient. Pour I’humorisme, la santé (celle de I’esprit comme celle du
corps), dépend du jeu équilibré des quatre humeurs du corps : le sang, le
phlegme (lymphe), la bile jaune et la bile noire (atrabile), en correspondance
analogique avec les quatre éléments de ’Univers (le feu, lair, la terre et
’eau), eux-méme affectés d’une qualité propre : chaud, sec, froid et humide.

22



Pour I’humorisme, le déséquilibre est entrainé par la prédominance
de I'une de ces humeurs. Le défaut ou I’exceés de ces humeurs était donc
compris comme un déséquilibre, qu’il fallait rectifier.La « maison des
saignées » est tres connue, en Occident ou les premieres théories sur la
circulation, ne datent que du XVIléme ou William Harvey est considére
comme le promoteur de la grande circulation du sang. Le Monde arabe,
surtout en Andalousie, en connaissait déja, le processus, dés le Xllleme
siecle; d’aprés, Ernest Renan, dans son ouvrage « Averroes et
I’ Averroisme » ; ce fut Ibn Roshd, (Averroés), le Cordouan, qui a vécu a
Marrakech, comme médecin des Almohades, qui en a fait 1’analyse, dans
son ouvrage « le colliget » ; le processus est décrit, dans la version latine,
cataloguée en Occident ; un autre médecin, I’égyptien Ibn en-Nafis, en
analysa la petite circulation pulmonaire.Ce fut, effectivement, I’assise des
theories qui aboutirent a la définition de la pathologie par Broussais, qui, au
début du XIXéme siécle, se fit le champion de la « meédecine
physiologique »

Dr’ailleurs, I’art de la saignée a connu sa gloire, bien avant hippocrate, au
Veme siécle av.J.C.

Au Maroc, l'opération, quoique ¢lémentaire, ne provoquait guere de
complications, car la pose des ventouses a sec garantissait une irrigation
sanguine d’une partie limitée de corps, sans blesser. L’incision, apres avoir
dilaté les vaisseaux par application d’une éponge trempée, est suivie de la
pose de ventouse, afin de faire affleurer le sang par les vaisseaux minuscules,
a la surface de la peau; on récoltait,alors, quelques onces de sang. Au
Maroc, la sangsue n’a été — semble-t-il — jamais appliquée, car les sangsues
se nourissaient de charogne et d’escargots.

23



REGIME ALIMENTAIRE

« L’aliment le plus licite et le meilleur est celui que tu auras gagné a la
sueur de tes mains. Le Prophete David vivait des gains que lui rapportait son
travail manuel » (B).

« Zacharie (le 11°™ des Prophétes au VI ™  sigcle avant .J.C) était
menuisier » (M).

« Le Prophéte buvait, quelque fois, dans un récipient en cuivre argenté. Il
I’employait, aussi, pour faire ses ablutions» (T).

« Le Prophete interdit de manger la chair du chat, et d’encaisser le prix de sa
vente» (D).

« Sont prohibés les chairs des anes domestiques, des chevaux (poulains), des
juments, des animaux a croc ou des animaux a griffes ou a serres» (N.D.)
(les animaux comme le lion, le tigre, le chat...ou des oiseaux de proie comme
I' épervier, le faucon, etc...)

« Dieu vous a seulement interdit la béte morte, le sang, la viande de porc et
tout animal sur lequel on aura invoqué un autre nom que celui de Dieu» (S.,
La Vache, Verset 173).

« Gare a un exces de viande dans la nourriture ; elle crée chez I’homme, une
psychose maniaque, au méme titre que le viny» (ordonne le Khalife ‘Omar).

« Le Prophete a decommandé au croyant de manger ou de boire, en se tenant
debout» (BE. Mawsily).

« Le vinaigre est le meilleur liquide onctueux » (M.S).

« Le Prophéete aimait le beurre et les dattes» (D), ainsi que le miel et les
confiseries (d'apres Aicha)

Nafi’, serviteur d'Ibn ‘Omar, raconte que son maitre ne voulait jamais
manger seul ; il tenait toujours a étre accompagné, , dans son repas, par un
pauvre» (B.M.T).

«Le gibier de la mer et la nourriture qui s'y trouve vous sont permis : c'est
une jouissance pour vous et pour les voyageurs.

Le gibier de la terre vous est interdit, aussi longtemps que vous étes en état
de sacralisation (au pélerinage) - Craignez Dieu vers qui vous serez
rassemblés -» (S., La Table Servie, verset 96).

«Le Propheéte a interdit de manger la viande du hérisson et permis celle du
lievre et du lapin» (S., sauf MA).

24



«Le Prophete ordonnait - dit-on - & ses compagnons de tuer les chiens, a
I'exception des chiens de chasse et de garde (pour la recolte, les bétes et les
demeures) ; mais, pour (M) et les (S), seul le chien noir nuisible doit étre
éliminé.

«Laissez refroidir vos mets ; les repas pris tout chauds manquent de
bénediction» (T.A.) (Abou Horeira).

«Le reste des aliments qui demeure (non broyé) entre les molaires, en
diminue la force» (T A) (Ibn '‘Omar).

«Le Prophéte soufflait toujours aprés trois gorgées», c'est plus exquis, plus
apaisant (B.M.D.T).

« I ne soufflait jamais dans le récipient» (B.M.T .N).

«O vous qui croyez ! Ne déclarez pas illicites, les excellentes nourritures que
Dieu vous a permises. Ne soyez pas des transgresseurs. - Dieu n‘aime pas les
transgresseurs -» (S. la Table Servie, verset 87).

« Le Prophéte nous a décommandé de prendre une boisson aplatis sur notre
ventre, ou de boire de I'eau en une seule poignéex».(Kazouini) : Ibn ‘Omar .

« Lavez vos mains, avant d'en user pour boire .. ; les mains sont des
récipients qui rendent la boisson plus exquise et plus agréable» (Q).

« Quand vous aurez acheté de la viande ou cuisinez un mets, augmentez-en
la sauce, pour en offrir a votre voisinx». (TA)

Le Propheéte interdit toute boisson enivrante (tel le vin) ou euphorisante (tels
I'héroine, la cocaine, lI'opium, la morphine etc...) ( D).

« Le vin est la pire des impuretés» (N) (hadith rapporté par le khalife
Othman).

« Des hommes de ma Communauté boiront le vin, en lui donnant une autre
appellaltion» (N).

« Le Prophete a acheté a crédit, chez un juif, de l'orge pour sa famille,
donnant en gage son bouclier de fer» (B).

« La meilleure boisson, pour le Prophete, était la boisson douce et fraiche»
(T.A) (rapporté par .Aicha).

Ne buvez que d'un récipient a orifice fermé» (M.S).

Quand les mets sont servis a table, personne ne doit la quitter, qu'a la fin du
repas, ni cesser de manger ou de boire, apres s'étre rassasiée ; toute personne
qui se leve, ainsi, de table, risque d'inciter, par la , un homme timide, a la
suivre, alors qu'il a encore faim» (T.A).

« Le meilleur repas est celui auquel prennent part plusieurs personness»
(T.A).

« Le Prophete a déecommandé de boire ou de manger, dans tout ustensile d'or
ou d'argent, de porter des habits de soie et d'en faire un matelas» (B).

« Rien n'est pire a remplir que le ventre d'un homme ; pourtant, quelques
bouchées suffiraient a ses besoins; s'il en dispose davantage, qu'il en réserve

25



le tiers de son estomac a son manger, le deuxiéme a son boire et le dernier a
sa respiration» (T).

«On décommandait de manger du gibier tu¢ par coups de fusil, a 1’exception
de celui pris par un chien de chasse, bien dressé...(B)»

«Du temps du Prophéte, on mangeait des sauterelles» (B).

«On doit se rincer la bouche, aprés tout repas» (B).

«Les serviettes n'étaient pas en usage, du temps du Prophéte » (B).

«Si votre serviteur vous apporte un mets, associez-le dans votre repas, sinon
donnez-lui en une ou deux bouchées» (B).

«Le "bitr" est licite : c'est le vin tiré du miel qui n’énivre pas» (B).

«Le Prophéte n'a jamais pu manger du blé a satiété, durant trois nuits
consécutives, jusqu'a sa mort» (B).

Du temps du Prophéte, on "soufflait" l'orge, sans le tamiser» (il s'agit d'un
orge non mondé, c’est-a-dire de grains d’orge non dépouillés de leurs
enveloppes ).

« Dans un repas commun, contentez-vous -dit le Prophete -de I'aliment que
vous avez juste devant vous» (B).

(I s'agit d'un plat commun, selon I'habitude arabe ou chacun des convives
doit puiser de son c6té, le plus proche).

«Le Prophete se rincait la bouche, chaque fois qu'il a bu du lait, normalement
maculé de graisse» (B).

«Le repas d'un seul peut suffir a deux, et celui de deux a trois» (B).

«Le Prophete aimait les confiseries, le miel et la citrouille (B).

(la citrouille ainsi aimée par le Prophete est qualifiée au Maroc, de citrouille
chérifienne) ou slawie, c'est-a-dire de la ville de Salé».

Le Prophéte réservait pour la subsistance de sa famille, des vivres pour une
année» (B).

« Mange avec ta main droite -ordonne le Prophete- et mange de ce qui est
devant toi » (B. M. S.).

« Ne mange pas adossé a quelque chose ou étendu sur le c6té » (B).

« Le Prophete mangeait accroupi» (M).

« Aprés le manger, ne vous essuyez pas , avant davoir léché vos doigts »
(B.M.S)).

« Le Prophete a interdit de replier le goulot des outres, pour y boire, en y
mettant la bouche» (B.M.S).

« Ne colle pas ta bouche au récipient et ne bois pas d'une seule traite » (T).

« Que celui qui donne a boire, boive le dernier» (T).

"Tout repas suffit a celui qui, ,avant de manger, prononce le nom de Dieu»
(M.

« Mangez et buvez, mais pas d'exces. Il (Allah) n'aime pas les excessifs » (
S., Les limbes, verset 31).

26



« Afin que cela ne reste pas dans le cercle des riches d'entre vous » (S. la
Mobilisation, Verset 7).

« Il vous est interdit de consommer les bétes mortes, le sang, la viande de
porc, tout sacrifice immolé a tout autre qu'a Dieu, les bétes étranglées,
assommées, mortes des suites d'une chute ou d'un coup de corne, les bétes
mises en pieces par un carnassier, a moins qu'elles n'aient été saignées a
temps, enfin les bétes immolées sur les autels des idolatres» (S., 5, verset 3).

"Dis-leur : je ne trouve, dans ce qui m'a éte révélé, d'illicite en matiere de
nourriture, que les animaux morts, le sang qui a coulé et la chair de porc ;
car, c'est une abomination, une nourriture profane sur laquelle fut invoqué
un autre nom que celui de Dieu. Si quelqu'un y est contraint, que ce soit par
le besoin et non par l'appétit sensuel ou, comme transgresseur, certes ; Dieu
est indulgent et misericordieux» (S.,6, verset 145).

Il a mis fin, aussi, a certaines croyances ou coutumes qui interdisaient
certaines nourritures. (S., 6, versets 138-139 et 143-144).

« O fils d'Adam....mangez et buvez, sans excés, Dieu n’aime pas ceux qui
abusent » (S., 7, verset 31).

«Nous leur avons fourni les fruits et la viande qu'ils désirent (S.,52,verset 31)
« ...elles (les vaches) vous procurent une chair fraiche que vous mangez »
(S., 35, verset 12).

«\Vous trouverez, dans les animaux, un enseignement. Nous vous faisons
boire ce qui de leur ventre sort entre le chyme et le sang : un lait pur,
délicieux a boire» (S., 16, verset 66).

Maints hadiths, plus ou moins authentiques, sont rapportés par des dizaines
de recueils, sur « la médecine préneée par le Prophéte ».

«Celui qui ne mange pas la viande, pendant quarante jours, acquiert un
mauvais caractere, et celui qui la mange, quarante jours d'une maniere suivie,
son coeur sendurcit»: «L'estomac est ce bassin du corps auquel
parviennent les vaisseaux. Quand I'estomac se porte bien, les vaisseaux en
rapportent la santé, et, quand l'estomac est perturbé, les vaisseaux en
rapportent la maladie ».

- « Diversifiez votre alimentation ».

Le Prophéte dit : « Quiconque bénéficie d'un repas, doit dire : Dieu benis-le
et donne-nous un autre meilleur ; et quiconque boit du lait, qu'il dise Dieu
bénis-le et ajoute-nous-en, car je ne connais pas un autre aliment,
suffisamment nutritif que le lait ». (hadith: Ibn ‘Abbas) (c'est un aliment
complet).

- « c’est de I’abus, que de manger de tout ce que tu désires » (hadith).

- « Je vous recommande les fruits dans leur primeur ; ils donnent la santé et
dissipent les mélancolies».

- « La viande donne la chair ».

27



LE JEUNE MARQUE D 'HUMANITARISME
ET EQUILIBRE HYGIENIQUE

Le jeline, I'un des cing piliers de I'lslam, revét une importance particuliére
qui, dépassant délibérément le cultuel (c'est-a-dire I'acte du culte), marque un
impact indélébile sur le social, c'est-a-dire I'humain, quel que soit le coté
confessionnel de 1’étre humain.

Avant d’en définir les interférences d'ordre hygiénique, nous voudrions
esquisser sur le jelne, en tant qu'acte destiné a rappeler au musulman, plus
ou moins nanti, qu'il existe des étres humains qui, sans teinte
confessionnelle, se sentent victimes d'une gamme de privations, dans les
domaines vitaux de la société; c’est-a-dire que le Ramadan doit nous faire
remeémorer le caractere foncierement social du devoir religieux qu'est le
jeline. Les impératifs d'ordre communautaire creent , entre citoyens - et non
seulement entre coreligionnaires - une solidarité qui prime toute pratique
dévotionnelle.

Le sens profond du Jeline ne consiste guere dans une simple privation
individuelle, en tant que moyen peremptoire pour sentir, durant un seul mois,
la portée des privations et des manquements, qui font souffrir I'hnumanité
déshéritée, pendant toute I’année. Tout mérite, dans l'acte religieux, est
fonction de [l'efficience sociale de lacte accompli par le fidele. Les
caractéristiques essentielles de la foi sont loin de se cantonner, dans des actes
purement cultuels ; elles touchent, en premier lieu, les élans du coeur et le
comportement des ames. L'individualisme de l'adepte ne doit guére émousser
son humanisme, ni dégénérer en égoisme. L'altruisme, dont la sensation est
de plus en plus aiguisée, par un jeline bien entendu et bien pratiqué, est un
des buts qui caractérisent, en I'numanisant, le contexte universel de I'lslam.
Souvent, des obligations religieuses, par leur pratique formelle, passent au
second plan, par rapport a des pratiques qualifiées de surérogatoires, mais
qui concrétisent le fond de I'lslam ; tels le desir de servir, d'aider et de
protéger les faibles, le souci de délicatesse, dans le comportement vers
autrui, quelle gue soit sa confession ou son ethnie ; bref, une prévenance de
coeur raffinée ; car, Allah ne juge nullement le fidele sur son extérieur, ni sur
son formalisme apparent, mais, plut6t, sur les élans de son for intérieur.

Si la Zakat, aumbne ou dime légale, a pour but initial d'assurer une juste
répartition des biens, l'efficience du jelne est conditionnée par divers
facteurs dont, notamment, la profondeur des sentiments de compassion du
fidele, a I'égard des « miséreux éprouveés ». Le jelne tend a renforcer, chez le

28



croyant, des dispositions qui I’incitent, constamment, a se préoccuper des
autres, a oeuvrer pour soulager les miseres , subvenant aux besoins des
nécessiteux, et en secourant des gens en détresse « socialisation des chances,
sinon de certains biens, est, en méme temps, une harmonisation des coeurs »,
devant réaliser un certain équilibre susceptible de bien asseoir la fraternité
entre citoyens. Le sens de la dignité de I'nomrne, au sein d'une communauté
réellement islamique, n'en est que plus rehaussé. Il est vrai que la formation
d'une telle société dépend de la haute éducation islamique, c'est-a-dire, en
I’occcurrence, de la force de la foi. L'Islam a, aujourd'hui, malheureusement,
tendance a se figer dans des ankyloses matérielles ou le sentiment
d'interdépendance s'estompe, car la foi tend a faiblir, secouée par un égoisme
outrancier. L'heureuse concordance qui sublimait la cité islamique originelle,
consciente de la cosolidarité entre citoyens, est, de plus en plus faussée par
une déviation des principes coraniques, qui font de l'altruisme, le support et
le critére de la foi veritable.

Ainsi donc, toute prescription coranique, comme le jelne, est imprégné d'un
cachet social ; car, tout acte individuel, pour étre méritoire, doit étre
accompli collectivement, c'est-a-dire dans un contexte bénéfique collectif,
qui crée une certaine ambiance pour affermir le rapprochement des citoyens.

Tout acte accompli par un étre humain, quel qu'il soit, est initialement licite,
s’il est dégagé et dépourvu de sentiment d'empicetement ou de spoliation.
L'assise de toute législation islamique est d'autant plus fondée qu'elle est
humaine et qu'elle respecte I'équilibre bien entendu, entre les hommes. La
prohibition des jeux de hasard, de l'usure, na pas une raison en soi : elle est,
surtout, due au sentiment qui animait le Iégislateur, soucieux de diminuer, au
sein de la communauté, tout mobile de tension ou malentendu, provoqué par
un complexe d'inimité et d'injustice.

Toute pratique, toute oeuvre initialement légale, serait mal cotée par I'lslam,
si elle risquait de dégénérer en élement de discorde ou en facteur maléfique.
Le mensonge, qui pallie un danger ou réconcilie deux étres séparés, est un
acte meritoire ; c’est I’efficience humanitaire de l'acte qui compte; et 1a, la
bonne intention prime I’acte sans but; elle est de nature a légitimer un acte
originellement illégal, a condition qu'aucune des parties en cause ne soit
Iésée. C'est pourquoi, tout est licite en Islam, s'il est conforme au bien public.
C'est un concept lancé par le khalife EI Khattab, développé par le grand
réformateur salafi, Ibn Taimya et son disciple 1bn EI Qaim. Ce principe est
formulé solennellement par le Ilégislateur qui fait prévaloir les
« mou'amalats » ou rapports sociaux sur les « ibadates » ou actes cultuels a
base de souplesse et d’adaptabilité agissante, dans l'espace et dans le temps ;
les principes islamiques, sont, ainsi, étroitement liés au souci qui incitait le

29



législateur a multiplier les chances d'édification d'une cité idéale ou
l'equilibre est bien établi. L’Islam, avec son compendium cultuel humain,
jeline ou autre, est similaire a un étre vivant qui saccommode et s'adapte.
Les larges possibilités qui caractérisent 1’exégése ou paroles et traditions du
Prophéte, laissent ainsi, aux doctes de I’Islam, une vaste latitude, qui permet
de tenir compte de toutes conjonctures, en recherchant, pour chague cas
particulier, la solution adéquate. C’est 1a, le secret de ’expansion rapide et
spontanée de I'lslam, qui, dans I'espace d'un quart de siecle, atteignit des
contrées, allant de I'Atlantique jusqu'au Golfe arabo-persique. La viabilité de
I’Islam, concrétisée dans les droits et devoirs du musulman, son
universalisme transcendant, procédent, surtout, de sa simplicité toute
humaine.

On posa au Prophete la question suivante : quelle est la qualité jugée la
meilleure, chez le musulman? « C'est, répondit-il, de calmer la faim d'un
miséreux et de saluer ( le salut étant une expression de paix) toute personne
connue ou inconnue ». Le salut est considéré dans ce Hadith - rapporté par
Bokhari, Moslim et Malik - comme un geste inspirant la sécurité ; une
double sécurité est, donc, requise, a laquelle le croyant doit participer : la
sécurité alimentaire et la sécurité physique. Le jetine n’est donc idéalement
congu que dans cette occurrence.

Quant a ses dimensions psycho-somatiques, le jeline constitue, un impact
d'équilibre vital, entre le "somatisme" spirituel et les composantes
physiologiques du corps de 'homme.

Méme avant 1’Islam, le jelne fut pratiqué comme une thérapeutique.
Hippocrate ( 460- 377 av. J.C), dont le systéeme reposait sur certaines
altérations internes, tablait sa thérapie sur une diéte a base d'abstinence
alimentaire partielle. Toute la génération des medecins de I'Antiquité
recommandait une certaine diététique, mettant en corrélation la portée
alimentaire et laltération de la santé. Pour ne citer que deux savants:
I'apologiste chrétien Tertullien (155- 222 av. J.C.) et le médecin philosophe
musulman Avicenne (980-1037 ap. J.C), il s'avere que le jeline présentait
une forme pratique de préventologie agissante ou Ibn Sina va jusqu'a
recommander, presqu'un mois de jelne par an, correspondant a la
prescription de I'lslam; en 1’occurrence, certains hygiénistes des Temps
Modemes n'ont pas manqué d'en démontrer l'efficience médicinale. Une
lignée de grands savants du XIXe et Xxe, signalait, a I'attention de leurs
patients, les effets préventifs du jelne. Deux traités faisaient I'apologie de ce
systeme, 1’un écrit par un latin en I’an 200 et l'autre par I'américain Shelton.
dans les années quarante du vingtieme siecle. Le jelne islamique comportait,
notamment, une double abstinence, a butée biologique. l'abstinence
alimentaire et I'abstinence sexuelle. Il ne s'agit pas, la, d'une inanition. d'une

30



privation qui serait fatale pour l'abstinent, mais d'une abstention qui ne
dépasse guére les limites thérapeutiques. Cette diéte, assujettie a un
réglement. établi avec précision, par I'lslam, a pour effet une dépuration des
systemes digestifs et autres, dont la désintoxication tend a coordonner et a
équilibrer les élements de combinaison de la constitution organique de
I'nomme. L'Islam prévoit des cas, tels la vieillesse et la maladie, surtout pour
I'homme, la menstruation, la grossesse, l'accouchement, 1’allaitement et
autres, pour la femme, ou la dispense du je(ne doit étre strictement observée
par le patient.

Une tradition du Prophéte (hadith authentique) précise que dans le « je(ine
réglementaire, tout exces dans les deux sens, est banni ».

L'Organisme n'est réellement équilibré et ses systemes rénovés, que si un
fonctionnement moral est assuré ; autrement dit, un jelne excessif, trop
prolongé ou partiqué, dans des circonstances d'indisposition physiologique,
aura un effet contraire ; or. pour I'lslam, le temporel prime le cultuel, en ce
sens qu'il faut donner a I’organisme la priorité sur tout acte cultuel, effectué
dans des conjonctures, considérées par le législateur comme limitations
péremptoires.

Toute infraction a cette Ilégislation rigide est un délit catégorique, les
détracteurs péchent par mangue de documentations. sur la rationalité
irreversible de la pensée islamique.

Une diététique bien entendue, c'est-a-dire une thérapie hygiénique du jedne,
doit, donc, aboutir a une amélioration notoire de la santé; la graisse disparait,
avec les cas anémiques qui en découlent et l'intégrité de I’étre, dans sa
double dimension de I’ame et du corps, est d'autant mieux assurée que le
repas physiologique n'atteint sa perfeption, que dans une ambiance
d'équilibre total, c'est-a-dire une ordination et un réajustement adéquats;
certains patients, par religiosité, s'accrochent, colte que codte, au jel(ne,
négligeant les recommandations de leur médecin. Nous avons assisté a des
cas mortels ou le recalcitrant, par trop rétif, commet un grave péché, vis-a-
vis de la loi musulmane. Ce n'est pas l'acte cultuel, accompli délibéréement,
qui compte, mais l'intention. Un geste négatif, observé intentionnellement,
dans un cas méme illicite, vaut mieux qu'un acte de foi irréfléchi, qui va a
'encontre de I’esprit de la loi.

H.M. Shelton (U.S.A), souligne bien « que les poumons retirent le plus
grand profit du jelne ; cela est démontré par leur guérison de "maladie™, telle
que la tuberculose, dans une période d'abstinence ». L'amélioration de la
respiration des asthmatiques, pendant le jetne en est un des moindres reflets.
Le Dr Eales signale qu’: « au lieu que le coeur devienne faible, pendant un
jelne, il devient plus fort, d'heure en heure, du fait de la diminution du

31



travail dont il est chargé. Une pression sanguine baisse invariablement ; et
cela enléve au coeur un lourd fardeau » .

«Un estomac, regénéré par le repos, reprend spontanément
I'accomplissement normal de ses fonctions ».

«On objecte souvent - dit encore Shelton - que le jelne favorise
l'affaiblissement de 1’estomac et qu'il affaiblit tellement I'estomac que celui-
ci ne sera plus capable, ensuite ,de digérer les aliments. La plupart des
estomacs sont si affaiblis par le surmenage qui résulte de notre habitude de
suralimentation, que le repos offert par le jeline est exactement ce dont
I'estomac a le plus besoin".

Mais, un je(ne vraiment efficient, ne doit pas consister en un simple
changement .de l'alimentation ou la nuit remplace le jour, comme c'est
aujourd'hui le cas exorbitant qui annihile - chez la plupart des musulmans -
tout effet bénéfique du jedne ; le Pr Morgulis constate, en effet, que « l'acuité
des sens est augmentée par le jelne, et, qu'a la fin de son abstinence de trente
et un jour, il pouvait voir deux fois plus loin qu'au commencement du
jetine?!. Shelton évoque le souvenir d'un de ses patients, « complétement
sourd d’une oreille, depuis 25 ans, et qui recouvra son ouie, en trente jours
de jedne! ».

Méme, pour le sexe, le jeline est hautement bénéfique. Le Prophete précise
que le jeune musulman qui ne dispose pas de moyens matériels pour se
marier, le jene sera une protection pour lui, car il lui permet d'éviter les
regards illicites et se munir, ainsi, contre les passions sexuelles que le jeline
maitrise; le Pr Shelton confirme cette vision prophétigue Mohammédienne,
en soulignant que « le jeline augmente le contréle personnel, sur tous les
désirs et passions, ce qui explique - en quelques sortes - affirme-t-il encore -
que les grands esprits, au cours de I'histoire des religions, depuis les temps
les plus reculés, y aient eu recours ». N. Tolstoi : le grand écrivain
soviétique, décédé en 1945, auteur des « Chemin des Tourments », ne
manque pas, lui aussi, de faire état de "la relation étroite entre la
gloutonnerie et l'incontinence”, recommandant le jene comme moyen de
contréle des passions sexuelles fortes.

32



LE MIEL ET LE LAIT DE LA MERE

« Usez des deux matiéres thérapeutiques » : <> Le miel et le Coran’’ (Ibn

Maja, et Al Hakim, selon des conditions d’authentification élaborées par B et
M).

« Je vous recommande le séné et le miel ; ils constituent un remede contre
tout mal, sauf la mort ».

« Quelle bonne boisson que le miel, il entretient le coeur et fait disparaitre le
froid du thorax» (hadith).

« Ton Seigneur enjoignit aux abeilles : «Etablissez vos demeures dans les
montagnes, dans les arbres, et les ruches : puis mangez, de tous les fruits.
Suivez, ainsi, les sentiers de votre Seigneur prévus pour cela». «De leurs
entrailles sort une liqueur diaphrée ou les hommes trouvent une guérison. Il
y a vraiment, la, un enseignement pour les gens qui méditent ! » (S.. 16,
versets 68-69).

« Celui qui prend le miel, au petit déjeuner, trois fois par mois, sera preserve
d’une maladie gravey .

« Rien n’est préférable pour I’enfant au lait de sa mere ».

« Les meres répudiées allaiteront leurs enfants, deux ans complets, si le pere
veut achever I’allaitement ...» (S.. 2, verset 233).

La médecine islamique prone un processus adéquat ou le miel est indiqué
pour les personnes nerveuses, irritables, neurasthéniques, insomniaques et
dans de nombreuses affections psychiatriques. On rapporte aussi I'éfficacité
du miel dans le traitement de I'alcoolisme chronique. Il convient de signaler
qu'Avicenne consigne, dans son «Canon», l'effet tranquillisant du miel, ses
effets contre l'angoisse, l'anorexie, l'amélioration de la mémoire et des
facultés mentales et contre la dysarthrie.

Avicenne recommandait (selon Youirich), le miel pour la longévité et la
préservation des capacités physiques, chez le vieillard. Il disait : « Si vous
voulez rester jeune, prenez du miel ».

Il préconisait que les personnes, dépassant 1'age de 45 ans, devaient prendre
régulierement du miel, avec de la noix écrasée ( du fait de sa richesse en
lipides).

Notre ami le Docteur Amal Alami nous a fourni maintes références, en
l'occurrence, dans sa thése de doctorat.

33



La guérison des affections psychiatriques par le miel» du Dr.B. Bizzi de
I'HOpital Lolli-Imola (Italie), publié dans la revue des Etudes psychiatriques
( Rassegna di studi psychitrici Vol. 44 , tome 6).

D’aprés la référence précédente : la doctoresse Canalini (de 1’'Hopital
neuropsychiatrique d'Ancone-Italie) rapporte des résultats trés encourageants
de I'emploi de la liqueur de miel & 40%, dans les cas d'alcoolisme chronique
et de morphinisme (V). L'ouvrage frangais :  « Les trois aliments miracles »
de Caillas). Voir article: « L'emploi du miel dans le traitement de I'anémie »,
in revue « la science et la foi » n° 22, 1977 p.21 d'aprés l'ouvrage du Dr.
Nizar Dakr.

L’article « la vitamine hémostatique et le miel », publi¢ dans la revue de
I'Association médicale du laboratoire de [I'Institut expérimental de
I'Université du Minnesota (par Vivino, Haydak et Palmer).

Le Dr. Oussama Chamoutt, consigne sa propre guérison de douleurs
rhumatismales chroniques (datant de plusieurs années) par I'emploi du miel.
(V larticle : «le miel et son emploi thérapeutique » par R. Chamoutt, in
revue la science et la foi n° 20 1977, p. 67).

Youirich rapporte, dans son ouvrage, des cas de longévité, chez des sujets
dont l'alimentation est & base de miel.

« Le miel des Abeilles » de Jean Hurpin.

- «Conservation des tissus dans le miel» (par le Dr Khatib, in revue la
science et la foi) n° 21,1977 p. 122 « Honey and Your Health», Dr. Beck et
Smedley-Bantam, 1971.

- « le miel et la santé de I'hnomme » (Moscou 1966, par plusicurs auteurs en
Russe).

- (Joie et santé par les Fleurs et le miel) par Eric-Nigelle, 1973 , 5*™ édition
- « Les ruches sont des pharmacies ailées» (par le Docteur Youirich,
président de 1'Académie des Sciences médicales de Kiev, traduit par le Dr
M. Halouiji.

Le Dr. W. Kollath (spécialiste allemand) confirme : «Si ’on excepte les
maladies provenant de causes accidentelles, d'empoisonnement (plomb,
arsenic, etc..), de micro-organismes extrémement virulents, de
malformations congénitales, la majorité des maladies connues trouve son
origine directe ou indirecte dans une alimentation incorrecte».

34



Le Dr. Ghawabi rapporte qu'il a observé des cas de personnes de Hijaz
agées, de plus de cent ans, et dont le régime alimentaire a été exclusivement
lacté ou associé a du thé, et rarement (une fois par mois) a la viande. Ces
personnes - remarque - t-il- bénéficiaient d'une trés bonne santé.

Beaucoup de diététiciens pensent que la longévité des peuples danois et
bulgares est due a leur consommation particuliere du petit lait (ibid).

Il a été constaté (sur des statistiques américaines) que le cancer du sein est
plus fréquent chez les populations qui n'allaitent pas au sein par rapport aux
autres.

Gabilan, apres avoir analysé, dans son ouvrage «Précis Hygiene», les
prescriptions coraniques, en matiere d'hygiene, conclut: « Les prescriptions
du Coran seraient a introduire dans nos moeurs ».

« Le meilleur médicament -dit le Prophéte- est le Coran » (Ibn Maja).

Dans son « Jawab al Kéafi», Ibn Al Qayim, citant les hadiths de médication
par le Coran, souligne que ces versets, ainsi que toutes les litanies ou
invocations, en l'occurrence, malgré leur auto-efficacité, nécessitent
I'existence d'une force de foi, chez le lecteur et le patient. La guérison peut
ne pas survenir , par manque d'efficience spirituelle, chez le premier ou
inaptitude de croire a I'admissibilité du flux guérisseur, chez le deuxieme.
Le Prophete usait des deux thérapies, a la fois temporelle et spirituelle. C'est
ainsi que, mordu par un scorpion, il passa sur la morsure un peu d'eau et du
sel, tout en lisant quelques versets du Coran» (T) (Hadith rapporté par Ali).

«Le dietéticien américain Horace Fletcher, dit : « cessez de manger aux
premiers signes de rassasiement, n'allez pas jusqu'a la réplétion ».

35



ETHIQUE DU STATUT DE L’EMBRYON (¥)

Dans cet exposé introductif d'un colloque spécialisé, je tiens a m'excuser
d'oser intervenir, quoique profane. Néanmoins, mon ignorance, en
l'occurrence, m'éviterait, peut-étre, d'étre influencé, par d'éventuelles
connaissances sur le plan scientifigue médical, dans mon interprétation
objective des données du Coran et de la Tradition islamique. Le livre Sacré
n'est pas un codex de science. Il ne cite certains élements, quoique essentiels
et adéquats, que dans un contexte canonique ou éthique.

Dans deux volets, axés sur le concept islamique, tel qu'il est concu dans les
deux sources de la Charia, (Droit musulman), nous allons, donc, esquisser
une fresque dégagée de tous préjugés ou partis-pris, analysant
étymologiquement les textes coraniques, €tayés par une interprétation
authentique de la Sounna (tradition prophétique).

Nous commencgons, d'abord, par le premier volet, afférant au statut de
I'embryon, dans la conception islamique, pour définir, ensuite, dans une
deuxieme étude, l'oeuvre curative ou préventive de I'lslam, étayant la
gynécologie et I'obstétrique moderne.

Le Coran dépeint clairement le processus de création et de développement de
I'étre :

« Dieu créa d'eau tout ce qui bouge sur terre» (XXIV, 45).

« Nous avons créé 'Homme a partir d'une argile dure transformée par l'eau
en fange putréfiée et liquide» ( XV, 26).

«Nous en avons fait une «noutfa» que Nous avons placée dans un lieu de
sejour ferme consolidé. Ensuite, Nous avons créé de la «noutfa», une
«'alaga» que Nous avons transformée en «moudgha» et Nous avons
transformé la «moudgha» en os que Nous avons revétus de chair. Puis, Nous
avons fait une nouvelle création» (S., 23, versets 13-16).

Dans le verset (XXII, X,13) plus explicite : Allah dit : « Nous fimes du
liquide (spermatique) une sorte de sangsue, Nous avons formé celle-ci en bol
de mastication, pour en faire des os que Nous revétimes de chair, dans une
nouvelle créature... »

Ce sont, 1a, des stades que le Coran décrit (dans la sourate 71, verset 14)
comme « formations de phase en phase».

(*) Exposé introductif des trois journées de la société marocaine d’andrologie et de
sexologie (S.M.A.S.), a I’hotel Royal Mansour, a Casablanca, les 12, 13, 14 Avril 1996.

36



Ces phases constituent les divers stades de développement ontogénétique.

La « noutfa » est identifiée dans la sourate (75, verset 37) a une goutte (de
sperme), éjaculée dans le but de féconder «'alaga». Ce liquide fécondant est
issu d'entre I'épine dorsale et les os de poitrine (S., 86, versets 5- 7).

Il s'agit, si on se réfere a I'analyse faite par certains exégetes du Coran, du
sperme éjecté dans I'urétre ou dans l'ovule.

L'os dorsal joue, ainsi, un réle essentiel dans la localisation des gonades,
dans la région dorsale de I'embryon d'ou la précision coranique: « Dieu
tira des dos des fils d’/Adam leurs descendants » (' S., 7, verset 172).

Sans forcer l'interprétation du texte coranique, les exégetes n'ont fait que
relater les différentes acceptions tirées du contenu étymologique des termes
employés dans le Coran, ou les mots «sperme», «liquide éjecté» figurent
dans les sourates (75, verset 37) et (86, verset 6). Dans une troisiéme sourate
(77, verset 20), le liquide est qualifié de vil (mahyne). Faisant, ainsi, «une
discréete allusion aux voies urinaires empruntees pour le sperme » ; cette
qualification est répetée dans une autre sourate (32, verset 8) ou l'argile est
définie comme amorce de la création de I'nhnomme dont la génération provient
de «la quintessence d'un vil liquide» (soulalat), lequel peut désigner le
spermatozoide.

Le Coran explicite lui-méme, dans une autre sourate (76, versets 1-2) la
nature du «noutfa», la qualifiant de «noutfa amchdj » c'est-a-dire
« constituée de mélanges » interprétés par le « Conseil Supréme des Affaires
Islamiques du Caire » , comme « goutte de sperme dotée d'élements divers »,
Ces élements signifient les diverses sécrétions, provenant de diverses
glandes. (D'aprés la S., 35, verset 11) qui synthétise ainsi la premiére phase :
«Dieu vous a créés, a partir de la terre, puis d'une « noutfa », puis 1l a fait de
vous les deux sexes».

La nature du sexe, est - parait-il - dés lors déterminée ; mais, dans un hadith
qui délimite la durée de chacune des trois phases, en I'espace de quarante
jours, I'Esprit ou l'animus vital, n'est insufflé, dans I'embryon qu'a la fin des
trois stades, aprés un développement successif de ces phases. La masculinité
ou la féminité, alors définitivement élaborée, est déja amorcée, dés la
premiére phase, ou seul I'animus cellulaire anime chaque molécule de la
«noutfa», située dans un lieu de nidation appelé «garar», dans les Sourates
(23, versets 14 et 77, verset 21) ; c'est le lieu de l'insémination ou l'utérus
maternel, dans lequel I’oeuf nidé est bien protégé. Ces germes qui se
multiplient et se transforment sont de véritables cellules, comme les appelle
le professeur Jean Rostand. Le deuxieme stade du développement
ontogénétique est celui de « 'alaga », cité dans plusieurs versets (S., 96,
versets 1-2 ; S., 22, verset 5 ; S., 40, verset 67).

37



Ce «'alaga» désigne toute chose qui s'accroche, telle une sangsue. C'est,
alors, que le foetus commence a se developper, quand 1’oeuf se transforme
en une «moudgha», masse de chair qui constitue I'embryon.

La Sourate (22, verset 15) résume les phases de cette morphogenése comme
suit: « Nous vous avons créés, a partir de la terre, puis d'une noutfa, ensuite
d'une ‘alaga, ensuite d'une moudgha moukhallaga et non moukhallaga...
Nous placons et maintenons, dans I'utérus, ce que Nous voulons, jusqu'a un
terme, puis Nous vous faisons sortir enfant, pour qu'ensuite vous atteigniez
I'4ge adulte ... »

Le mot « moukhallaga » signifie, entre autres, une création parfaitement
achevée ; la moudgha non moukhallaga, signifie mal achevée, aboutissant,
en cours de grossesse, & un embryon mal formé ou disproportionné, selon
certains exégeétes.

« Dieu vous forme, dit le Coran, a l'intérieur du corps de vos meres,
formation apres formation, dans trois «ténébres» (S., 39, verset 6).

le mot «ténébres» est vague, ce qui a donné lieu a diverses interprétations ;
certains, parmi les anciens exégetes, ne pouvaient y entrevoir qu'une
succession de phases, dont on ne peut guere suivre le développement, étant
entierement cachées, d'ou lI'impossibilité, pour eux, de déterminer le sexe du
foetus. Des auteurs modernes croient pouvoir interpréter ces trois ténebres
par les trois plans anatomiques qui protégent I'enfant, en cours de grossesse,
c'est-a-dire la paroi abdominale, l'utérus et enveloppes du foetus ; pour
d'autres, ce seraient les trois paires de ligaments ou les trois feuillets
embryonnaires. S'agit-il des « trois couches a partir desquelles naissent tous
les organes de I'enfant » ? (comme le souligne L. Pernoud, dans son ouvrage
de vulgarisation « Jiattend un enfant » p. 121).

Ainsi donc, le Coran spécifie, qu'avant I'échéance des quatre mois, un
nouveau-né foetal se constitue, in utero ;

« 11 (Allah) vous a dotes de l'ouie, de la vue et des viscéres» (sourate 18,
versets 7 et 8). Pouvons-nous voir, dans ce verset, la succession
chronologique des organes sensoriels, commencant par l'audition, puis la
vision. On serait tenté de corroborer cette succession, soutenue par d'autres
versets. dans d'autres cas, afférant a la vie de I'hnomme, par le fait que le
nouveau-né entend, dés sa naissance, alors qu'il ne commence a voir qu'a
partir du quinzieme jour.

On pourrait étre tenté aussi de définir, a partir, des trois périodes de quatre
mois, l'échéance minima, pour légitimer I’avortement ; car, le souffle de la
vie ne commence a animer le foetus, qu'apres ces trois étapes. Or, un hadith,
rapporté par Tabardny, dans son « Mo’jam » et Bezzar dans son Musnad,
limite cette échéance a la premiere semaine de la conception, au cours de
laquelle la goutte de sperme dite « noutfa » , est considérée comme un noyau

38



embryonnaire animé d'un souffle cellulaire. A I'occasion de la soutenance
d'une thése de doctorat sur l'avortement, dirigée, a la Faculté de médecine de
Rabat, par mon ami et collegue, le professeur Taib Chkili, j'ai essayé
d'expliciter cette notion que la tradition prophétique, en l'occurrence, vient
corroborer. Certains jurisconsultes musulmans, meéconnaissant ce hadith,
hésitent sur la détermination du délai maximum ou doit débuter la
conception, optant pour le 1* stade ou « la noutfa » se transforme en
grumeau de sang palpitant, c'est a dire la premiére quarantaine.

C’est l'échéance retenue, par un comité ad hoc, constitu¢, au cours du Illéme
Congrés Médical Mondial, qui a tenu ses assises, dans la cité saoudienne de
Dhemmam, et auquel nous avons participé, le professeur Chkili et moi-
méme, en tant que responsable dans la Ligue Arabe, de la coordination de la
terminologie scientifique, du monde Arabe. Certains pays musulmans,
comme I'lrag, ont déja opté pour ce délai, dans leur législation respective, a
I'encontre de tout avortement, opéré, durant les premiers quarante jours de la
fécondation.

Mais, nous appuyant sur la tradition formelle, nous continuons a prendre,
pour point de départ, le début de la gestation. dite nidation, c'est-a-dire,
lI'implantation de I’oeuf fécond¢ sur la muqueuse utérine.

La fécondation accomplie dans la trompe, ’oeuf se dirige lentement vers
I'utérus ou il va étre accueilli, protégé, nourri ; ce voyage dure 3 a 4 jours ; la
nidation n'aura lieu qu'au 7°™ jour, aprés la fécondation « ...la muqueuse
utérine est alors préte a le recevoir...»

« Ce cycle de formation spermatozoide demande 70 jours a 75 jours, auquel,
il faut ajouter 10 a 15 jours de trajet dans 1’épididyme et le canal déférant
avant de retrouver le spermatozoide libre dans le sperme, au moment de
I'éjaculation » ( Laurence Pernoud, in « j'attend un enfant », ed. Horay, 1994,
pl108).

Les réveélations coraniques, sur la plan ontogénétique, depuis quatorze
siecles, semblent, ainsi, saligner sur les découvertes scientifiques,
notamment, depuis I'emploi des premiers microscopes qui ont permis
d'apercevoir, en 1677 certains développements, au sein de I'utérus.

Quant a l'avortement, il devient Iégitime, en cas de prévention médicale de
l'aggravation de I'état pathogene de la femme enceinte, durant la grossesse ;
la vie de la mére, étant, alors, en danger, une interruption de grossesse, est
censée la sauver. L 'avortement qui découle de viol, inceste ou toute union
illégitime, est délictuel, L'avortement pour cause d'anomalie embryonnaire,
n'a pas été envisagé par I'lslam, qui a seulement déconseillé, préventivement,
certaines unions consanguines ou autres. Un des grands jurisconsultes de
I'lslam, 1bn el Qayyim (du XlIlleme siecle ap. J.C) a souligné la ressemblance
de l'enfant a ses parents, car le liquide germinal provient - dit-il - de toutes

39



les parties du corps de ceux-ci ; dans un hadith sur la prééminence de cette
similitude, le Prophete spécifie que I'enfant ressemble & sa mere, quand le
liquide germinal de celle-ci, durant la fécondation, devance celui du pére,
« Osama, fils de Zaid, enfant adoptif du Prophéte, « avait un teint comme du
goudron et son pere était plus blanc que le coton» (hadith).

Un «qaif », chez les Arabes, était celui qui pouvait détecter la nature du
géne, chez le pére et le fils, a travers certaines particularités de leur physique.
Ce fut le cas d'Osama et de Zaid,considérés par un « qgaif », comme fils et
pére (Sonan, sauf Moatta) : hadith rapporté par Aicha.

La femme ne saurait recourir a ’avortement, pour limiter les naissances,
quand les moyens contraceptifs s’averent, parfois, inopérationnels, ratant
leur but, ou au cas ou ils ne pourraient étre utilisés.

Au cours d’une rencontre islamo- chrétienne, a Tunis, en 1974, sur le
planning familial, j’ai fait un exposé, au nom des délégations islamiques,
dans lequel j’ai défini les concepts et les préceptes de I'Islam, en
I’occurrence : la tradition islamique — ai- je remarqué — renforce la chasteté
prénuptiale de la femme, abhorre I’enfantement illégitime et prohibe
I’infanticide ou le foeticide, autant de préceptes qui decouragent une
fécondation aveugle. L’Islam s’oppose a tout curetage ( ou avortement) qui
n’est toléré qu’en cas de complications gravidiques.

Quant a la limitation des naissances, nous croyons devoir nous aligner,
d’aprés les normes de I’Islam, sur 1’éthique d’une « liberté consciente », idée
que j’ai également développée a Tunis. Le vrai croyant, dans une cité
islamique idéale, est anim¢ par un double impératif éthique, a savoir I’esprit
libéral et le sens de la responsabilité. Le musulman est libre ; sa liberte,
pleine et entiere, n’est limitée que par le respect de celle des autres. Il
assume, au sein de sa famille, de sa communauté, et aussi, vis a vis de
I’humanité, des responsabilités qui conditionnent ses options. Le croyant
demeure, entre autres, libre d’étre pronataliste ; mais, dans le cadre de ses
moyens et de ses possibilités, congus exclusivement, a la lumiere de sa
responsabilité. Seulement, Il n’est pas a la portée de tout le monde,
d’évaluer, judicieusement, et a bon escient, les dimensions de cette
responsabilité. Nous avons dans le traditionalisme souple et adéquat de
I’Islam, les données mouvantes qui en limitent les conditions et qui nous
permettent d’aplanir, cette difficulté.

Il est vrai qu’a I’échelle individuelle et pour des raisons plausibles, 1’Islam
ne s’oppose guere a une rupture du rapport sexuel. Le cas traditionnel du
(Azl) approuvé par le Coran et la Sounna, consiste dans un procédé
préservatif ou le coit est interrompu, avant I’éjaculation du sperme. A

40



I’époque, il n’y avait pas d’autres moyens contraceptiques, mais dans ce
stade antérieur a toute éjaculation, le principe permissif n’est guére contesté.
Le Messager d’Allah était pour la méthode pronée par les promoteurs du
planning familial , & savoir I’espacement des naissances. Elle est préconisée,
aujourd’hui, comme moyen indirect de limitation des naissances. Or, le
Prophéte a dit : « Je me suis proposé de proclamer I’interdiction de tout acte
de procréation non espacée, c’est — a — dire le « ghila » ou la naissance des
deux étres a lieu consécutivement la méme année) ; je me suis , alors, ravise,
en constatant, que ce procédé est en vigueur chez les Romains et les
Persans » ( Sonan sauf Bokhari).

La science a I'époque, chez les deux grandes puissances (Byzance et Perse)
n‘allait pas a I'encontre de cette habitude trés répandue, dans la plupart des
familles, méme en Arabie.

Quant a la durée de la grossesse, elle atteint, dans un processus normal, neuf
mois solaires ou dix lunaires, selon les calculs des obstetriciens. Le délai
minimum de grossesse, durant lequel I'embryon est concu vivant, est six
mois, d'aprés le Coran : «sa gestation et son sevrage durent trente mois»
(S.,46, verset 15).

Son sevrage est a I’échéance de deux ans» (S., Lokman, verset 4 ). Il reste,
donc, six mois du calendrier, selon le principe des concordances coraniques ;
en effet dans la sourate (46), seul le calcul solaire est adopté. Parlant des
hommes de la Caverne, le Coran dit : «llIs restérent, dans la Caverne, trois
centaines d'années et en ajoutérent neuf» (S., 18, verset 25). Or,ce delai,
ainsi ajouté, représente la différence entre la période solaire et celle lunaire.
La premiere est considérée comme la régle, la deuxiéme I'exception.

Le khalife Othman a accusé d'adultére une femme accouchée, aprés six mois
de grossesse ; Ali était contre lui, se fondant sur le verset du Coran qui porte
a trente mois, ’ensemble de la période de grossesse et du sevrage ; le temps
maximum pour I’allaitement étant deux ans, six mois suffisent, alors, a une
grossesse minimay (hadith rapporté par I'Imam Malek dans sa Mouatta).
Dans certaines législaltions occidentales modernes, les six mois sont retenus
comme délai minimum, en l'occurrence.

La deuxieme partie de ma communication concerne 1’Aide médicale a la
procréation. L’Islam encourage I’engendrement : « Contractez mariage - dit
le Prophéte - : car la meilleure de notre communauté est celle dont la
majorité des membres sont des femmes » (lbn Abbas, selon Bokhari) ;
maints hadiths sont nettement pronatalistes ; le Prophéte dit, s'adressant a la
communauté musulmane : Unissez-vous, procréez ; je me glorifie de vous
- C'est-a-dire de votre extension démographique -, parmi les peuples, le jour
du Jugement Dernier».

41



Certains peuvent remarquer que ce hadith se situe dans un certain cadre ou le
potentiel humain de I’Islam, au temps du Prophéte, dépassait, a peine, une
centaine de milliers de personnes.

Dans un second hadith : «Prenez pour épouse, la femme affectueuse féconde
(Abou Dawoud) ; un troixieme hadith conseille le croyant de porter son
choix sur une femme moins belle, mais féconde, qu'il doit préférer a une
femme charmante et stérile...».

Dans deux autres hadiths, le Messager d’Allah ordonne, ainsi, aux croyants :
faites un choix judicieux pour vos spermes».

« Epousez, ordonne le Prophéte, la femme féconde, apte a la procréation »
(Abou Dawoud et Nassaly).

« Epousez une femme de bonne souche, car le géne est dissimulateur... »
c'est-a-dire qu'il agit en douce. La science moderne ne parle-t-elle pas du
gene opérateur et régulateur ?

Le Prophéte a déconseillé tout mariage consanguin:«Prenez pour épouse -
ordonna-t-il encore-une femme étrangére (appartenant a une famille
éloignée), pour ne pas compromettre la disposition ou la qualité de votre
filiation».

La tradition prophétique décommande toute procréation issue d'une union de
personnes porteuses de germes pathogenes, c'est-a-dire dont le germe ou
cellules reproductives risquent de transmettre des caractéres excentriques.

Un assainissement genétique préventif, prévu par 1'lslam, essaie de protéger
les génes, pour empécher une telle transmission de marques ou d'empreintes
vicieuses, sur le double plan physiologique et psychique. Les caractéres
hérités peuvent étre lointains, dans la lignée ascendante ; la couleur de
I'enfant se ressent du teint de ses ancétres ; une ailleule négresse, a répercuté,
du temps du Prophete, sa carnation noiratre sur celle de l'enfant, issu,
pourtant, de parents de teinte blanche.

« Le Prophéte a interdit tout monachisme ou I'nomme s‘abstient d'un lien
nuptial légitime» (Tabarany et Nassaiy).

Le Prophete a décommande le célibat et la castration (Bokhari). 1l s'agit de
I'emasculation (les hommes) et I'ovariectomie (pour les femmes).

La législation islamique protege I'embryon, dans l'utérus de sa mére. Si dans
ce cas, il meurt victime d'une atteinte subie par la mere, il a droit a une
"dya", sorte de dédommagement, ayant, alors, la valeur d'une centaine de
chameaux (principal moyen de troc a I'époque).

Si, en l'occurrence, I'oeuf fécondé, durant les deux premiéres phases (noutfa

et 'alaga, de quarante jours, chacune) est rejete, la "dya", appelée "ghorra",
est valorisée, selon I'lmam Malek a une centaine de moutons (ou 500

42



dirhams, selon le rite hanafite (I)! Selon un hadith rapporté par Abou
Horeira, cette somme représentait le prix d'affranchissement d'un esclave
(acte trés recommandé par le Prophéte). Une autre recommandation du
Prophete concerne la femme enceinte ou celle qui allaite. L ‘Islam interdit
aux femmes croyantes de pratiquer le jeine de Ramadan, si elles craignent
un quelconque mal ou malaise, pour elles et leur embryon ou bébé : hadith
rapporté conjointement par lbn 'Abbas et Ibn '‘Omar. Le jelne diminue et
arréte la sécrétion lactée, que la femme ne saurait récupérer, apres 3 ou 4
jours de jeline. La compensation des jours non jelinés n'est pas envisagée par
la Charia, qui tient compte de l'état de faiblesse de la femme, durant les
trente mois de grossesse et d'allaitement. Pendant ce délai, toute nouvelle
grossesse est décommandée.

Certaines patientes, malgré leur faiblesse physique, s'accrochent, codte que
colte, par religiosité, au jetne, négligeant les recommandations de la Charia,
étayées par celles de leur médecin. C'est un grave péché, dans lequel une
bigoterie excentrique, chez le recalcitrant trop rétif, y voit un acte
dévotionnel.

La femme enceinte, taxée d'adultére, n'est astreinte & aucun chatiment
corporel, avant lI'accouchement et I'allaitement de son bébé, (selon un hadith
cité par Moslim, Ibn Hanbal, Abou Dawoud et Tirmidhy).

« L'Eugénie, présentée comme une idée nouvelle en Amérique et en
Allemagne — précise O.Pesles (2)- , est un article de loi ancien en Islam. Des
le début, 1'Islam malékite a fait de la consommation du mariage un élément
essentiel, avant la plupart des législations modernes. L'lslam interdit les
pratiques malthusiennes ; la femme a droit a la maternité et le mari ne saurait
I’en privery.

Quant a la stérilisation, c'est-a-dire I'empéchement de création, elle n'est
tolérée que dans les conditions précitées, a l'occasion d'un avortement
légitime.

Cette légitimation est conditionnée par la certitude que le foetus, issu de
cette opération, n'en subisse aucun mal physique ou psychique :

Tels sont, les concepts et préceptes pronés par I'lslam, dans cette occurrence
essentielle, de la vie de I'embryon.

(1) Le dirham valait 1/10 du dinar, c’est-a-dire un demi-gramme d’or
(2) « La Femme musulmane dans le droit, la religion et les moeurs »Ed.,
Laporte Rabat, 1946 p. 30 et suite.

« Testament dans le rite malékite ». Ed.Moncho. Rabat, 1932 p.49

43



PLANNING FAMILIAL OU PROBLEME DEMOGRAPHIQUE ET
DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE*

L’accroissement de la population mondiale, aprés I’¢re industrielle, a

atteint des coefficients vertigineux ; d’un milliard et demi en 1900, cette
population passe a trois milliards et demi, en 1970. Les techniques de
limitation de mortalité étayées, en Europe et aux Etats-Unis, par des
transformations sociales et économiques fondamentales, essaient de
s’équilibrer avec des techniques paralleles, qui, en réduisant le taux
d’ignorance, d’analphabétisme et de méprise dans la reproduction, abaissent
le taux de natalité. Une stabilisation démographique devrait, ainsi, se
cristalliser, en principe, dans 1’équilibre entre les naissances et les déces.
Dans une zone considérée comme la plus moderne du Monde, les Etats-Unis,
une « explosion démographique » fait passer ’effectif de la population de 76
millions en 1900, a prés de 205 millions en 1970. Dans le probléme
démographique, plusieurs points sont en corrélation: le taux de natalité, le
taux de mortalite, le coéfficient de fécondité, le facteur socio-économique
etc... Une planification familiale tend a équilibrer ces données, pour abaisser
la mortalité, réduire les naissances, en limitant la procréation. par des
moyens contraceptifs. I convient de distinguer ce qu’on a appelé la «
régulation démographique » ou la limitation des naissances, de la
planification familiale (family planning), congue comme moyen de
protection maternelle et infantile, visant.notamment, la réduction du taux de
mortalité, chez I'enfant, par une thérapeutique préventive appropriée. Tous
ces facteurs s' interférent, pour créer un champ de neutralisation réciproque.
Ce qui est curieux, c'est que, parfois, une mortalité élevée favorise une forte
féecondité et crée des impératifs socio-économiques inversés. La procréation
en Afrique tropicale, par exemple, doit atteindre son summum, pour assurer
un équilibre démographique. Les responsables s'ingénient, préalablement, a
mettre sur pied un systéme social adéquat, susceptible d' abaisser le taux de
mortalité, avant de lancer toute politique contraceptive, tendant a répandre
les pratiques anticonceptionnelles.
On emploie, parfois incorrectement, le terme d' «explosion démographique»,
sans faire de distinction entre le taux d'accroissement de la population, la
superficie utile d'un pays et les moyens effectifs de son développernent.
Certains économistes britanniques ont calculé, qu'il y avait moins
d'habitants, par acre cultivé, en Chine qu'en Grande Bretagne ou au Japon, la
proportion étant respectivernent de 7,9 et 13

* Texte de Communication faite, par le Professeur Benabdallah A., au nom des pays
musulmans , au Colloque islamo-chrétien, organisé a Tunis, en 1976

44



Le facteur socio-économique entre aussi en jeu, pour créer une ambiance
propice. Mais, ce facteur n'est pas tout, car « le probleme de I'emploi et non
pas la capacité technique de produire de la nourriture, représente le point
critiqgue dans 90 a 100 pays, comprenant 70 pour cent de la population
mondiale.. Les réactions en chaine de la croissance démographique rapide,
du taux de chdomage et de sous-emploi croissant, et d'un pouvoir d'achat par
téte bas, pourraient constituer, a eux seuls, tout le processus d'amélioration
de la situation économique et sociale. En I'exemple des Etats-Unis, nous
constatons que l'accroissement de la population est dd, surtout, a un autre
facteur: l'immigration, estimée a 40%, dans les dix années du siécle. En
1971, les Etats-Unis ont connu, méme, une période de dénatalité, provoquée
par un grave fléchissement des taux de naissance. Les facteurs qui entrent,
ainsi, en jeu, varient d'un pays a un autre, et, les solutions sont fonction de
cette variation. C'est pourquoi, le Congrés américain a adopté, en 1971,une
loi, empéchant la contraception, ce qui fait obstacle a I'enseignement du
planning familial. N'empéche que, faute d'usage légal de contraceptifs, une
forte proportion de personnes ont recours a la stérilisation chirurgicale;
pratique renforcée par la loi de 1972, aux termes de laquelle peut étre opére
l'avortement, sur demande par un médecin autorisé».

Cette législation diminue les risques éventuels des avortements illicites
(200.000 a 1.200.000, chaque année), destinés a empécher une naissance non
voulue. Dans cette optique, le 1égislateur americain tend, pour limiter les
dégats, et mettre fin a une pratique inhumaine, qui est l'interruption
volontaire d’une existence virtuelle, a encourager par étapes, la technique
contraceptive et le planning familial. Cette innovation se cristalliserait,
notamment, par la priorité donnée aux études de biologie de la production et
a la recherche de meilleures méthodes, permettant aux individus de
"maitriser eux-mémes la fécondité": Il s’agit, donc, de moyens nouveaux,
pour mettre sur pied une éducation sexuelle appropriée.

Voyons, maintenant, comment un Etat socialiste, par trop léniniste, comme
la Chine, envisage le probleme. Le chiffre global de la population a été
estimé en 1968, a 713 millions de Chinois et le taux d'accroissement a 2%.
Une premiére campagne de planning familial a été lancée, dés I'année 1956,
par une large diffusion des moyens contraceptifs, accompagnée de conseils
sur leur utilisation; ce procédé de tatonnement demeure, sans danger, dans ce
premier stade, car elle ne dépasse guére les contours d'une éducation
contraceptive libérale. Mais, la Chine, qui avait encore a combattre
I'analphabétisme, se trouvait, alors, en pleine période de décantation, étant
donné le cours de sa transformation en Etat socialiste fort et moderne,
comptant sur ses propres forces et sur le génie de son peuple. « Une grande
population est bonne et non une mauvaise chose », disait le président Mao,

45



en 1958; car, avec I’industrialisation et I'accroissement de la production
agricole, la force de travail manquait et, manquera, encore plus. Une
population nombreuse, agissant en autodéfense , menant une guerre du
peuple sur son propre territoire, rend la Chine invincible. Cette attitude de
"Neutre" n'empéche guere la mise sur pied d'un systeme de planning
familial; mais, le caractére libéral d'une telle politique permit a la masse
rurale, de rester dans I'expectative, alors que les cadres et les intellectuels,
qui se rendirent dans les campagnes, aprés 1958, pour répondre au grand
appel de Mao , apportérent avec eux l'enseignement de la régulation des
naissances. Mais, dés 1963, sous l'impulsion de Mao, la planification des
naissances est lancée avec vigueur, soutenue par des équipes médicales
mobiles, et par la grande diffusion des procédés intra-utérins de
contraception. La, l'essentiel, aux yeux du socialisme, c’est l'absence
d'intimidation et de pression économique, sur la famille . L’émancipation de
la femme, son droit a I'étude, sa conscience accrue, sa contribution effective
a I'érection d'un foyer solide, autant de facteurs qui justifient le libre choix,
basé sur les possibilités et les moyens de chaque famille. Cette notion de
libéralité dans tout systéeme de planning familial, demeure le ressort vital et
le secret de réussite, car le peuple est amené, par des tests successifs, a se
former, librement, une idée judicieuse de son intérét. L'intérét général bien
entendu de la nation, reste, dans toute communauté, qu' elle soit socialiste ou
autre, le pivot qui axe et régularise toute réformation de structure. L'lslam,
dans sa simplicité, sa souplesse, son adaptabilité a toutes les exigences
humaines, a tous les impératifs rationnels, est la doctrine la plus libérale. Son
optique initiale, et, partant ses options, sont fonctions d'une Vvue,
foncierement humaine, des mobiles réels, qui justifient la mise sur pied d'un
systéeme culturel, intellectuel, social ou économique. Un principe islamique
original considéré, comme critere valable de licitation ou de légitimation,
« la sagesse d'une bonne coutume ». C’est sur ce principe que I’Imam Malek,
grand animateur du rite qui porte son nom, base ses options qui expliquent
l'afflux de ses adeptes en Afrique, Continent bien par connu par son
"attachement a la coutume™ ancestrale. Le socialisme, aussi bien dans sa
forme marxiste, que dans I' optique islamique de I'intérét social bien entendu,
implique l'abnégation, l'altruisme, la maitrise de soi, autant délements
moraux qui renforcent, le cas échéant, toute technique jugée utile, méme
contraceptive.

La Chine suggeére, ainsi, aux jeunes, de retarder I'dge de leur mariage,
c'est-a-dire,le temps de reproduction, jusqu'a 25 ans, sinon plus tard. Le
Prophete Mohamed avait épousé, a cet age, sa premiere femme Khadija ; la
dynamique islamique, a laquelle le socialisme Chinois se rallie
curieusement, tend a déverser le trop plein d'énergie , dans la vie active que

46



meéne le musulman. « Que celui qui peut assumer ses obligations familiales,
se marie, sinon qu'il s'abstienne » dit le Prophéte. Le jeune Chinois trouve un
palliatif, dans les sports et I'entrain pour I'innovation et le travail productif.
« Le bonheur de la jeunesse », diraient les Chinois, n' est pas la licence
sexuelle, qui signifie aux Etats-Unis un nombre annuel de 1.700.000
nouveaux cas de syphilis. Le Socialisme, tel qu'il est congu par la Chine,
n'est pas un acquis dans lequel on peut s'installer, mais, un effort permanent
de rééducation de I'nomme (1)

La Révolution culturelle, que j’ai vécue, personnellement, en Chine, ne fut
que l'institutionalisation de la vision fondamentalement pédagogique du
révolutionnaire, destiné a accélérer I'évolution des motivations et des
aspirations individuelles, clé du comportement et, notamment, du
comportement reproductif.

Dans une intéressante interview, le Directeur de la Banque mondiale,
soulignait la nécessité pour le Tiers-Monde, de limiter, a tout prix, sa
croissance démographique, sans quoi, cela conduirait certainement a une
catastrophe planétaire(2)

Le Monde connait, effectivement, une confusion totale: « Alors que
I'économie, (3) fait l'objet d'une planification, de plus en plus rigoureuse,
dans le Tiers-Monde et ailleurs, on laisse les populalions s‘accroitre,
diminuer, émigrer etc... presque, sans aucun effort rationnel, cohérent, sauf
de rares exceptions, comme la Chine - pour diriger ces mouvements... Est-il
besoin de souligner que la planification économique reste gravement
hypothéquée, tant qu'elle n'est pas accompagnée d'une planification de la
croissance démographique ? planification qui, cela va sans dire, n'a pas
besoin d'étre malthusienne, mais, peut aussi bien étre pronataliste, comme la
politique de population de la Roumanie(4).

« Or, la plupart des pays du Tiers Monde n'ont pas de politique globale de
développement rigoureusement définie ; souvent, ils n‘ont méme pas fait
I'inventaire de leurs ressources. Aussi, adopter, sous linspiration de
conseillers  occidentaux des politiques de population, définies
presqu'uniquement en termes de limitation des naissances, doit étre dénonce,
comme une facon érronée de poser le probleme de développement et un
moyen dangereux de détourner l'attention du Tiers-Monde des problemes les
plus importants, qui sont , par définition, de nature politique. La population

(1) (la Pensée de Mao Tse Toung. J. Codfin — Privat. Paris 1971).

(2) (The Observer, London 3, Oct. 1971)

(3) Développement et Civilisalion — Numéro spécial (47 et 48) Paris - 1972 p.128)

(4) Suite & une forte chute de la natalité, la Roumanie a pris, depuis 1968, une série de
mesures devant encourager la natalité.

47



n'est pas la seule tendance sociale, sur laquelle nons pouvons avoir une prise
solide (5)

La population sera, peut-étre, la plus difficile a planifier, de toutes les
variables de bases du processus de développement ; et nous avons des doutes
sérieux, méme concernant la capacité de I'homme d'y parvenir, en stade
actuel de I'évolution politique, culturelle et spirituelle de I'humanité".
L’auteur ajoute: ainsi la tentative répétée de nombreux spécialistes
occidentaux, de définir une politique de population, dabord, en termes
malthusiens (qui est leur base idéologique), et, ensuite, en termes de
limitation des naissances.... doit étre rejetée par le Tiers Monde ; car elle
repose sur une confusion conceptuelle fondamentale, a savoir celle entre la
motivation contraceptive(6) et la fourniture de services contraceptifs. "Une
politique de développement économique vigoureux reste la clé de volte
d'une politique de population, visant a limiter les naissances...; la base de
toute politique de population, dans les pays non industrialisés, ne peut étre
que I'élévation du niveau de vie et la stabilité de I'emploi. L'application de la
Charte d'Alger des droits économiques du Tiers Monde ( défini par le groupe
des 77 , a Alger en Octobre 1967), est directement liée aux problemes de la
contraception.

C’est de l'application de telles mesures économiques que depend la création
de la motivation contraceptive, sans laquelle toute campagne de stérilisation
demeure vaine(7). Si la limitation des naissances s‘avere, parfois, non
seulement un principe valable, mais indispensable, sa réussite demeure
fonction d'une application appropriée, qui tienne compte des contingences
locales. La structuration seculaire doit étre préalablement réformee, en
éliminant les attitudes nihilistes d'un patriarcalisme, qui se confond avec
l'authentique traditionalisme de [Ilslam. Le danger des techniques
contraceptives modernes réside dans une procédure d'intrusion aveugle d'un
article d'exportation”, sans égard au contexte culturel que 1'lslam intégre
dans une éthique générale, qui doit faconner la société. Une étude
substantielle (8) met en avant une série de mesures susceptibles d'accroitre la
motivation contraceptive, dans le Tiers Monde: prévoir, outre la lutte contre
la mortalité, I'émancipation morale de la femme, des cours d'éducation
sexuelle, d'orientation familiale, au niveau secondaire ; avec le choix du

(5) Développement ...etc ibis p.131

(6) 1l entend par 13, le désir qu’une personne peut avoir de pratiquer la contraception, en vue d’espacer
ou de limiter les naissances

(7) P. Demeny, « The economics of population Control », conférence de 1’Union Internationale pour
1”étude scientifique de la population, London sept. 1969, p.6.

(8) I’elaboration et la mise en oeuvre de politiques de population dans le Tiers-Monde : Obstacles et
possibilités par Pierre Pradervand. Développement et Civilisation, 1972 ( n° 47, 48)

48



moment psychologiquement propice (post partum) (c'est a dire aprés
I'accouchement), pour inculquer a la femme des notions de planning familial,
par l'intermédiaire de services de protection maternelle et infantile.
Or, les disciplines classiques du Figh (droit musulman), intégrées dans les
programmes des cycles secondaires et méme primaires, répondent
amplement a cet appel de la nature, dans un contexte d'éthique sociale. La
fille et le garcon recevaient, sans pudeur factice, des enseignements, jetant
une vive lumiére, sur I’efficience réelle de tout rapport sexuel, dont l'objet
demeure une procréation, dans les limites des moyens disponibles. En 1960,
J’ai représenté le Monde Musulman, dans un Congres tenu a Hambourg sous
les auspices de I’Unesco, pour intégrer, dans les programmes de
I’enseignement primaire, les premiéeres notions de vie sexuelle, adoptés déja
par I'Islam, un millier d’années, auparavant. L'Islam recommande, méme,
d'éviter toute union conjugale, faute de possibilités ménageres adéquates;
« le mariage, dit le Prophete n'est permis qu'a celui qui peut en assumer les
consequences ».
Le mariage a le double sens d'union conjugale et d'¢élaboration d'un gite
convenable, bien choisi pour recevoir du monde, ce qui implique le pouvoir
matériel d'ériger un menage, sur une base socio-économique solide.
Nous pouvons nous demander, ici, comment se présente le probléeme en
Afrique du Nord (9)
Le Maroc essaie pour résoudre le probléme démographique, d'étayer la
planification familiale, par des mesures tendant a resorber le chdmage et
remeédier au surpeuplement. Une politique démographique, de toute urgence,
doit donc, d' aprés les responsables, étre mise oeuvre, comportant les trois
volets suivants:
1) La création d’emplois dans les villes
2) Aménagement urbain et lutte contre les bidonvilles
3) Politique d'émigration temporaire. L'abaissement du taux de natalité, ne
fera que contribuer a une solution aux probléemes de nutrition, de
scolarisation, de I'habitat et de I’emploi , en atténuant leur acuité. Quant a
la planification familiale elle-méme, on se propose d'instituer un systeme
libéral, qui laisse a la famille toute latitude de choisir le nombre d'enfants
gu'elle désire avoir, en fonction de ses moyens. Mais, des services
d'éducation contraceptive sont mis en place, bien équipés en materiel et
en personne, pour aider les familles, en dehors de toute contrainte , a
faire un choix adéquat et judicieux. Un programme d'information

(9) Programme de planning familial en Afrique - Centre de développement de
I’organisalion, de coopération et du développement économiques-Paris, 1970,p.14.

49



éducative prévoit, donc, [l'utilisation de moyens appropriée » de
communication, avec les masses et la création d'un corps d’animatrices et
animateurs, pour expliquer les différents aspects de la planification familiale.

Ainsi, le Maroc essaie d’éviter toute attitude brusque, allant a I'encontre d'un
« traditionalisme », quelquefois aberrant. Il continue les recherches, tout en
optant déja, pour une politique contraceptive, sans heurt. Il semble se garder
bien de lancer de grands slogans catégoriques et de blesser gratuitement des
susceptibilités, chez un peuple islamique, influencé, tantét par 1’acception
littérale des traditions, tantdt par une généralisation hative, qui tient peu
compte de l'ensemble des impondérables culturels, sociaux ou socio-
économiques de la communauté musulmane. En sériant, certes, les
problémes, nons devons nous astreindre, d'abord, a [I'‘élaboration d'un
mécanisme, efficient pour la protection de la mere et de I'enfant, congue et
présentée comme partie intégrante d'un tel systeme préventif, sur le plan de
la santé. Le planning familial peut, alors, étre bénéfique. Quels que soient le
taux de l'analphabétisme, le niveau de l'infrastructure sociale et le processus
de développement économique de la nation. Ce processus constitue un
substrat indivisible et un ensemble homogéne, dont les supports ne doivent
guere étre isolés les uns des autres. Quand un probleme est placé, dans son
contexte réel, les atouts de base tels le milieu familial, le niveau éducatif et
sanitaire, l'impératif social et le support économique bien entendu,
s'integrent, comme élements spontanés, dans une équation humaine
harmonieuse. 1l faut, donc, réaliser une approche a l'ensemble des
problemes, en vulgariser les données, présenter des tests srs, pour mieux
convaincre, car, quel que soit le degré d'analphabétisme, un milieu
socialement éduqué, demeure apte a saisir les nuances les plus subtiles d'un
processus donné. La tendance a une forte natalité, repérée chez I'Africain, en
général, a pris naissance, dés I' Antiquité, sous lI'impulsion du régime tribal,
dont le volume démographique conditionnait le potentiel militaire ; d'ou une
attitude pro-nataliste, caractérisée par un taux de fécondité tres élevé, a
I'image d'un prestige factice, base sur la quantité. Le Hadit du Prophéte, qui
dit: "procréez, multipliez-vous. Je serai fier de vous, le Jour du Jugement »,
se situe dans ce cadre, dautant plus que le potentiel humain de I'lslam au
temps du Prophéte, dépassait de peu une centaine de milliers de personnes.
Ces dimensions idéales de la famille patriarcale, gonflées, outremesure, par
les effets de la polygamie et du concubinage, prenaient, avec le
développement socio-économique de la "nation™, des proportions moindres
et le taux de fécondité tend, surtout en Afrique du Nord, a baisser du chiffre
7,5 enfants par famille, a un chiffre, s'échelonnant entre 3,5 et 5. D'aprés

50



Caldwell (10), le systéeme de la famille nombreuse, donc de la fécondité
élevée, repose, en Afrique, sur trois éléments essentiels:

les enfants, représentant un atout économique, assument une partie du
travail, assistent les personnes agées ou malades et contribuent, par leur
nombre, au prestige des parents. Mais, ce trio est surtout occasionné par
I'absence de tout organisme d'entr'aide ou d'assistance sociale, érigé par I'Etat
a l’echelle nationale. Le panorama classique d'une cité mediévale
maghrébine, par exemple, montre l'inanité de problémes, que le citoyen
musulman ignorait a I' époque, parce qu'ils sont, spontanément, éliminés par
des attitudes neutralisantes. Nous citerons, pour mémoire, certaines données
illustrant le processus "d'historicité"”, pour éclairer l'arriére-plan du milieu
islamique, au Maghreb. Certes, les caractéristiques socio-économiques, telles
qu'elles se présentent, dans ce processus, constituaient un facteur
déterminant, qui est de nature a nous orienter, dans I' élaboration de toute
politique démographique. Dans quelles mesures, I'éthique islamique a pu
avoir libre cours, dans cette societe, pourtant africanisee et tribalisée ou un
particularisme excessif devait avoir pour conséquence, une forte
décentralisation . Le Maghreb du IXe siécle a été plutot plus peuplé (11).
Mais, faute de statistiques démographiques, méme pour un Makhzen bien
organisé,(12), tout dénombrement demeure vague, et, sans rapport avec le
réel. En Europe méme, la population ne commengait a étre connue, qu'a
partir de 1850; et c'est, depuis 1880 seulement, que le recensement en France
se fit, par bulletins individuels, seul procédé présentant certaines garanties.
Quelques explorateurs n'ont pas manqueé, cependant, d'avancer des chiffres, a
partir d'une estimation approximative. Pour le Docteur Reynaud, la
population maghrébine gravitait entre 9 et 10 minions (13). Léon Godard
I'estimait a huit millions et non a quinze, comme le veulent Jackson et autres
(14). Gustave le Bon corrobore ces chiffres, en faisant état de six a sept
millions d'individus en 1880 (15). Seul Mouliéras (16) qui, en 1895, parle
de vingt quatre a vingt cinq millions d’habitants, fait, pourtant, allusion a
I'unanimité faite par les géographes occidentaux , a n' accorder gue cing a six
millions d'ames. Mouliéras n' a pas manqué de prévenir un accroissement, au

10) Selon la régle de Carette, concernant I'Algérie. Le chiffre de la population armée
augmentée d’un quart, représentant les non-valides. est égal au tiers de la population totale
des tribus.

11) The control of family size in Africa-demography 5, 1968 p.600).

12) Gautier, Siécles obscurs du Maghreb p.405

13) Hygiéne et Médecine au Maroc. Alger 1902 p.5

14) Description et Histoire du Maroc - Paris, 1860 p. 8

15) Civilisation des Arabes p. 263

16) Le Maroc inconnu 2 T. 1895.

51



double, de notre population, en l'espace d'un siécle. « Si - dit-il - cette
contrée privilégiée échappe, pendant cent ans encore, a l'avidité des nations
conquérantes, elle aura, a la fin du XXe siécle, une quarantaine de millions
d’habitants (17) . Pourtant, des vagues épidemiques qui déferlaient sur la
zone méditerranénne, depuis le XVIIé siecle, auraient provoqué une
mortalité massive et réduit le nombre de la population. Paris aurait éte,
entre 1619 et 1668, le théatre de cing épidémies successives, dont une seule
aurait fait quarante mille victimes.

« La longue paix dont avait joui le Maroc -dit Henri Terrasse-(18), avait dd
accroitre de sa population. Le Maroc, riche en ressources naturelles, se
suffisait largement a lui-méme. Quand les disettes sevissaient dans certains
pays méditerrannéens, comme la Tunisie et le Portugal, le Maroc ne
manquait pas de les assister : L’Empire Fortuné était un grenier inépuisable,
une vaste réserve ou le cheptel comptait, - fit remarquer Charles
Lamartiniére(19)-, 48 millions d'ovins et six millions de bovins. Cette
richesse, sir garant d'une autarcie efficiente dans le Maghreb , commenca a
faire douloureusement défaut, sous le Protectorat qui n'a pas pu enrayer les
conséquences désastreuses de la sécheresse de 1945, qui fit un million de
victimes, dans le Sud du Maroc. Cest que, avant l'avénement du
colonialisme, I’économie marocaine dont le fonds était triple (élevage,
culture céréaliere et arboriculture) fut, reconnait Terrasse, « logique et
stable » - « Il y a eu -affirme Doutté - une époque ou toutes les campagnes
étaient couvertes de cultures; des irrigations bien entretenues permettaient
probablement I’arboriculture ; et, vraisemblablement, des vergers
s'étendaient la ou aujourd’hui, nous ne voyons plus que des cultures de
céréales; bref, le pays (il parle des Doukkala), était dans un état de prospérité
qu'il ne semble pas avoir connu depuis » - Léon et Marmol dépeignent le
Maroc comme couvert de foréts qui sont aujourd'hui complétement disparues
(21). Le Moyen-Atlas fut la vraie montagne pastorale du Maroc (22), mais
tout était couvert de paturages gras. Depuis le Vllle siécle de I'hégire, les
Almohades, qui mirent fin a la gabegie financiere de [I'Andalousie,
favoriserent, encore mieux, l’agriculture, sans négliger l'industrie, qui se
cristallisait, entre autres, dans des manufactures de papier, des verreries, des

17) Idem, suite

18) Histoire du Maroc, T.2 p.17

19) Dans son ouvrage « Question du Maroc », paru 1859, Godard confirme, aussi, cette
estimation dans son ouvrage publié en 1860.(Description et Histoire du Maroc (p.1881) soit
40millions de moutons,10 & 12 millions de chévres, 5 a 6millions de boeuf et de vaches etc...
(20) Dans son ouvrage « Marrakech » (fascicule ler, p. 203)

(21) Ibid p. 230

(22) Institution, Surdon p. 251

52



fonderies et des ateliers de production artisanale. Le commerce marocain fut
internationalisé, grace a une politique tolérante qui anima les musulmans,
devenus - reconnait André Julien -, « Les premiers a organiser les formes de
leur commerce, selon les nécessités du trafic international ».

Une escadre navale de plus de quatre cents unités, devint, selon la propre
expression d'André Julien — « la premiere de la Méditérranée ». Le Maroc
s'erigea en leader du Monde Musulman. Le pouvoir d'achat semble avoir été
au Maroc, - souligne Ibn Battouta - le triple de ce qu' il fut, alors; en Egypte.
Le Sultan mérinide Abou el Hassan fut — précise encore André Julien- "le
souverain le plus puissant du siécle". Aux prises avec des difficultés
suscitées par la Reconquista ibérique , le Mérinide Abou Inane put soulager
la paysannerie défaillante, par une politique de distribution des terres et la
répartition, gratis, de matériel agricole.Désormais, I'économie marocaine
sera, de plus en plus entameée, par le grand effort que le Makhzen déploya.
pour endiguer la vague qui déferlait sur le littoral. Elle en ressentit un choc,
d'autant plus marqué que les routes traditionnelles, en parties bloquées,
I'incertitude du lendemain, l'insecurité des carrefours proches des enclaves
détenues par I'ennemi, constituaient autant de facteurs qui bouleversaient les
données classiques de I'économie. L'exode rural vers les villes et leurs
banlieues, mieux protégées, démarrait, alors, pour la premiere fois, dans
I'histoire du Maroc, avec tout son processus subversif: bidonvilles,
promiscuité, etc...Un équilibre précaire, dans la balance commerciale du
Maroc, est alors, réalisé, grace a la victoire marocaine dans la Bataille des
Trois Rois ( Wadi Makhazine), et a l'or tiré du Sénégal et des rancons
portugaises; I'Empire était sur le point d'entrer dans le concert des Puissances
Européennes. Aux pdles industriels de plus en plus exploités, s'ajoutérent les
revenus des fermes expérimentales étatisées et des grandes plantations de
canne a sucre, dont le produit raffiné, suscitait I'émulation de Paris et de
Londres. Pour accroitre les échanges avec I'Europe, le souverain saadien
Zeidan envoya ses agents dans les grandes Capitales d’Occident, en vue
d'entreprendre une vaste propagande, pour les produits du Maghreb, son
cheptel et ses minerais; il prit des mesures tendant a protéger l'industrie
artisanale de la concurrence étrangere, et interdire I'importation de produits
anglais et autres. Le célébre empereur alaouite, Moulay Ismail, s‘assigna,
comme tache primordiale immédiate, de libérer les places occupées et de
cimenter l'unité . "Soucieux de défendre l'intégrité du Maroc, il ne I'était pas
moins - note Julien- de développer son activité économique. En fondant le
port de Mogador, le roi Sidi Mohamed Ben Abdellah, coupa court a l'activité
de contrebande des Européens , qui exploitaient le Sud Marocain. Devant les
intrigues de quelques pays de I'Europe latine, il s'adressa aux Nations
protestantes telles I'Angleterre, la Suéde, le Danemark et les Etats-Unis, avec

53



lesquels, il signa en, 1786, un traité de commerce et de navigation, pour 50
ans, renouvelé en 1836. Lors d'une sécheresse le Roi alaouite distribua,
durant tout un lustre, de larges subsides, que ’auteur de "Dorrat Essoulouk”

estimait a cinq millions de dinars (23). D’autres chroniqueurs signalérent des
distributions massives, de vivres dans les villes, des subventions, dans les
campagnes, des préts aux firmes commerciales, en vue d’importer les
denrées indispensables et les vendre, a bon marché. Sous le régne Moulay
Sliman (1792-1822), le Maroc envoya a la Tunisie et a la France, de grandes
quantités de blé, lors d'une disette qui y sévissait. Il exportait en Europe son
excédent de production; en 1845, il exporta 75.000 tonnes de blé et de
légumes secs, par le seul port de Mogador, qui recut, en 1911, juste a la
veille du Protectorat, 462 navires et exporta 38.000 tonnes de produits
marocains, contre une importation de 12.000 tonnes.La balance commerciale
était loin d'étre déficitaire. Les artisans, dont le nombre a été estimé a la
moitié de la population totale des villes(24 ), évoluaient, dans le cadre d'un
régime corporatif trés libéral « qui ne s'altérera, - reconnait Palles - qu’au
contact de I'Occident ». La variété des matiéres premiéres permettait a
l'artisanat de prospérer, méme dans le bled. Une industrie mecanisée,
transformait, aux alentours de Mazagan, dés 1664, des cotons, de production
locale, dont la qualité, tres appréciée en Europe, approchait de la variété "Sea
Island”, aux longues soies américaines.Ce standard, assez élevé, incita
Edward Doutté (25), a reconnaitre qu'il a emporté, de ses voyages d'études
au Maroc, la conviction que les populations de ce pays vivaient, d'une vie
économique plus intense et mieux organisée que les Algériens » - Mais,
aprés l'intervention coloniale, 1'économie péréclitait, le pays s’appauvrissait,
le Trésor national s'anémiait, ce qui provoqua « une diplomatie a la
financiére » - comme l'appelle si ironiquement, André Julien -, misant sur la
ruine économique du Maroc, pour hypothéquer son avenir et le dominer
politiquement. Quant au mode et au niveau de vie, dans le vieux Maghreb, le
citoyen jouissait des effets d'un mécanisme d'assistance et de prévoyance
sociales, contre des facteurs subversifs et des élements malsains, qui
soulevaient les bas-fonds de la société médiévale. Cette société souffrait de
mille maux, que venaient aggraver ces fléaux classiques: la faim, la maladie,
Iignorance et l'arbitraire. Le Maroc constituait, alors, un des rares il6ts,
jouissant, dans le monde civilisé, d’une relative salubrité et d'un équilibre
social assez stable. Mais, ce qui est a retenir, c'est que I'Etat avait rarement a
intervenir, car les rouages de la société se coordonnaient curieusement, sous

(23) le dinar valait, alors, plus de quatre grammes-or
(24) Corporations musulmanes, Massignon, Paris 1925, p.38
(25) Marrakech, fac. 19 p.18

54



I'effet de facteurs moraux, dont les reflets, devenus ternes, marquent encore
la vie sociale marocaine. Ce fut, surtout, des institutions autonomes,
fonctionnant sous forme de fondations habous, qui se chargent effectivement
de l'assistance des éléments non favorisés de la nation. Les Habous
supportaient, méme, le financement et I' exécution de certains travaux
publics. Des centres d'accueil, éparpillés, a travers le pays, donnaient
I'nospitalité aux nécessiteux en passage. Depuis les Mérinides, les sultans
n'ont cessé de multiplier les asiles et les auberges publiques, jusqu' aux coins
les plus reculés de la campagne. Jamais personne, méme les étrangers, ne
pouvait se sentir une géne quelconque, car les Marocains se faisaient et, se
font encore, de I'hospitalité, un point d’honneur. L'hospitalité est tres large -
fit remarquer la mission scientifiqgue du Maroc. Dans chaque douar, se trouve
la jemaa ou tout voyageur musulman est assuré de trouver le gite et la
nourriture »(26). Visitez une zaouia du bled, vous serez étonné de la somme
de bienfaits qu'elle dispense, en tant que refuge et gite d’étapes pour les
voyageurs, en tant qu'asiles pour vieux et éclopés (27). La retba - dit
Mouliéras (28) - c’est l'autorisation de suivre des lecons et la faveur d'étre
nourri et logé, gratuitement, dans le temple, avec les autres écoliers;
logement, nourriture, enseignement, vétements, tout est gratuit, dans les
mosquées. Mais, le sens de la dignité fut tel, chez le citoyen méme
nécessiteux, que de tels procédés d'assistance sociale n'étaient jamais
susceptibles de freiner 1'effort individuel, qui conditionne 1’épanouissement
de I' économie nationale. Le sens de la solidarité fut tel, que I'Etat ne se
sentait jamais obligé d'intervenir, pour équilibrer les moyens de subsistance
et donner libre acces a toutes les chances. « En tribu, un bovin accidenté ou
malade, est saigné et les membres de la jemaa sont tenus d'acquérir, chacun,
une portion de la viande, sorte d'assurance réciproque contre les aléas de
I'élevage ». Il faut voir, avec quel empressement, - fit remarquer encore
Mouliéras (28), avec quelle loyauté scrupuleuse, le capitaliste marocain
s'acquitte de l'auméne légale, c'est-a-dire de la dime de ses revenus qu'il
distribue, lui-méme, aux pauvres, sans l'intervention de I'Etat, sa conscience
et son Dieu étant seuls juges.

Avec cette libéralité continuelle, avec cette charité obligatoire envers tous les
misérables, avec cette hospitalité accordée a tous les étrangers, les bureaux
de bienfaisance, les maisons de santé de notre Monde moderne, n‘ont plus de
raison d'étre, la lutte implacable des classes, qui menacent gravement la

(26) Villes et Tribus du Maroc - Casablanca et la Chaouia, T2, p. 101.
(27) Propos d'un vieux rnarocain p. 127
(28) Maroc Inconnu, T 2 p. 91-1 13

55



Vieille Europe. Des mutualités, d'ailleurs assez rares, se constituaient en
caisses sans intérét; les artisans, les agriculteurs et les commercants a court
d’argent , en bénéficiaient et seuls les insolvables furent astreints a produire
une caution, qui garantissait le remboursement. L'Orient - affirme Gustave le
Bon - est le véritable paradis des bétes. Jamais on ne voit un Arabe maltraiter
un animal, comme ainsi généralement la regle, chez nos charretiers

et cochers européens. Une société protectrice des animaux serait tout a fait
inutile, chez eux ». La solidarité interarabe et panislamique ne fut pas
moindre. Des exploits frappants la caractérisaient tels les Habous affectés
aux classes pauvres du Hedjaz et Yemen, le rachat de la ville de Tripoli
assujettie par les Corsaires, l'aide bénévole accordée a Constantinople, sous
le régne de Moulay Slimane. Parallélement & ce systeme efficient de sécurité
sociale, I'Etat s'efforcait d'assurer au citoyen des garanties juridictionnelles,
par le choix rigoureux de juges intégres et le ferme contrGle exercé sur la
magistrature. Le Sultan Moulay Ismail ordonna une révocation massive de
tous les cadis de la campagne, jugés inaptes. Déja, au VIeé siécle de I'négire,
Yacoub El Mansour, adresse une circulaire aux cadis, pour rappeler les
regles qui doivent présider a l'observation de la justice et il annonce
I’intention de faire tendre la gorge aux caids prévaricateurs »(29). C'est un
fait gqu'avant le Protectorat, les cadis ne commettaient pas, aussi largement,
les abus que I'on a pu relever depuis, parce qu ‘ils n'ont plus été freinés par
les reactions du sentiment public. Les Marocains étaient convaincus de la
portee universelle du Droit musulman, adaptable a toutes les conjonctures,
comme en fait foi le voeu adopté a I'unanimité de la seance finale du 7 juillet
1951, lors du Congrés International du Droit comparé.

L’oeuvre entreprise dans le vieux Maghreb, en vue de protéger I'hygiéne et
la sante loin d'étre ideale, n'était cependant pas négligeable pour I'époque.
Cette désorganisation des bas-fonds de la société bouleversa le processus
démographique et socioéconomique maghreébin. L'lslam vient étayer cette
optique économique de la communauté musulmane, en plein développement.
La tradition islamique renforce la chasteté prénuptiale de la femme, abhore
I'enfantement illégitime et prohibe l'infanticide ou le foeticide, autant de
préceptes qui découragent une fécondation aveugle. Mais, le déviationnisme
moderne, qui tolere les rapports sexuels illégaux et les pratiques abortives
clandestines, ne fait que désaxer, de plus en plus, le rouage social de la
communauté islamique . Dans une interview avec le journal parisien "le
Monde(10 -11-84), S.A. Hassan 11, qui envisage une poussée démographique
pouvant atteindre en 1’an 2081, quatre- vingt millions d'habitants - préconise-

(29) La France en Afrique du Nord — Surdon p. 203

56



a juste titre un palliatif concrétisé par un espacement des naissances.
« L'.V.G. (Interruption volontaire de grossesse, comme on dit en France),
jusqu'a un certain nombre de mois, n'est pas interdite par notre religion, si,
c'est une nécessité pour la santé de la meére ». Le conditionnement des
comportements et des états sociaux, ayant changé, dans le milieu musulman
moderne, toute modification de ce processus doit tenir compte
d'impondérables, certes contradictoires, mais de nature a fausser I'idéal des
principes transcendants du "traditionnisme" islamique. Les textes législatifs
coraniques ou traditionnistes (hadiths), qui ont traité de la contraception |,
d’une fagon ou d'une autre, sont rares. En confrontant certaines versions, a
partir des mobiles actualisant et justifiant une interprétation donnée, nous
constatons qu’un certain procédé de contraception fut, du temps du Prophete,
pour le moins, toléré. Déja, a l'avenement de [I'lslam, un procédé
anticonceptionnel était en vogue, au su et au vu de Prophete, «avec
I'approbation tacite du Coran, encore en révélation ». Le Musulman pouvait,
alors, éviter toute fécondation de l'ovaire, lors de ses rapports sexuels, par
une séparation des organes génitaux male au moment de I'éjaculation. C'est
le "azl" traditionnel. L'application de contraception demeure conditionnée
par une entente préalable entre époux : Les raisons justificatives restent a
leur entiére appréciation. La femme a droit a la maternité et le mari ne
saurait I'en priver, qu'avec son consentement. Sa volonté souveraine, en cas
de danger, est reconnue médicalement.

Le citoyen musulman doit aussi jouir de toute sa liberté; mais il doit étre, en
méme temps, conscient de sa responsabilité, en tant que pere de famille. Il
s’agit, donc, d'une liberté consciente.

57



CONTRACEPTION ET DROITS DE LA FEMME *

Le savant Pr. Abdelaziz BENABDALLAH vient de donner une
conférence au Niger, sur  « Le planning familial et les droits de la femme
en Islam». En rappelant la place privilégiée accordée par I’Islam a la
femme, il explique les conditions de contraception en Islam, étroitement
liées au respect de la plénitude de la personnalité féminine, et au niveau
d'instruction de toute la societé.

L’illustre savant marocain Pr. Abdelaziz BENABDALLAH, "Homme
scientifique international de l'année 1997-1998" (Nomination du Centre
bibliographique de Cambridge) a été invité, a éclairer de son savoir le
colloque sur “La population et la femme" organisé par le FNUAP & Niamey
(Niger). Grande figure de la pensée arabo- musulmane contemporaine,
brillant analyste de ses prédécesseurs, juriste, historien, théologien, écrivain
auteur d'une cinquantaine d'ouvrages, membre des plus prestigieuses
académies du monde arabe, Pr. BENABDALLAH représente le savant
accompli multidisciplinaire , comme il en fut par le passe, a I'apogee des
grandes civilisations. Les voies qui l'ont conduit a son inestimable niveau
d'érudition et de sagesse, ont été celles de I'lslam qui commande la recherche
de la science, du patriotisme qui incite a défendre son authenticité, sa culture
et ses origines, de l'ouverture sur le monde, qui aiguise l'ouverture d'esprit,
de I'humilité qui prédispose a recevoir toujours plus de richesse intellectuelle
et spirituelle.

Dans son vaste champ de pensée, Pr. BENABDALLAH a toujours accordé
une place toute privilégiée a la question de la femme. Il est merveilleux
d'observer, comment c'est une telle clairvoyance chez un homme qui lui
permet de reconnaitre a la nature féminine des qualités exceptionnelles, un
ultime raffinement de capacités humaines qui portent a I'élévation.

Il n'est que de considérer, par exemple, comment le Pr. BENABDALLAH
explique cette phrase du hadith: "Annisae nakisatou aklin oua din" (les
femmes sont d'une religion et d'une raison moindres). Cela signifie que la
femme est douée d'une faculté supérieure et beaucoup plus sophistiquée que

(*) Conférence du Pr. Abdelaziz BENABDALLAH au Niger . Commentaire dans le journal
"Le Temps du Sahara" par Bouchra LAHBABI

58



la raison, qui n'existe qu’a un faible degré chez l'homme, et qui est
I'intuition, explique Pr. BENABDALLAH. Quant a I'éventuelle insuffisance
de religion, elle est compensée par la puissance de la foi, et ainsi la femme
est plus facilement pardonnable... N'est-ce pas un privilege?".

L’intervention du Pr. BENABDALLAH au colloque de Niamey a porté
particulierement sur "Le planning familial et les droits de la femme en
Islam". Il introduisit cette conférence par le rappel du consensus général de
tous les Imams de la Communauté islamique, étayé par la Charia", qui "met
en exergue les droits inaliénables de la femme", et qui repose sur le fait que
"le Coran et les hadiths authentiques lui reconnaissent des capacités et des
droits inconditionnels, dans toute gestion d'ordre civil, socio-économique et
personnel”. Sans oublier, ajoute-t-il, que "la majorité des ulémas s'accordent
sur le point que les versets coraniques relatifs aux droits de I'homme
concernent également la femme, sauf contre-indication formelle”. Il cite
aussi le verset 23 de la Sourate de la Lumiére: « Ceux qui calomnient des
femmes honnétes, insouciantes et croyantes, seront maudits, en ce monde et
dans la vie future; ils subiront un terrible chatiment ».

Puis, avant d’enchainer sur la procréation qui correspond au vif du sujet de
sa conference, le Pr. BENABDALLAH évoque le lien sacré du mariage, qui
assure la moitie de la foi, en précisant que "la monogamie est le seul systeme
qui doit (d'aprés les normes de I'lslam) s'adapter a certains concepts et
exigences d'ordre socio-économique”, avec le Verset 3 de la Sourate des
Femmes a l'appui: ""Si vous craignez d'étre injustes, n'épousez qu'une seule
femme". Et de souligner la recommandation du Prophéte: "celui qui a le
meilleur comportement envers son épouse est le meilleur des hommes”. Le
Pr. BENABDALLAH indique ensuite que tous les actes abusifs, a I'encontre
de la femme, sont prohibés (violence, coercition, exploitations sexuelles, et
pratiques génitales a risque). Et, saisissant cette occasion de se trouver
devant un auditoire important venu d'Afriqgue noire, ou l'excision est
largement pratiquée, le Pr. BENABDALLAH insiste sur le fait, en citant un
hadith rapporté par Bokhari, que "toute mutilation est, entre autres, tout a fait
illicite”, et que "la plénitude de la personnalité de la femme est unanimement
reconnue".

A propos des droits de la femme en matiére de divorce, le Pr. Benabdallah
invoque celui qui lui permet de décider unilatéralement du droit de divorce,
en cas d'incompatibilité d'’humeur, si elle en fait clause dans son contrat de
mariage, et ce, d'apreés l'avis formel du Khalif Omar Ibn EI Khattab, rapporté
par la "Mouatta" de I''mam Malik. A ce propos, I'éminent conférencier

59



précise que le rite malékite est un systéme juridique qui régit la majorité de
la Terre africaine. Quant au mariage dit "Mout'a" (plaisir), poursuit- il, il est
interdit (Bokhari), car c'est un acte ou la femme n'a pas les mémes droits et
avantages que comporte le contrat de mariage, lors d'une union nuptiale
normale. "Le Prophete n'a cessé, ainsi, de mettre en évidence, I'éminence de
la personnalité féminine, déclare le Pr. Benabdallah (...). La position de
I'lslam a I'égard de la femme s'avere d'autant plus méritoire, qu'il n'a guere
hésité a faire éclater les régimes rigides et iniques , qui assimilaient le sexe
faible a un vil bétail, dans I’Empire romain, ou la femme était une
simplette”; dans ce contexte, la femme a droit a la maternité et le mari ne
saurait, en principe, I'en priver, si ce n'est avec son consentement. (... ).
"Unissez-vous, procréez, dit le Prophete. Je me glorifie de vous (de votre
nombre) parmi les peuples, le Jour du Jugement”. Ce hadith se situe dans un
cadre specifique ou le potentiel humain de I'lslam, au temps du Prophete,
dépassait de peu une centaine de milliers de Musulmans.

"A I'époque, les croyants, pour éviter une procréation inopportune,
pratiquaient le azl ou coit interrompu, admis par I'lslam™. le Pr. Benabdallah
cite un hadith rapporté par le compagnon du Prophéte Jabir Ibn Abddallah,
(Moslim et Bokhari) affirmant que le 'azl était pratiqué du vivant de I'Envoyé
d'Allah, en pleine période de Révélation coranique, ce qui implique donc
I'admission de l'acte par le Coran. Puis, il confirme que les quatre rites
juridiques (malékite, hanbalite, hanafite et chafiite) sont unanimes a
proclamer, dapres ces hadiths, que le ‘'azl est bien licite, en respectant
certaines conditions. "Il nécessite le consentement formel de I'épouse, sauf
en cas de force majeure; par ailleurs, la pratique du 'azl est individuelle, pour
des raisons plausibles dont la limitation des naissances (selon I'lmam Bouty).
Il ne constitue guére une regle de base, car [linterruption volontaire
généralisée de la grossesse risque d'aboutir a une dénatalité. Le probléme ne
se pose nullement, alors, pour des pays ou l'explosion démographigque
constitue un risque socio-economique. D'apres Ghazali, le 'azl peut étre
pratiqué pour éviter des angoisses ou des difficultés causées par la famille
nombreuse. La pratique du ‘azl fut taxée, par les Israélites du Hijaz, du temps
du Prophete, de "petit génocide”. Celui-ci réfuta leur prétention (hadith
rapporté par Ibn Hanbal et Abou-Daoud)"”. Partant de cette légitimité du ‘azl,
le Pr. Benabdallah estime que rien n'empéche de pratiquer un des substituts
préconisés par la médecine moderne (pilule contraceptive, stérilet et autres).
"Car une interruption brusque du coit risque de provoquer chez I'nhnomme et la
femme un choc psychologique, susceptible de dégénérer en dépression
nerveuse, indique le Pr. Benabdallah.

60



Il passera, ensuite, & la question épineuse de l'avortement. En dehors du fait
qu'il soit obligatoire, en cas de danger pour la femme enceinte, dont la
grossesse risque de porter une grave atteinte a sa santé ou de lui codter la vie,
le Professeur met en relief le "hadith authentique rapporté par Tabarani, qui
précise bien qu'une premiere cellule foetale est concue, des la premiere
semaine, et comme le démontrent les recherches médicales modernes, c'est
I'ame cellulaire™. L'avortement, méme, les premiers jours de grossesse, est
donc un crime.

Ainsi, pour conclure, le Pr. Benabdallah affirme que l'efficience de toute
contraception doit tenir compte, notamment, des conjonctures du milieu et
des criteres socio-économiques. "De méme, dit-il, tout planning demeure
inopérant, dans un milieu non éduqué, qui n'est pas a la hauteur de ses
responsabilités familiales et nationales. C'est pourquoi I'lslam considere
I'analphabétisme comme un handicap impérieux et tient a généraliser une
éducation adequate, parmi les deux sexes. L'exemple de Aicha, épouse du
Prophete, est une preuve vivante. (... ). L'Islam reconnait, ainsi, comme
assise structurelle, la mise a niveau du systeme éducatif et du processus
démographique, pour éviter de désorganiser les bas-fonds de la sociéte.

61



LE STRESS, FLEAU DU SIECLE

|_ L'esprit de I'nomme moderne, victime du stress, fléau du siecle, e;l
fragilisé et vulnérable, exposé aux nevroses et autres altérations de la
personnalité. La science démontre, comme les paroles de Dieu et les
recommandations du Prophete l'ont fait bien avant, que la foi et la priére
apportent a I’homme I’équilibre et I’aisance somato-spirituels. C'est ce que
nous explique ici I'illustre savant Abdelaziz Benabdallah.

IiLe Matin du Sahara, Casablanca, 5/2/1999) J

L’anxiété, l'angoisse, l'inquictude sont autant de sequelles d'un stress
maladif ; une simple incertitude est de nature a provoquer une appréhension
maniaque, une agitation désordonnee et une confusion. Le stress peut aboutir
a une nevrose obsessionnelle ou la personnalité est altérée par une
psychasténie troublante. Une pensée obsédante risque de dégénérer en un
syndrome mental ou psychose maniaco-depressive. Une statistique effectuée
dans deux universités américaines décele un taux de pathologies nerveuses
s’échelonnant entre 80 et 90 %, le reste étant réparti entre les divers maux
biologiques . La foli, cristallisée par une chaleureuse approche dévotionnelle,
fait promouvoir, chez le croyant fervent, une impulsion de quietude somato-
spirituelle, que maints penseurs qualifient de « quiétisme ». D'aucuns, parmi
ces psychologues, avaient pu analyser les contours ésotériques de cette «vie
quiete », marquée par une tranquillité d' @me et une paix intérieure ferme; qui
décharge la conscience de tout ce qui ’obstrue et I'encombre, créant, dans
ses coins et recoins, une sensation de liberté et d'aisance.Toute émotivité
subversive est, alors, limitée, sinon éliminée, avec tout son processus erosif
et ses perturbations physiologico-métaboliques.C'est un véritable
déséquilibre dont ce mal du siécle, le stress, est promoteur.

Alexis Carrel (1873-1945), Prix Nobel en Médecine, auteur de «L’homrne,
cet inconnu », souligne bien, dans un autre ouvrage, intitulé «La priere»,
élaboré a la suite d'une longue expérimentation, confortée par des tests
probants de plusieurs de ses collégues : « Méme, dit-il, quand la priere est
de faible valeur, et consiste surtout en la récitation machinale de formules ,
elle exerce un effet sur ce comportement ; elle fortifie, a la fois, le sens du
sacré et le sens du moral. Quand elle est habituelle et vraiment fervente, son
influence devient trés claire» ; elle est un peu comparable a celle d'une
glande a sécrétion interne, telle que la glande thyroide ou la glande surrénale
par exemple; elle consiste en une sorte de transformation mentale et

62



organique. Cette transformation s'opere de fagon progressive. On dirait que
dans la profondeur de la conscience, une flamme s'allume. L’homme se voit
tel qu'il est, il découvre son égoisme, sa cupidité, ses erreurs de jugement,
son orgueil. Peu a peu, il se produit un apaisement intérieur, une harmonie
des activités nerveuses et morales, une plus grande endurance... »

Ce témoignage d'un grand savant moderne, tel que I'éminent Alexis Carrel,
est d'une grande signification. Quand l'assise de la foi s'affirme, au sein du
for intérieur, une nette sensation de félicité indicible est, ainsi, ressentie,
baignant le fond de 1'ame, qui finit par se démunir et se dépourvoir de ses
fatras quotidiens. Un vrai bonheur envahit, alors, tout I'étre du prieur. « O
VOus qui croyez, prosternez-vous, adorez votre Seigneur, faites le bien ;
peut-étre serez-vous heureux ». (Sourate du Pélerinage, Verset 77).

« Une veillée en oraison (priere)- affirme le Prophete - élimine du corps tout
mal biologique» (Hadith rapporté par Tabarany) . Cet effet ne manque guere
de se concrétiser. Le Dr Azoumi, neurologue de I'Université Américaine, fait
remarquer que l'effet d'une priere se manifeste « par une protection des
maladies, qui causent des atteintes des racines nerveuses responsables de
douleurs atroces et de contractions musculaires ».

Une priere bien ordonnée, accomplie avec mesure et assiduité, insuffle, dans
notre étre mental équilibré,1a pondération et la quiétude.

Mettre de l'ordre dans les rangs d'une priére collective est un « impératif
catégorique. «Le désordre est considéré comme une infraction» (Hadith
rapporté par Moslim). Le prieur apprend a demeurer constamment détendu,
dans toutes les conjonctures. Méme s'il oublie de faire sa priére, il peut
I’accomplir avec aisance, au moment ou il se la rappelle ; c'est pour lui le
moment optimal. Il apprend, ainsi, a ne rien regretter des vicissitudes de la
vie et a demeurer toujours calme, mais d'une saine et sainte vigilance. Il
s'habitue, en I’occurrence, a supporter sans heurt toutes les incidences et
interférences de I'heure. Donner a toute chose son dd, c'est Iidéal d'un
comportement paisible.

« Si le diner est servi au moment méme ou la priere du soir est proclamée, on
commence par le diner», dit le Prophete, « Ne vous brusquez pas, ajoute-t-il,
mangez sans précipitation » (Hadith rapporté dans les Sounan), Le Messager
d" Allah nous recommande un moyen approprié pour dégager un esprit par
trop imaginatif de tout ce qui est susceptible de le distraire, en le plongeant
dans un mirage de chiméres « Ne fermez pas les yeux, quand vous faites la
priere », ordonne-t-il ; car une vision libre et ouverte est, d'autant plus
centrée qu'elle se fixe sur un point précis, sans divaguer, «Tout ce qui peut
égarer l'esprit et distraire le croyant qui prie Dieu, doit étre écarté» (Hadith
rapporté par I'lmam Malek), Tout bigotisme ou religiosité effrénée doivent
étre diment rejetés. Une harmonisation des actes somato-spirituels est de

63



rigueur : « Si vous sentez le sommeil, durant votre priére, dormez, puis
reprenez la priere, quand vous vous serez reposes » (Sonan). Le Prophéte
écourtait, parfois, sa priére, pour permettre, a une mere, qui y participait, de
rejoindre son bébé, qui pleurait. La dialectique harmonisante de la priere
n'est guére le propre de l'acte dévotionnel individuel; il est le critere et le
symbole, pour la Communauté, de se concerter, dans tout rassemblement
cultuel ou autre ; « Les participants a une priere commune sont égaux ; ils
sont présidés par « I'ainé», rapporte Bokhari, selon un propos du Prophéte.
« Toute priere présidée par un homme contre le gré des participants est
rejetée par Allah Tout Puissant » (Dawoud), Tout geste cultuel ou autre doit
étre marqué, pour étre efficient, d'altruisme et d'amour « Allah, précise le
Prophete, aime la douceur et la tendresse en toute chose», Bokhari qui cite ce
Hadith , ajoute, en se référant a une tradition prophétique :

« Allez, alors, doucement pour rejoindre les prieurs, dans un culte collectif
en dignité, sans vous presser ».

Dans son comportement, tout un chacun doit rechercher la qualité et faire fi
de toute quantité spectaculaire ou creuse. Le Prophéte prenait bien soin de
son état vestimentaire, autant que de son état social, dans son ensemble;
I'esthétique exterieure n'est que l'aspect apparent d'un intérieur optimal ; "Le
croyant, recommande-t-il, doit, avant de rejoindre la grande mosquée, lieu de
ralliement hebdomadaire du vendredi, prendre son bain, se parfumer, porter
ses meilleurs habits, se nettoyer la denture et les gencives par le « siwéak ».
Un jour, Aicha, épouse du Prophete, le voyant rajuster sa tenue devant un
miroir, en fut sidérée. « jaime, fit remarquer le Messager d'Allah, contacter
mes compagnons avec une belle allure». Le Prophete, quoique non loin de la
Mecque, dans sa demeure a Médine, n'a pas cru devoir répeéter
I'accomplissement du Hajj; car il est demeuré neuf ans consécutifs, sans faire
le pélerinage (Moslim). C'est pour bien marquer le caractére essentiellement
obligatoire de ce pilier de I'lslam, une seule fois dans la vie, en tenant
compte des possibilités de chacun, méme pour cette fois unique.

La Kaaba, lieu sacré et point de convergence de tout le monde
musulman, ne doit pas étre prise comme « refuge et asile pour les rebelles,
les assassins, et quiconque aura perpétré un délit ou un crime » (Bokhari).
Tout étre est né libre et originellement innocent; toute chose est
foncierement pure, jusqu'a démonstration du contraire. Le Musulman est,
ainsi, autorisé a accomplir sa priere et ses oraisons, partout ou il le peut : sur
un champ libre, dans une église ou synagogue, car une des spécificités
mohammadiennes est de considérer la Terre, toute entiére, comme une
mosquée. Bokhari souligne que le Prophéte faisait, parfois, sa priére, faute

64



d'autres lieux, dans une étable (ovine ou bovine), considérée comme
canoniquement pure.

Ainsi, le Prophete n'a rien oublié, pour optimatiser le comportement
du croyant, qu'il incite méme a écourter ses actes dévotionnels, en tenant
compte de I'état de ceux qui sont faibles, malades ou vieillards. Bokhari , qui
cite cette tradition précise, que celui qui préside une priére ne peut guére la
rallonger, si cela risque de porter préjudice a ceux qui sont biologiquement
démunis. Une fois seul, il est libre d'agir comme bon lui semble. Tout exces
est mauvais ; la juste mesure est le critere de I'efficience et de 1'équilibre.

Autant de gestes ou de caractéres socio-éthiques susceptibles d'étayer
I'assise comportementielle du croyant, en le rendant apte a affronter tout
mobile de dépression et de défaitisme. Toute la tradition mohammadienne
authentifiée milite pour un conceptualisme agissant et pratique, dans une
societe idéale ou le citoyen se sent bien armé, pour affronter tout facteur
dépressif. L’Islam n'a rien négligé pour bien asseoir une telle mentalité
initiatrice, et mieux personnaliser le fidele, apte a tout maitriser, grace a un
humanisme équilibré et créatif, emprunt d'amour et de douceur.

65



Quand le défaitisme affecte le socio-médical

Le Maghreb a connu, tout le long du XIXéme siécle, une série de crises
socio-économiques et culturo-morales, motivées par une sorte de phobie,
« peur irraisonnée angoissante et obsédante », qui provoque une névrose,
cristallisée par un déséquilibre mental ; une crainte ou aversion instinctive
créée par un déréglement qui fausse le processus foncier de la société, d’ou
désordre et inconduite. La communauté perd, alors, toute sensibilité, et, avec
elle, tout caractere affectif et moral. A défaut de sensibilisation adéquate et
efficiente, le mal dégénére en crise ; une dépression générale s’ensuit,
confortée par une totale défaillance, a tous les niveaux.

Le peuple passe, ainsi, par une série d’états qui finirent par le déprimer et
I’abattre. L’Afrique du Nord, fut , dés lors, €branlée par la conquéte
francaise de 1’Algérie en 1830, et la double défaite du Maroc, a Isly, en 1844
et a Tétouan, en (1859-1860). Une sensation d’échec provoque déroute et
débacle ; un défaitisme, renforgé par un manque total d’auto-confiance, bat,
alors, son plein. Une bonne partie du peuple, mue par un fatalisme
irrationnel, se sentait maitrisée, sinon écrasée, par une névrose d’échec,
aboutissant a un état psychique d’impuissance, de résignation et de défiance.
Quelques historiens, de I’époque, comme en-Naciri (1) , voit dans les
expéditions impérialistes des élans imbattables et invincibles. La névrose se
mue, alors, en psychose, avec ses syndromes d’obsession et d’angoisse, qui
figent tout élan créateur.

Maints citoyens dont I’échec factice ne fit qu’activer leur élan défensif,
crurent pouvoir mener une vigoureuse offensive contre ce défaitisme. Un
certain Ahmed el lIraqi, attaqua, avec véhémence, la paix conclue avec
I’Espagne en 1861, poussant les habitants de la région, a constituer une sorte
de « comité de crise », sous forme de « Conseil des Ulémas ». Ce Conseil
restreint, aprés délibération et analyse de la situation, incita la zone riveraine,
atteinte dans sa dignité, a engager une guerre sainte, contre I’envahisseur
ibérique et ’hégémonie occidentale naissante. Le mouvement n’eut guere de
suite, car le reste de la nation demeura inconsciente. Le Makhzen, sous
I’effet créateur des sultans Si Mohammed Ben Abderrahman (1859-1873) et
du Sultan Hassan 1% (1873- 1894), eurent beau initier une série de réformes,
au sein du mécanisme gouvernemental, administratif et militaire. Des
missions d’étudiants étaient, en effet, envoyées en Europe, pour préparer les
futurs cadres ; un commencement d’industrialisation renfor¢a la réforme
agraire; néanmoins, cette amorce ne fut que passagére, car la mentalité

(1) Dans son lIstiqga, vol.9 p.190, édit. Casa. 1954

66



générale demeure figée, inapte a toute évolution effective.

Le Maroc du XIXéme siécle et début du XXeéme, jusqu’au Protectorat,
affronta une série de crises, d’ordre national et international. Nous prenons
comme exemple, des réformes paralléles dont le Makhzen sentit 1’impact
urgent et direct. Il s’agit, entre autres, de la réforme sanitaire qui tend a
mieux s’armer contre les intempéries et les épidémies qui sévissaient
périodiquement, sous I’effet déprimant des carences hygiéniques. Les
dépressions démographiques, les syndromes et sursauts dépressifs, créaient
un fort sentiment de crise, non seulement neurasthénique, mais socio-
économique.

A ces situations, a la fois, psychologiques et pathogénes contre lesquelles le
Makhzen luttait par des moyens trés ¢lémentaires, s’ajoutaient des
mouvements de perturbation sociale, des pestes ou épidémies provoqueées par
des contaminations, dont les germes venaient de I’étranger. Pour seul
XIXeme siecle, I’épidémie sévit une dizaine de fois, au cours des années
1799, 1818, 1834, 1851, 1860, 1869, 1879, 1895 et 1896 (2)

Le mal venait, tant6t de I’Ouest (3), tantot de ’Est, ¢’est-a-dire de I’Orient, a
travers L’Algérie. Le Maroc manquait, totalement d’organisme de
protection, dont les quarantaines sanitaires, imposées aux navires qui
transportaient les pélerins marocains, a travers des pays ou sevissaient
certaines maladies contagieuses. Le corps diplomatique étranger a Tanger, a
tenté d’instituer un conseil sanitaire, dont le bienfait demeure limité a la
région.

La fréquence des calamités incita le sultan Mohammed IV, a réagir a
I’encontre de la peste, qui dura deux ans (1867-1869), ainsi que le sultan
Hassan 1° , a I’occasion d’une deuxiéme épidémie dont le Maroc subissait
les méfaits, pendant six ans (1878-1886). L’impact de ces calamités sur le
plan démographique fut lourd et écrasant; les mortalités survenues,
atteignaient des nombres exorbitants inadmissibles, faute de recencement
rationnel. On ne saurait, certes, admettre que la moitié de la population de
Sous fiit exterminée, en I’an 1879. Mais des historiens dignes de foi, ne

(2) Renaud (L) : Etudes sur I’hygiéne et la médecine au Maroc, Paris 1902
Renaud (H.P.J.)La peste de 1799, d’apres des documents inédits,H, 1921
La peste de 1818 au Maroc,H, 1923

(3) Léon I’Africain a parlé, au XVIeme siécle, dans son ouvrage « La
géographie de I’ Afrique », du « Mal franc » (ou maladie vénérienne), qui
passait de I’Europe au Maroc, apporté par les réfugiés francs.

67



manquent pas d’en faire état. Le Maroc, souligne Renaud (4) aurait perdu
pres de quatre millions d’dmes, par suite —dit-il — de la peste qui sévit le pays
en 1679, apres avoir ravagé I’Europe. Néanmoins, les réactions du Makhzen,
n’étaient pas adéquates, car inaptes et inéfficaces. La mentalité générale ne
concevait guére la nécessité d’une réforme radicale, qui , pourtant, n’était
pas étrangere a la pensée authentique de I’Islam. Un hadith du Prophéte
soulignait (5) bien, que le croyant, jouissant d’une bonne santé, « doit éviter
tout contact avec un malade », s’il veut éviter une quelconque contagion.
Dr’ailleurs, le principe méme, des mesures quarantenaires €tait annonce,
solennellement par le Messager d’Allah, qui affirme dans un autre hadith ;
« Quand une épidémie sévit un lieu, n’y entrez guere, si vous é&tes a
I’extérieur, et n’en sortez pas, si vous y étes ». C’est pourquoi, un 1% Conseil
supérieur sanitaire fut créé, a Constantinople en 1838 (6), ainsi qu’une
direction hygiénique publique », en Egypte,en 1831.Ces pays instituaient,
alors, des « organismes quarantenaires » , pour désinfecter, en détruisant la
flore microbienne de tout lieu contaminé. Ce qui est curieux, c’est qu’un
grand Alem Tetouanais , présumé connaitre 1’esprit réel de 1’Islam, prit une
attitude nihiliste et nettement fataliste, a I’occasion de la peste, qui accabla
Tétouan durant huit ans, (1799-1808), sous le regne de Moulay Sliman. Ce
Alem perdit, cependant, tous ses enfants, dans la crise. Certaines des grandes
autorités militaient, néanmoins, pour mettre fin a ces calomnies, par des
moyens appropriés. Il s’agit, surtout, de personalités qui ont eu 1’occasion,
de suivre de prés, comme le firent certains ambassadeurs marocains, le
processus évolutif de la civilisation occidentale ; ils osérent, alors,
préconiser, des mesures préventives, telles les quarantaines, pour limiter les
dégats et prévenir des calamités futures ; Mais, les nihilistes finirent par
I’emporter, car le sultan Hassan 1¥, ne pouvait les contrer tous. Mais, son
Naib, a Tanger, Mohammed Bargach, crut devoir approuver la position des
représentants diplomatiques, accrédités, au Maroc, lors du choléra, qui
apparut a Meknes et a Fez , en I’an 1878.

C’est que son pére le Sultan Mohamed Ben Abderrahman avait passé,

outre ces bigoteries anachroniques, pour promulguer, dés 1866, un dahir

(4) Hesperis T.I. p. 26, 1939

(5) Hadith rapporté par Abou Horeira, dans le Recueil de Moslim

(6) - Prouset (A.A), La défense de I’Europe contre le Choléra, Paris 1892  ( pp. 365-440)
- J. Bensimhon, Maroc Médical, Médecine et Médecins, avant le Protectorat (1951).

68



(daté de 18 novembre 1866 / 10 rajab 1283 h), faisant de Mogador un lieu de
quarantaine sanitaire (ou isolement de quatre décades) qui fut imposé aux
pélerins, venus de la Mekke. Cela dénote, souligne Renaud ( Hesperis
TXXVI, 1939) que « malgré sa décadence, le Maroc n’a pas manqué d’une
culture hygiénique »

Mais, malgré ces hauts et bas, qui paraissent complexes, si I’on essaie de les
comparer, dans la corrélation Orient-Occident, on assiste & des situations
contradictoires, mais qui remontent a des périodes différentes, compte tenu
des nouvelles mesures préventives, chez les uns et les autres.
Defontain-Maxange (7) fait remarquer que 1’on assistait, en France méme, a
des désastres qui ravageaient des villes entiéres : la population de Rouen fut
décimée, a trois reprises en 1640. Dans I’espace de cinquante ans, Paris
aurait été le théatre de cing épidémies successives, dont une seule aurait fait
quarante mille victimes. Par contre, Renaud (8) souligne que « Ni Fés, ni
Meknes, ni Marrakech n’ont été touchées par la peste proprement dite,
depuis plus de cent ans ; seul le choléra — dit-il — les a plusieurs fois visitees,
au cours du XIVeéme siecle, sans parler du typhus qui les éprouve de temps
en temps, causant une mortalité nullement comparable a celle de la peste
d’autrefois. On n’a pas fourni — conclut — il - I’explication satisfaisante de
ces faits.

Néanmoins, le paradoxe n’est pas entier, car pour le Maroc, toutes les
mesures préventives, quoique limitées, dans le temps et 1’espace, auraient
fait leur effet ; mais, ils devinrent anachroniques devant I’ampleur des crises
politiques (9), qui aboutirent a I’établissement du Protectorat, en 1912.

(7) Le Grand Ismail, Empereur du Maroc (p. 127)

(8) Hesperis T 26, 1939

(9) Le colonialisme coalisé s’est opposé, alors, a ’instauration d’une « Monarchie
constitutionnelle », prévue par le projet de la constitution de 1908, élaboré par le Sultan
My AbdelHafid (voir le texte de ce projet traduit en francais, dans 1’ouvrage du
Professeur Benabdallah Abdelaziz, intitulé « les Grands Courants de la Civilisation du
Maghreb » (édition 1958, Imprimerie du Midi, Casablanca p. 175)

69



ETHIQUE ET TRANSPLANTATION

Il me semble opportun, dans ce contexte général, ou on discute des
techniques révolutionnaires de la médecine moderne, de vous entretenir, d'un
cas specifique de transplantation, sur lequel un de nos amis chirurgiens, vient
de me consulter.

Aprés avoir analysé le point de vue islamo-éthique ou éthique tout court sur
l'obligation de soutenir toute aide médicale, tendant a renforcer la
procréation, nous avons donc pensé a un cas paralléle ou la médecine doit
intervenir, pour sauver la vie d'un patient menacé de mort ou condamné.
Parfois, la transplantation d'un organe ou partie d'organe d'un corps a un
autre est envisagée. Mais, il s'agit 1a d'une double opération : amputer
l'organe atteint de maladie d'une part et le remplacer par un autre organe
sain, d' autre part.

Bon nombre de jurisconsultes se prévalent d'un hadith, rapporté par Moslim,
(dans son Recueil de traditions prophetiques authentiques), autorisant
I’amputation de tout organe, artére ou tissu, atteint d'une maladie grave ou
risquant des complications, telle la contamination d'autres organes du corps.
On cite encore, a l'appui de la Iégitimité de cet acte clinique, une opération
chirurgicale, effectuée dés le premier siecle de I'ére hégirienne, sur le corps
du grand jurisconsulte , ‘Orwa Ibn Zoubeir dont une jambe, atteinte de
nécrose ou gangrene, a été amputée.

Quant a la deuxieme partie afférant a la transplantation d'un rein ou segment
d'artére ou tout autre organe, la Jurisprudence en proclame la légitimité, en
cas de force majeure ou deux conditions doivent étre remplies : que le
transplant, c'est-a-dire l'organe transplanté ne risque aucun rejet et que le
donateur de l'organe sain soit a l'abri de tout danger. C'est, en effet, le cas
général, dans toute opération clinique, ou I'éventualité de tout risque est
censée éliminée,

Dailleurs, un principe fondamental rend licite tout acte originellement
illégal, nécessité par le devoir péremptoire de sauver une vie exposée a un
danger certain. On cite, entre autres, le cas d'une personne risquant un
étouffement, qui a le droit, faute de liquide potable, de prendre une gorgée de
boisson alcoolisée, pour desserrer le goulot d'étranglement.

Un donateur croyant a le droit, sinon le devoir, de se sacrifier, pour sauver
une personne en danger. Du temps méme du Prophete, ou quelques années,
aprés sa mort, une anecdote trés significative a été avancée, pour rappeler le
caractéere sublime de ce genre daltruisme ou une personne s'expose
sciemment a la mort, pour tirer une autre d'un péril. Lors donc, de
I'expédition de Yermouk, l'eau potable devenant tres rare, un combattant
porta a boire a un ami atrocement assoiffé ; Celui-ci entendant les

70



gémissements d'un autre camarade, aussi assoiffé, refusa de boire, par
propension spontanée, pour le sauver ; celui-ci, entendant gémir un
troisieme, se désista en sa faveur. Tous les trois sont morts, affrontant le
danger, pour se sauver les uns les autres.

D' autres cas, non moins graves, telle la transfusion du sang , qui a fini par se
Iégitimer et se normaliser, en tant qu'acte péremptoire. Elle était considérée
comme illicite, par ceux qui ne se soucient guére d’essayer de résoudre les
problémes, par analogie avec d'autres, dont la solution Iégitime a été
proclamée par la jurisprudence, qui tient compte des conjonctures nouvelles
et des principes de base de I'éthique islamique.

Le deuxiéme khalife '‘Omar Ibn el Khattab, jurisconsulte et juge, du vivant
méme du Prophete, na-t-il pas déclaré que I'lslam s'identifie a I'intérét
général. C'est pourquoi, aussi, le Rite Malékite, qui régit exclusivement toute
I'Afrique dont le Maroc, pose comme principe fondamental, dans la
conception adéquate de la Charia (droit musulman), un axiome légitimant
toute tradition largement eétendue ou I'intérét général est sagement entendu.
Le Secrétariat général du (Conseil des Uléma au Caire) appelé (Centre de
recherches scientifiques et de jurisconsultation islamiques) «a légitime, dans
un communique officiel, la transplantation de tout organe ou partie d'organe
d'une partie vivante, (quelle que soit sa confession, musulmane ou judéo-
chrétienne) a une autre, en cas de nécessité, a condition que cette opeération
soit a l'abri de tout rejet du transplant, et, qu'il y ait conviction, sur le plan
clinique, de son succés. Il serait de méme, pour toute transplantation de cette
espece, d'une personne recemment décédée, ou notamment agonisante, a une
autre vivante, toujours en cas de force majeure».

Ce communiqué a été publié au .Journal cairois (Al Mouslimoun) du 30 mai
1987.

Dailleurs, une décennie auparavant, un comité ad hoc, comportant des
autorités religieuses et juridique, a été constitué, soutenu par des médecins
Iégistes, pour élaborer une procédure légale de transplantation. (d'aprés un
autre quotidien du Caire (Al Ahram) du 8 mai 1978).

Il s'avere, de plus en plus, que la charia est souple et coulante, comme en fait
foi, le Congres juridiqgue Comparé qui a tenu ses assises a Paris, en juillet
1951, proclamant I'adaptabilité certaine du Droit Musulman.

71



PERSPECTIVES D’AVENIR

Toute initiative, doit émaner d’une planification rationnelle, qui
assoie les perspectives futures de la pensée médicale ; la résolution dans la
prise de décision constitue , certes, le tremplin de toute lancée et de toute
évolution efficiente, dans la recherche scientifique. Mais, il faut planifier,
sans raisonnement régressif. Tout médecin, ayant confiance en soi et foi dans
la Providence, fonce résolument, une fois la décision est faite. La
planification ne fait qu’asseoir tout élan sur des bases solides. « Une fois que
la décision est faite, remets-t-en a Dieu - dit le Coran - ( Sourate la Famille
d’Tmran, verset 159). C’est dire: « Planifie d’abord, fie-toi & Dieu,
ensuite »(1)

Néanmoins, un principe foncier doit gérer cet élan ; c’est le sentiment d’agir

dans I’intérét de I’humanité. « Le social en Islam prime le cultuel, ¢’est-a-

dire I’acte du culte » ; car, pour Omar Ibn el Khattab, conseiller et 2¢™ khalif

du Prophete « I’Islam, ¢’est le respect de I’intérét général ».

C’est 1a, une des normes et assises du perspectivisme lui-méme, defini

comme « connaissance afférante aux besoins vitaux de I’étre connaissant ».

Nous pouvons, dés lors, axer nos perspectives d’avenir sur plusieurs lignes

directives, dont trois essentielles, constituent des cas problématiques, dans la

pensee medicale moderne , a savoir :

1) TI’éthique et la transplantation

2) l’avortement , c’est-a-dire I’expulsion du produit de la conception avant
qu’il ne soit viable, ou interruption provoquée de la grossesse

3) Euthanasie ou mort provoquée dans le dessein d’abréger les souffrances
d’un malade incurable.

4) Bébés - éprouvette

La transplantation
(voir éthique de la transplantation)

L’avortement
( voir éthique de ’embryon)

(1) expression coranique « fie-toi a Dieu », signifie selon certains exégetes,
« fonce sans hésitation ».

72



L’Euthanasie

Certaines législations occidento-américaines condamnent [I’euthanasie.
L’Islam envisage plusieurs cas et sa position varie de I’'un a Iautre.

Une anecdote rapportée, a propos du Khalif Omar qui, atteint griévement
dans une tentative d’assassinat, se refusa a toute intervention médicale ,
conseillé par son médecin ; le sang coulait, alors, a profusion, par suite
d’hémmorragie interne ; la médecine n’envisageait guere, alors, une
operation médicale. Le khalif , en tant que croyant, se résigna, ainsi, a son
sort ; le probleme se pose autrement , aujourd’hui, car la médecine peut
réagir . Néanmoins, quand il y a incurabilité sOre, dans notre problematique,
on se demande, dans quelle mesure, la médecine se voit dans I’obligation
d’allonger la vie, artificiellement. Il est vrai que, dans les deux cas, le souffle
humain ne souffre guére Iartifice ou le factice, pour étre entretenu ; et la
médecine n’admet guere, dans les deux cas, la provocation de la mort du
patient incurable. Mais, la, I’'idéologie médicale, varie chez les uns et les
autres; car le croyant musulman, qui se résigne méme aujourd’hui a la mort,
s’il se sent cliniquement incurable, ne le fait , que grice a une foi
inébranlable , qui, sans fatalisme, se fie a la Providence divine.

Drailleurs, Alexis Carell, un des prix Nobel du XXéme siécle, crut devoir
reconnaitre, dans son ouvrage intitulé « la Priere », que la, ou la thérapie
classique faillit, I’invocation d’Allah s’avere opérationnelle.

Mais, certaines législations, donnant a I’Euthanasie une définition moins
condamnable, essaient de contourner la loi, en remontant a 1’étymologie du
mot, qui nous invite a la définir, comme 1’art de donner une bonne (eu) mort
(thanatos).

Effectivement, la question de I’Euthanasie place les législateurs devant deux
obligations contradictoires : le respect de la liberté et le respect de la vie.

Le Danemark, Plusieurs Cantons suisses, la moitié des Etats ou territoires
australiens et tous les Etats américains, ont adopté des lois reconnaissant a
chacun le droit d’exprimer, par avance, son refus de tout acharnement
thérapeutique. L’Etat américain de ’Orégon a recemment légalisé le suicide
medicalement assisté.

En Angleterre, I’euthanasie, dite passive ( ou on peut hater la mort d’un
malade, en renongant a certains traitements), est admise par la Jurisprudence,
non seulement, lorsque le malade est capable d’exprimer son refus, mais,
aussi, lorsqu’il I’a exprimé, de fagon anticipée dans un testament.

Drailleurs, d’une fagon générale, la tradition prophétique, reconnait au
médecin toute latitude, pour ordonner des prescriptions, qui peuvent, méme,
aller a ’encontre de la Charia (droit musulman), en cas de force majeure.

73



En conclusion, I’option islamique peut se résumer comme suit : I’euthanasie
active est interdite comme un homicide ou meurtre effectif, perpétré par le
médecin, quelle que soit I’intention ou la méthode par laquelle ’on met fin a
la vie du patient. Allah a donné¢ la vie a I’homme, c’est a Lui,
Miséricordieux, de la lui reprendre, comme Il le veut.

Quant a [D’euthanasic passive, elle consiste a ne pas maintenir,
artificiellement, la vie du patient, méme par une médication , qui n’améliore
guére sa situation. Les soins médicaux ne sont guére obligatoires, méme s’il
y’ a espérance de guérison. Le Khalif Omar a préféré se résigner a son sort,
par conviction d’uncurabilité, mais d’autres compagnons ont préféré
patienter et endurer pour gagner la récompense divine.

L’abstension de se soigner n’est donc pas interdite, quelle qu’en soit la
raison. La réciproque, aussi, n’est pas prohibée ; la jurisprudence ne la
considére guere comme une option de moindre valeur canonique, les deux
tendances sont, toutes deux, effectivement optionnelles.

74



BEBES-EPROUVETTE

La procréation artificielle, peut se justifier, dans le contexte de deux époux
Iégitimes, pour des raisons médico-sociales. Selon une jurisprudence, qui
s'élabore, actuellement, dans la plupart des pays de I'lslam, une femme qui
risque la mort , en assurant la conception et la formation du bébé, du début a
la fin, peut se faire assister par une thérapie moderne, qui ménagera sa santé
a condition que le sperme de son époux, ait pour receptacle, ’ovaire de son
épouse elle —-méme. Tout le processus est mis en avant, pour faire émigrer,
au moment crucial, le noyau sperme ovule, en début d'élaboratlon, de la
matrice a une éprouvette, pour le ramener de I'éprouvette a la matrice, quand
le danger que risque la mére est depassé. Ce qui est essentiel en Islam; c'est
que 1’enfant soit issu du contact sexuel entre I'époux et 1'épouse. Ce principe
est ici bien assuré, car l'intervention d'une tierce personne, aussi bien femme
gu'homme, qui aurait été la cause de l'illicite est éliminée. Ainsi, donc, est-il
de tous les autres cas, et ils sont nombreux, ou une tierce personne intervient,
soit comme porteuse de ce noyau embryonnaire d'une autre femme, soit en
tant qu'élaboratrice ou continuatrice de cette élaboration, dans sa propre
matrice. Le croyant pourrait se demander pourquoi tout ce processus
artificiel, pour procréer ? Si Allah ne fait guére disposer les époux de
moyens naturels, pourquoi en rechercher des moyens artificiels ? le bon
croyant est tenu de procréer ; il est tenu d'accroitre la force démographique
de la communauté islamique. Il aspire, constamment, a avoir une
progéniture. Il doit se demander pourquoi ne pas essayer de la réaliser, si la
science met a sa disposition une méthode medico-sociale qui lui permet, tout
en dépassant les risques, de réaliser ce a quoi il aspire.

Mais, il y a, d'un autre c6té, I'impératif de légalité et de légitimité que le
croyant est tenu d'observer, tout en engendrant, d'une fagcon ou d' une autre ;
pour le créateur et l'initiateur de la science et de l'invention de I'nomme,
n'est-il pas légitime, de recourir, pour procréer, a tous les moyens dont Il
(Allah) nous pourvoit, par Sa Grace et Sa Providence. C'est pourquoi, nous
n'allons pas a I'encontre, de I'lslam, si pour des contingences et exigences
sociales, nous recourons a une thérapie qui n'a d'artificiel que le nom.

Ainsi, l'insémination artificielle, qui souleve, aujourd'hui, autant d'espoirs
que d'inquiétudes, suscite de nouvelles notions de banques de sperme», de
"femmes couveuses", et de "bébés-éprouvettes.

Le (Conseil Supérieur des Affaires Religieuses), en Turquie, estime, a juste
titre, que la « naissance du bébé-éprouvette ne peut guere susciter de

75



réserves, du point de vue de I'lslam,a condition, notamment, que les éléments
male et femelle appartiennent & deux personnes unies par mariage».
Néanmoins, cette légitimation est conditionnée par la certitude que le foetus,
issu de cette opération, n'en subisse aucun mal physique ou psychique ;
Nulle prohibition, donc, d'un tel mode substitutif, tant que la science est sdre
de l'inéxistence de toutes répercussions gravidiques, sur le bébé, apres
naissance(2) .

Tels sont, les concepts et préceptes pronés par I'lslam, dans cette occurrence
essentielle de la vie de I'embryon.

(2) La grossesse et la conception entre la médecine et le Coran » par Hamid Al Ghawabi
(1908-1960), Gynéco-obstétricien égyptien, Imam de mosquée. - En 1976, Maurice
Bucaille a présenté a I'Académie de Médecine, une communication sur les "Données
physiologiques et embryologiques du Coran ».

76



	REGIME ALIMENTAIRE
	LE MIEL ET LE LAIT DE LA MERE
	CONTRACEPTION ET DROITS DE LA FEMME *

	ETHIQUE ET TRANSPLANTATION

