
 1 

                                                                            Abdelaziz  Benabdallah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Le Millénaire de la Médecine au Maroc 

et 

les perspectives d’avenir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Date solaire                                                                                  Date lunaire               



 2 

TABLE DES MATIERES 

 

 

- Introduction.................................................................................... 1 

- La médecine et son enseignement au Maroc......................... 5 

- La médecine (dite) du Prophète ..............................................18  

- Saignée ou Hijâma.......................................................................22 

- Régime alimentaire......................................................................24 

- Le jeûne marque d’humanitarisme et d’équilibre 

Hygiènique.................................................................................... 28   

- Le miel et le lait de la mère........................................................33 

- Ethique et statut de l’embryon...................................................36 

- Planning familial ou problème démographique et 

développement  socio-économique.......................................... 44 

- Contraception et droits de la femme....................................... 58 

- Le stress, Fléau du siècle............................................................62 

- Quand le défaitisme affecte le socio-médical........................66  

- Ethique et transplantation..........................................................70 

- Perspectives d’avenir...................................................................72 

- Euthanasie .....................................................................................73 

- Bébés – éprouvette.......................................................................75 

  

 
Abréviations 

 

B (Bokhari),  M ( Moslim), Ma (Mouatta de Malek), S (Sonan ou 

Traités de Traditions Prophétiques) dont D (Abou Dawoud)                

N (Nassaiy), T (Tirmidhi) et  Massanid ( comme Mousned l’Imam 

Ahmed Ibn Hanbal (A), celui de Bezzar (BE) et les oeuvres de 

Tabarâni (TA) ).    



 3 

INTRODUCTION 
 

 

L'enseignement de la médecine au Maroc, au Moyen-Age (c’est-à-dire 

jusqu’au XVème siècle de la période Mérinide), comparé à celui du Monde 

Musulman, s'insère dans une étude que j’ai élaborée, à la demande de la 

« Commission Internationale pour le Développement de l’Histoire de la 

Science et de la Culture de l’Humanité ». J’ai, donc, essayé d'analyser, dans 

ce contexte, la portée de la contribution du Maroc, en l'occurrence. Je parle 

en historien qui tend, quoique profane en science médicale, à définir les 

contours de l’impact de la tradition maghrébine, sur cette branche 

scientifique, parallèlement à la pensée gréco-romaine, sur le processus 

d'évolution des centres didactiques : hôpitaux, cliniques, polycliniques, et ce 

qu’on appelait « boutiques de traitement ». Simples noyaux d'applications 

quotidiennes, les travaux, effectués au sein de ces centres, seront bientôt 

étayés par des expériences, souvent individuelles, mais parfois collectives, 

avec la collaboration d’étudiants, au nombre toujours limité. Une 

diagnostologie trés élémentaire, finit par constituer, avec les Avempace, les 

Avenzoar et les Averroès , une véritable branche d'études, tendant à mettre 

au point une symptomologie des maladies ,et, à tenter des ordonnances 

adéquates, dans le contexte maghrébin ; certaines conjonctures, particulières 

au milieu Islamique, avaient façonné, très tôt, les optiques et les options, 

créant une assise exceptionnelle où la médecine préventive s’imprégne d'une 

teinte culturelle où le social prime le religieux. 

La médecine et ses dérivés prirent, dés les premiers siècles de I'Hégire, un 

cachet sacré, les classant parmi les sciences dites Islamiques. C'est, 

pourquoi, la mosquée  constituait  l'institution  de choix, pour l’enseignement 

de cette branche scientifique. Elle est symbolisée, au Maroc, par la grande 

mosquée de la Qaraouyène, édifiée en l’an 245 de l’Hégire (859 J.C.). 

A cette époque, Fèz, construite une soixantaine d’années auparavant, 

hébergeait le rite   Chafiite, dont le promoteur affirmait qu'il ne connaissait 

guère de science, autre que la Charia (1), plus noble que la Médecine; cette 

branche de la connaissance, qui assure la santé physique et psychique de 

l’Homme, est placée, dans l'Islam, au premier rang des structures essentielles 

de la société. La polyvalence des Ulémas de la première Université 

religieuse du Monde Islamique, ne se concevait, nullement, sans une certaine 

connaissance, dans l’art médical. Une heureuse  équation,  entre  

le temporel et le spirituel, est le secret de l’équilibre, dont  dépend  la  félicité  

de l’être humain. Les enseignements coraniques ou traditionnaires, englobent 
 

(1)  Âdâb ech–Chafiy et ses mérites p. 321  



 4 

les éléments principaux, qui régissent le régime alimentaire, la prévention et 

la lutte contre tout ce qui est de nature à porter atteinte à la santé de l’esprit 

et du corps. L’éducation de l'âme vise l’élimination des mobiles psychiques, 

qui perturbent cet équilibre, et, dont les interférences, accusant de graves 

troubles, constituent, d’aprés des statistiques américaines, les 9/10 des états 

morbides, chez l’homme. Le Coran, qui ne s'intéresse qu’accidentellement à 

la science, décrit pourtant, les phases de l’embryogenèse et du 

développement, autant intra-utérin que postérieur. Le béhaviorisme du 

comportement s'intègre dans ses enseignements, mettant en exergue l'idéal 

des réactions et des conduites conscientes ou inconscientes de l'homme. 

L'évolution de la science médicale, dans toutes ses branches, a, ainsi, trouvé 

un heureux stimulant dans la Charia, qui devait structurer l'enseignement de 

la médecine, dans les pays Islamiques, et, notamment, au Maghreb, depuis le 

IXème siècle de l’ère Chrétienne ; alors qu’en Europe, la pensée médicale 

n’a pu prendre son élan, dans le cours logique de l’expérience scientifique, 

qu’un millier d’années, plus tard, c'est à dire au XIXe siècle, avec Claude 

Bernard, en Andalousie, Dozy (2), soulignait que « presque tout le monde 

savait lire et écrire ; tandis que dans l’Europe Chrétienne, les personnes les 

plus haut placées, à moins qu’elles n’appartiennent au clergé, ne le savaient 

pas ». Tout cela a été réalisé, grâce aux Almohades, en plein XIIème siècle, 

qui était - souligne Leclerc(3) - « le plus grand siècle scientifique de 

l’Espagne Musulmane ». Nous ne pouvons guère dissocier - affirme Renaud 

(4) - l’étude de la médecine, au Maroc, de celle de la bibliographie des 

savants Andalous, qui ont suivi les Rois du Maroc de Séville et Cordoue, à 

Fès et Marrakech ou Aghmat ». « Le Maroc, a donc, - dit-il – le droit 

d'adopter les Avempace, Ibn Tofaï1 et Ibn Roschd. »  

A l’époque, l'Andalousie dépendait de Marrakech, capitale de l'Empire où, 

un ensemble de médecins de toutes spécialités, a été attiré par les cours 

Almoravides et Almohades, dont elles encourageaient la mission clinique et 

enseignante, les recherches thérapeutiques et pharmaceutiques, dans les 

hôpitaux. La réputation du Maroc fut telle qu'un certain Gerbert, devenu 

Pape, sous le nom de Sylvestre II, en 999 de l’ère Chrétienne, s'inscrit           

- dit–on - comme étudiant à la Qaraouyène, où un moine y obtint la chaire de 

professeur. Il semble - d'aprés Kanouni, qui cite un orientaliste, auteur d'une 

brochure sur l'art dentaire au Maroc - qu'une école de médecine aurait été 

édifiée à Fez, dès le Xè siècle (IVè de l'Hègire). 
 

2) Histoire des Musulmans d’Espagne II. 184  

3) Histoire de la Médecine Arabe, 2 tomes.II, 71 - Paris. Edit Leroux. 1876    

      (réédité, Rabat, 1980). 

4)   Médecine Ancienne au Maroc, I. 72. 

 



 5 

LA MEDECINE ET SON ENSEIGNEMENT AU MAROC * 
 

 

La Qaraouyène qui, de simple mosquée, s'éleva, alors, au rang d'Université, 

créa des cycles d'études de médecine, pour former des généralistes, dont 

l'exercice médical, était considéré comme une obligation communautaire, 

tant qu'un nombre suffisant de médecins et de spécialistes, n'émergeait. pas 

au sein de la société. Les théologues, jurisconsultes, traditionnistes et 

exégètes du Coran, n'en furent guère exceptés, car la médecine constitue un 

des facteurs socio-économiques, les plus afférants au processus vital de la 

communauté, dont il supervise la structuration. Le Maghreb, façonné par un 

Islam agissant, tient en grande estime toutes les sciences appliquées d'intérêt 

pratique, les expérimentations  positives, le doute créateur et la persévérance 

dans la recherche. « C’est à la médecine - affirme encore Leclerc (I, 36) - 

que revient l'honneur d’avoir ménagé la concorde et l'alliance heureuse de la 

science et de l’Islamisme ». La science, d'après le Coran, s'identifie à la 

Hikma ou Sagesse et la Sagesse comportait, au temps des Almohades, toutes 

les branches de la philosophie et des sciences. Mais, plus tard, la Hikma 

concernait exclusivement une spécialité compte tenu de certaines 

contingences régionales, à savoir celle de l'oculiste appelé Hakim, alors que 

le médecin ou Tabîb était un simple généraliste (5). 

N’empêche que plusieurs médecins arabes, soit au Maghreb, soit ailleurs, 

dans le Monde Musulman , ont cultivé maintes autres branches, avec les 

sciences médicales et naturelles, telles les Mathématiques, la Philosophie, 

l'Astronomie et autres, qui disposaient de chaires respectives à I'Université 

de Fez, et plus tard, à celle de Ben Youssef à Marrakech.C'est grâce à cette 

polyvalence que le Maghreb a connu toute une lignée de médecins, dont 

quelques uns eurent une réputation universelle.C’est, à travers l'oeuvre 

grandiose de ces médecins, que nous allons évoquer les caractéristiques de la 

mission didactique médicale au Maghreb. 

L'expérience dans les laboratoires s'effectuait, au milieu des étudiants, soit 

individuellernent au sein d'officines ou cliniques personnelles, soit à l'hôpital 

ou dans une polyclinique collective. Le premier Maristân (hôpital) est celui 

qui fut édifié par Al Mansour à  Marrakech, pourvu d'onguents et de remèdes 

 
 

 (*) : Partie d’une conférence prononcée à la Faculté de Médecine de Rabat, lors du 25 ème 

anniversaire de la création de l’Université Mohammed V , et au séminaire d’AMCAR            

( Association Marocaine de Cardiologie) , tenu à l’Hôtel Royal Mansour, à Casablanca, le 4 

Juin 2005      

5) Ibn el Qâdy, Dorrat el Hijâl, p.117. 



 6 

en abondance, et dirigé par un groupe de médecins, avec l'assistance 

d'étudiants, dans un site admirable, dépeint par l'auteur du "Mo’Jib". Cet 

hôpital - dit Millet (dans son ouvrage « Les Almohades », p. 130, paru en 

1925), non seulement, laissait bien derrière lui les maladreries et les hôtels-

Dieu de notre Europe Chrétienne, mais ferait encore honte aujourd'hui    

(c'est-à-dire en 1925), aux tristes hôpitaux de la ville de Paris ». De grands 

spécialistes, réputés dans le monde médiéval, avaient participé à la mise sur 

pied de ce Maristân - école où les théories et les pratiques médicales furent 

animées par les Avempace, Ibn Tofaï1, Ibn Roschd et Avenzoar : 

Certes, Ibn Badja, Abou Bekr Mohammed Ibn Saïgh, dit Avempace, mourut  

à Fez, en l’an 1138 J.C./ 538 H. Ibn Abi Ossaïbïa le compare à Al-Farâby et 

le place au dessus d'Avicenne. Il élabore un « Discours », sur le Traité des 

Simples de Galien et les médicaments d'Ibn Ouafed. 

- Ibn Tofaï1, Abou Bekr Mohammed ben Abdelmalek, disciple d'Avempace, 

mourut à Marrakech, en 1185 J.C...Il était le maître du grand Alpetragius 

(Al-Bitroudji) et ses travaux médicaux furent étayés, en sus des expériences 

cliniques, par sa grande érudition philosophique. 

- Ibn Roschd, Abou Al-Oualid Mohammed ben Ahmed, dit Averroès ; il est 

qualifié par Leclerc (II, 97), comme "le plus grand nom de l'Espagne 

Musulmane ». Il mourut également, à Marrakech, en 1198 J.C..Sa 

connaissance du grec et de la philosophie hellénique, lui vaudront le surnom 

de « commentateur d'Aristote » .Eminent médecin d'Al Mansour et de son 

père Youssef, il élabore sa principale oeuvre médicale, intitulée Al-koulliat 

(Colliget) où il traita des généralités de la médecine, réservant, pour un autre 

livre, ses particularités. En fidèle disciple d'Aristote, Averroès souligne bien, 

que pour comprendre le Colliget, il faut faire la connaissance de la logique et 

des sciences naturelles. Dans ses commentaires d'Avicenne, dictés à ses 

élèves, il préconisa le changement de climat dans la phtisie, indiquant, 

comme stations hivernales, l'Arabie et la Nubie; ses recherches l'amenèrent à 

la découverte de la grande circulation du sang, avant William Harvey et 

l'Egyptien Ibn Nafîs, qui n’a pu déceler que le processus de la petite 

circulation pulmonaire. Ses investigations dépassèrent le cadre philosophico-

médical, pour atteindre les grandes découvertes d'ordre historico-

géographique. Christoph Colomb, cité par Ernest Renan, dans son ouvrage 

«Averroès et l'Averroïsme »,a reconnu n'avoir eu vent de l'existence  

d’une terre ferme outre-atlantique, qu'après avoir lu la traduction latine du 

Colliget. C'est, grâce à Ibn Roschd, que s'effectua l'échange millénaire entre 

la pensée grecque et la pensée arabe, à travers le Maghreb, dont la capitale 

intellectuelle, Fèz, a été considérée comme l'Athènes de l'Afrique. Les 

échanges Maghrébins avec les savants romains , notamment sur le plan 

médical, sont attestés par la récente découverte d’une statue d'Esculape, dieu 



 7 

romain de la médecine, imberbe, à Volubilis (6). A Padou (Vinitie), se 

constitua une école où les doctrines d'Averroès étaient l’assise et la base de 

l’enseignement, jusqu'au milieu du XVIIIè siècle. Témoin de son éminence, 

une statue est érigée, en son honneur, à la faculté de médecine de 

Montpellier. 

Avec la grande famille des Ibn Zohr, la réputation du Maghreb, sur le plan 

médical, s’accentua ; et la mission didactique enseignante se développa. De 

nouvelles méthodes cliniques virent le jour. Abou Al-Ala Zohr Ibn Abi 

Merouân, qui mourut en 1131 J.C., mit en avant, avec 1'aide de ses élèves, 

des diagnostics audacieux, par ses pronostics qu’il préconisait, grâce à 

l’analyse du pouls et des urines. Il fit peu de cas du Canon d’Avicenne, et se 

fia aux résultats réalisés en laboratoire.Son « Traité des propriétés  

médica1es », est cité, une cinquantaine de fois, par le naturaliste Ibn          

Al-Beïtar. 

Son « Opuscule sur les médicaments simples » (Bib. de Paris N°28), eut un 

grand impact sur les deux rives du Détroit. Mais, le plus éminent de la 

famille est Abou Merouân Abdelmalek ben Abi AI-Alaa, dit Avenzoar, dont 

le génie médical tire sa grandeur d’une expérience clinique, basée sur 

1'observation. Avenzoar est, pour certains, le plus grand médecin de l'école 

arabe, auquel seul Razès est comparé. Son principal ouvrage le "teïssir" est 

un chef-d'oeuvre, qui concrétise ses options médicales, où il se montre 

indépendant et créateur. Ce « teïssir », que j'ai préfacé , dans une étude 

élaborée, par l'Académie Royale du Maroc, a été, maintes fois, publié et 

traduit en latin ; Ibn Zohr le dédia à son célèbre disciple Averroès. Il y parla 

de son séjour à Marrakech où il fut, semble-t-i1, chargé de la direction d'un 

hôpital. Ce fut, pour les étudiants, un manuel de travail, où Avenzoar 

développait 1'analyse de thèmes nouveaux, dans une sorte d'Institut des 

spécialités. Il a pu en définir, avec une précision étonnante, les données d'un 

diagnostic différentiel (des encéphalites, fibrokystiques, du Xanthome, de la 

conjonctivite kératite, de la Cataracte, de  la symptomologie du délire 

chronique de 1'Ostéite, de la trachéotomie, aigu des poumons etc... Son autre 

ouvrage, intitulé "1'lqtisad", comporte une synthèse originale sur un double 

thème : médecine du corps  et  celle de l’âme. La psychiatrie est, alors, 

étayée par 1'étude des maladies organiques. Il fut, là, un innovateur 

recommandant la contraception, par ordonnance de recettes, qui empêchent 

la grossesse. Il a pu simplifier 1'ancienne thérapie et montra que la nature, 

considérée   comme    une    force    intérieure,   réglant   l'organisme,    suffit  

 
6) H.P.J. Renaud, Esculape, revue mensuelle illustrée des sciences et des arts 

généralement, à elle seule, pour guérir les maladies. Son fils Abou Bekr el 

Hâfidh, médecin de génie et grand traditionniste, mourut -dit-on- 



 8 

empoisonné, en l’an 596H / 1199 J.C., avec sa soeur, qui fut, elle et sa fille, 

gynécologues, accouchant les femmes du Palais. 

D'autres médecins, parmi les Ibn Zohr, sont dignes de figurer dans la 

nomenclature d'honneur, ainsi que leurs célèbres collègues tels Ibn el 

Boudouh 0mar el Maghreby, qui résida longtemps à Damas, où il tenait une 

officine. 

Abou Yahia ben Qassim gérait le dépôt des boissons et onguents. Abou 

Jaâfar Ahmed ben Hassan, savant praticien, écrivit un traité sur le régime et 

mourut à Fez. Abou Yahia ben Assam était le pharmacien en chef d'El 

Mansour. Un autre pharmacien, Abou Jaâfar Al-Ghazzali, fut chargé par le 

Palais de préparer les médicaments et les onguents. Abou Jaâfar ben Haroun 

Etterjâly, philosophe aristotélicien et médecin, était oculiste; devenu 

impotent, il donnait des cours et des consultations à domicile, et, eut pour 

élève, le célèbre Averroès. 

Tous, disciples de la première école médicale de Marrakech, ils constituaient 

un cercle de chercheurs, dont les applications cliniques se doublaient de 

pratiques didactiques. Les consultations du fameux Abou Bekr ez-Zohri, 

disciple d’Avenzoar et d'lbn Roschd, étaient données gratis, étayées dans  

d’autres cités marocaines, qui ne manquaient pas d'officines ou cliniques.  

Jouant le même rôle. Ibrahim el Hajary ( décédé en 506 H), exerçait à 

Tanger, puis à Fez ; Maïmoun es-Sahraoui, exerçant dans le bled, mourut la 

même année. Ce fut un célèbre psychiâtre (selon Youssy). Ali ben ‘Atîq de 

Fez, professa la médecine à Bougie,et, mourut, en l'an 598 de l'hégire. Une 

famille de médecins, dite Al Karramioune, eut pour ancêtre Abou Bekr Ibn 

Al-Araby (7). A Fez aussi, les Ben Aflatone (fils de Platon) s'imposaient par 

leur vaste érudition médicale. Un ordre de médecins, est, alors, 

régulièrement constitué à la capitale, ayant à sa tête le doyen des 

généralistes, Abou Jaâfar Dhahby. Ce réseau comportait d'autres savants, 

spécialisés dans diverses branches scientifiques. Le Chérif Idrissy, 

« professeur de géographie d’Europe » - comme le qualifiait maints 

orientalistes – et qui naquit à Ceuta, plus tard que l’an 1100 ap.J.C., est un 

médecin naturaliste. C'est lui qui élabora, pour le Roi de Sicile, la première 

carte du Monde, sous forme de planisphère, et qui rédigea un « traité des 

simples »,  cité   par  Ibn  Abi  Ossaïbya ;  ses   articles   thérapeutiques  sont    

remarquables;  il  paraît,  avoir  eu  quelque connaissance du grec. D’ailleurs,   

 
7) "Boucharat ez-zayrine". 

 

 

 



 9 

tous les savants andalous connaissaient, d'aprés Ibn Hazm dans son 

« Jamhara », aussi bien le grec que le latin et le catalan. Au moins, trois 

lexiques  ou dictionnaires médicaux, assuraient les échanges entre le 

Maghreb et l’Occident : 

1) Ta’rîb (arabisation) du « Tadhkira » d'Ibn Zohri élaboré par Ibrahim ben 

Abi Sa'd  ( décédé en 1151/546 H). 

2) El Manhaj sur la médication d'Abi Sa'id el 'AIaiy, médecin du Xllè siècle, 

est un lexicon des termes médicaux, en trois langues. 

3) Un troisième lexique intitulé « Charh Asmaa AI ‘Oqâr » (explication des 

noms des médicamants ), est dû au fameux Maïmonide, décédé en                 

( 1204/601H). 

Ces dictionnaires seront étayés par d'autres, au fil des années. 

On saisit, aisément, l'importance de ce rayonnement scientifique maghrébin, 

en constatant que l'Europe fut, encore, au stade de la médecine cabalistique. 

L'Eglise réprouvait, alors, toute médication, comme défi à Dieu, qui 

punissait par le mal physique. Cette ère dite "de la foi" ne prit, effectivement, 

fin qu'au début du XIIè siècle, sous l’influence de la civilisation andalouse. 

N’empêche qu’au Maroc médiéval, sous l’effet d’une interprétation 

aberrante des traditions prophétiques , l’effet même de toute contamination 

ou contagion est rejeté par bon nombre de juristes maghrébins et le principe 

érronné d’un fatalisme dégradé, fausse et travestit la pensée islamique 

efficiente.  

Quant à l’Orient, où l'évolution scientifique rayonnait, à travers les traditions 

grecques, depuis le IXè siècle, les savants maghrébins et andalous, y 

apportèrent leur contribution, depuis le Xème siècle. Nous en citons pour 

mémoire, quelques uns tels : 

- Mohammed ben 'Abdoun de Cordoue (décédé en l'an 360 H) et qui dirigea 

I'hôpital d’Egypte 

- Ali ben Yaqdhân de Ceuta qui émigra en l'an, 544 H, en Egypte, Yemen 

et Iraq. 

- Ibn Sam’ounYoussef ben Yahya el Fassy, qui devint le médecin préféré du 

Prince Mimoun d’Alep.    

- Ali ben Ahmed el Harrali de Marrakech, qui mourut en (637 H) à Damas 

où il donnait des cours , dans les différentes branches de la médecine. Sa 

haute méthode était sans pair en Orient. 

- Omar ben Ali AI-Qal'y, décédé en (576 H), tenait une officine à Damas où 

il exerçait la médecine, préconisant des pronostics, allant à l'encontre de 

ceux d'Avicenne. 

- Ali ben Hilâl  Hadramy de Ceuta, décédé en  (678 H) et dont la « boutique  



 10 

de traitement" (officine) comportait un rez-de-chaussée, réservé aux cours de 

médecine. Il dut recourir aux vastes pavillons de la mosquée, quand le 

nombre de ses étudiants augmenta. 

Cet échange avec l'Orient se poursuivait, au XIIIè siècle, par le biais d’autres 

spécialistes maghrébins, comme Mohammed el Qoubeh (638 H), qui donnait 

des cours à l'Hôpital de Damas et Ghalib Chaqqoury (741 H), qui dirigeait 

« l’internat » du Maristân du Caire, et qui retourna au Maroc, pour exercer à 

Fez. Un autre Fassy, Ahmed ben Hâtim (851 H), exerçait, tour à tour en 

Egypte, Syrie et à la Mekke . C’est pourquoi, dès le XIIè siècle, Damas, 

profitant des Croisades, put cultiver les sciences, et, notamment, la médecine 

et les mathématiques, pour éclipser, pendant les siècles suivants, Baghdad et 

le Caire (Leclerc, II, 7). 

En réalité, quand le Maghreb eut cette suprématie, à ses débuts, sur le plan 

des recherches scientifiques, Ar-Râzi (Abou Bekr Mohammed Ibn Zakarya 

dit Rhazès mort en 923 J.C.), était le père de la médecine arabe. Ses deux 

encyclopédies médicales furent, en Europe, la base de l'enseignement, dans 

les Facultés de médecine. 

Ibn Sîna (Avicenne) (mort en 1037 J.C.), est I'auteur du Canon, enseigné en 

Occident, jusqu'au milieu du XVIIe siècle. II nous légua une description 

remarquable de la méningite aiguë, des fièvres éruptives, de la pleurésie et 

de l’apoplexie. Par ses expériences cliniques, il prépara le terrain à la grande 

Renaissance. 

Une décision de I'Université de Louvain en Belgique, datée de 1617, rendit 

hommage aux oeuvres des deux savants musulmans, considérés, alors, 

comme assise de l'enseignement médical, pendant six siècles (8). Déjà, en 

l’an (931 / 319 H), le Calife Abasside AI-Moqtadir organisa, pour la 

première fois à Baghdad, des examens, à l'echelle supérieure où le nombre 

de diplômés atteignit, alors, 800 médecins (9). 

Dès l'année (907/295 H), I'art de pratiquer la médecine fut réglementé, en 

vue de protéger la société contre le danger des praticiens charlatans et des 

droguistes  ambulants.  En ( 835  /  221H ), un concours universitaire  mit en 

compétition des étudiants en pharmacologie. Le secret professionnel était, 

déjà, légalement institué, recueilli et contrôlé par le Mohtassib, prévôt 

affecté à la supervision des corporations artisanales et professionnelles (10) 

Les médecins s'engageaient, par serment, à n'ordonner ni médicaments 

dangereux , ni poisons, à ne révéler guère aux femmes les moyens et aux 

hommes les drogues stérilisantes. Le médecin  est  astreint à disposer de tous 
 

8) Gautier. Moeurs et Coutumes des Musulmans. p. 245 
9) Al-Qifty. p. 130 

10) Nihâyat er-Rotba de Chaysary. 



 11 

les instruments connus à l'époque. 

Un réseau d’hôpitaux et d'institutions cliniques dispensaient le bien-être 

physique et moral. Le premier hôpital de l'Islam était fondé à Damas, en l'an 

(705/86 H), par l’Omeyade Walîd. En Egypte, le premier Maristân remonte à 

l'époque Abasside. 

Ce furent de véritables centres didactiques, dotés d'un personnel qualifié, de 

médecins célèbres, de laboratoires et de dépôts de médicaments, 

constamment à jour. 

Abou Al-Kassim ez-Zahraoui (Abulcassis), andalou, fut le plus célèbre 

chirurgien de tout le Moyen-Age. C'est à lui que la chirurgie médiévale doit 

plusieurs de ses découvertes. Son livre « Attesrîf », est illustré 

d'héliogravures et croquis, représentant les instruments de chirurgie, qui 

figurent dans le manuscrit de la Bibliothèque Générale de Rabat. Ce fut une 

célèbre référence pour les études chirurgicales en Occident, et la première 

expression de la chirurgie fondée sur l'anatomie (Leclerc, I, 458). 

L’andalou Ibn Joljol, fameux naturaliste, traduisit, en arabe, l'oeuvre de 

Diskoride, l’étayant par un Code de pharmacopée, toute nouvelle. 

Le mouvement de traduction des oeuvres grecques débuta en Afrique, au 

cours de ce siècle, grâce à l'école de médecine de Palerme, édifiée par 

Constantin le Tunisien. 

 

Mais, cet édifice s'ébranla, dès le XIIIè le siècle. Le Maghreb ne connut plus 

de savants de grande réputation. Néanmoins, « si - préconise Leclerc         

(II, 252) - nous n’avons pas d’hommes éminents à signaler, le grand nombre 

des noms mis en lumière accuse un certain mouvement scientifique » : 

 

- Mohammad ben Ahmed es-Sakkouni; décédé en l’an (1238/636 H) 

rédigea un traité sur l’art vétérinaire.   

 

- Ibn Al Khâtib Lissan ed-Dîne cultiva la médecine et la professa; la 

Bibliothèque Nationale de Paris conserve de lui « un ouvrage qui 

témoigne d'un bon esprit ». La Bibliothèque de la Qaraouyène possède 

aussi un Traité (Men Tabba limen Habba). D'autres de ses opuscules 

traitent de la peste, de l'art vétérinaire, de l’évolution physiologique      

du  foetus  et  de  l'hygiène, outre la   pathologie   générale, le  diagnostic             

     différentiel, la symptomologie, la chirurgie, la cosmétique, les affections     

     de l'oeil et les fonctions génitales. « Les abortifs lui paraissent permis en  

     certains cas, où l'étroitesse des parties, peut entrainer la mort, chez les    

     femmes enceintes ». 

 

 



 12 

L'enseignement de la médecine se poursuivit, alors, quoiqu'en rythme moins 

accéléré et moins profond. II n'y eut pas de ville, qui ne fut dotée d’un 

hôpital ou Maristân-école, avec un directeur technique, à sa tête. Les 

Mérinides s’attelèrent activement, en plein XIVè siècle, à l'encouragement 

de l'enseignement supérieur, en créant des cités universitaires appelées 

Médersas, destinées à accueillir les étudiants, qui affluaient à Fez, de tout le 

Royaume et même de l'extérieur. Dans toutes les cités maghrébines, les 

mosquées furent dotées de bibliothèques où les ouvrages de médecine 

abondaient. Même dans une des petites villes comme Salé, la Médersa 

Bounanya (qui doit son nom au roi Abou Inâne) a été une école de médecine. 

A Fez, un hôpital traitait les neurastheniques, en essayant d'agir sur les nerfs 

du patient par la musique andalouse; et ce, bien avant l'usage en Occident du 

Rock-and- Roll, dans le même but. En 1350 J.C., un célèbre Maristân était 

fondé à Fez, sur le modèle de celui du Caire. Mohammed el Qorchî, qui a 

exercé la médecine à Fez, dans son officine, devint le directeur de cet hôpital 

(Leclerc, II, 280). A Ceuta, un hôpital fut doté - selon Godard (11) - de 800 

lits. Le fait n'est pas invraissemblable, si on tient compte du grand standard 

de cette cité Mérinide, décrit par un contemporain Mohammed ben Kacem, 

en (1421/825 H). L'Hôpital d'Algesiras a été dirigé par Ibrahim Eddany et 

ses fils. Mais, il semble que l'enseignement de la médecine a perdu de son 

essor, à tel point que des étudiants préféraient émigrer et poursuivre leurs 

études, ailleurs. Mohammed el Qouba', qui mourut en (1337/738H), avait 

suivi les cours de médecine, à l’hôpital de Damas (12) . Mais, on parlait 

encore de doyen de médecine, comme Abou Tammâm Ghâlib Al-Hascoûry, 

qui mourut à Ceuta en ( 1350/ 751 H), laissant - d'après Leclerc (II, 283)– 

plusieurs ouvrages de médecine. Mais, i1 parait qu'une certaine carence de sa 

part, dans le domaine médical, amena le roi de Fèz, à le charger du 

prélèvement des impôts. Néanmoins, l’évolution de la médecine, bien que 

trés limitée, s'étendait, grâce aux Mérinides, à d'autres villes du Grand 

Maghreb, et, notamment, à Ifrîqya et Bougie. 

A Tunis, les Hafcides, issus des Almohades, protégeaient les lettres et les 

sciences.Abou Abbas Ahmed, médecin d'Ispahan, se fixa à Bougie, et alla 

terminer sa  carrière au Maroc. 

La Qaraouyène rayonnait toujours, et Ali ben Maïmoun, Cadi de Chaouen au 

XVIè siècle ( 1511 / 917 H), précise, en parlant de Fèz, qu’il n’a guère vu, en 

Orient et ailleurs, des hommes aussi polyvalents que ceux de cette ville, dont 

la vaste érudition embrassait  les mathématiques, la  médecine, la  logique  et 

 
11)  Description et histoire du Maroc, I, 62. 

       12) Naïl EI-Ibtihâj, p. 228 

 



 13 

toutes les sciences (13). L'Imam Senoussi commenta, à la fois, « Le Recueil 

des Traditions » et le Canticum d'Avicenne; il fut aussi mathématicien, à 

l’âge de 19 ans (14). 

Quant à l’époque des Saadiens, Renaud souligne, dans sa "Médecine 

Antique » (p.75), le chaos qui régna au Maroc où les ouvrages classiques ne 

citent aucun médecin marocain , jusqu’à la fin du XVIIIè siècle; le seul qui 

apparut, alors - d'après lui – est l’oculiste Mohammed ben Azzoûz el 

Marrakchi ( 1789), auteur de « Dhahab el koussouf (14), qui prouve - selon 

Leclerc - l'existence au Maroc, d’un certain nombre de monuments de la 

médecine arabe ». Renaud réitéra ses affirmations, dans son Discours au Vè 

Congrès de I’Histoire de la Médecine, tenu à Genève en (1926),(P.3) . Par 

contre, L. Provençal souligne, dans son « Histoire des Chorfas », « la 

Renaissance du Maroc sur le plan littéraire, précisant qu'il serait 

invraisemblable, que cet essor n’atteignit pas en même temps, les sciences 

médicales ». Cette prétention, n’est guère fondée, à notre sens. 

Mais, ce qui attire notre attention, dans l’enseignement de la médecine à la 

Qaraouyène, c’est le rôle joué par le Canticum d'Avicenne, enseigné par les 

grands jurisconsultes, au sein de cette Université, tel Soqqeïn (1541/950 H). 

Cependant, Hassan el Wazzân, dit Léon l'Africain, auteur de la "Description 

de l’Afrique", nous laissa un ouvrage intitulé « Les vies des illustres 

arabes », où il compta vingt sept noms célèbres, parmi les philosophes et les 

généralistes. 

 

Un naturaliste Abou el Quassim AI-Wazir el Ghassâny, médecin célèbre, est 

l'auteur de « Hadiqât Al-Azhâr »  qui se distingue – d’après Renaud (15) - 

par "la methode très claire de la description botanique, qui a , souvent, une 

allure originale ». C'est –souligne-t-il encore - un essai intéressant de 

classification, à trois degrés, qui apporte, dans la description des plantes de 

la vieille pharmacopée orientale, un élèment nouveau concrétisé par une 

documentation, sur la plupart des produits pharmaceutiques de Fès. 

La médecine, tant sur le plan clinique qu'enseignant, se dégradait 

effectivement, pour revenir au stade empirique. Les hôpitaux devinrent, de 

simples asiles d'aliénés où les patients sont abandonnés à leur triste sort. 

Les officines ou boutiques de traitement remplacèrent les cliniques d'antan. 

De rares médecins, dignes de ce nom, parurent ça et là, maintenant les 

applications classiques, souvent dépourvues de tout élément nouveau. Même 

en Orient, le même marasme planait. 

 
13) Salwat Al-Anfâs I, 74. 

14) Ouvrage intitulé « Ce qui écarte les éclipses en médecine ». 

15) Etude publiée par l’Institut des Hautes Etudes Marocaines XVII, 1958 



 14 

Le XVe siècle « ne produit qu'une douzaine de médecins dont Souyouty, 

traditionniste et polygraphe.Un seul nom s'impose, celui de Dawoûd el 

Antâqy », dont l'oeuvre devint le leit-motiv classique à la Qaraouyène. C'est 

le « plus éminent médecin qui ait paru en Orient, depuis le XIIIè 

siècle ».Dans tout le monde Musulman, alors que l'art médical florissait en 

Occident , les sciences occultes et le cabalisme ont généralement fini par 

fausser le cours de la médecine. Les praticiens ne sont plus animés d'un 

esprit réellement scientifique. Pendant trois siècles, à peine une vingtaine de 

« médecins », se relayaient. D'ailleurs, le véritable esprit de l'Islam 

commença à s'emousser, cédant la place à un bigotisme ou religiosité  

excentrique. 

Abdelqader Ben Cheqroun de Meknès, est l'auteur du poème dit 

« Chaqrounia », (700 vers) publié à Fez en (1911 /1329 H), et à Tunis, à la 

même époque. Renaud l’analyse dans son « Discours » en (1920) (p. 5), 

précisant qu'il ne manque guère de renseignements valables, et qu'il constitue 

une contribution, dans l’élaboration de la terminologie technique du 

dictionnaire médical marocain (un manucrit se trouve à la Bibliothèque 

Générale de Rabat, 667 vers). 

Aderraq es-Soussi El Fassi (1679) fut, avec plusieurs de ses parents de Fèz, 

de bons praticiens, qui évitaient de faire usage de moyens thérapeutiques 

« durs », ou ordonner des drogues ou médicaments dangereux. 

Abderrahman Ben Abdel Qader el Fassy ( 1685) compile, dans son « kitâb 

Al-Oqnoum" les principes des sciences, comportant les définitions de 300 

branches scientifiques, dont la médecine, la chirurgie, I'art vétérinaire, la 

médecine végétale, la médication par la musique, la symptomologie, la 

pharmacologie, et les drogues. 

Deux autres médecins, Ahmed Al'Attâr de Marrakech (1693) et Mohammed 

Ben Qâcim Ben zâkour ( 1708/1120 H), se basaient, dans leurs applications, 

sur le Canticum d'Avicenne. Un certain Abdelmajid ez-Zabâdi el Fassy        

(1749 / 1163 H),  semble avoir été trés doué en l'occurrence. Comme Ahmed 

Aderraq, médecin au service du Sultan Sidi Mohammed Ben Abdellah, 

Soleïman el Fechtâly (1793), cadi de Fez, excellait - dit I'auteur de Salwat Al 

Anfâs, III,116– dans les sciences antiques »,à l’instar des grands humanistes. 

 

Ahmed ben Hamdoun bel Haj (1898/1316 H), est considéré, par Renaud, 

comme le « dernier spécimen du médecin et du savant arabe parfait ». Il a 

écrit un traité intitulé « Addorar ettibya  » (Perles médicales), dédicacé au 

Sultan Hassan 1er. Il nous donne , pour la première fois dans l'histoire du 

Maroc - souligne encore Renaud - une technique des médicaments". 

 



 15 

Ahmed ben Mohammed el Kerdoudy (1900/1318 H), s'attacha au 

« Tadhkira » d'Al-Antaky, qu’il étaya d'annotations personnelles (Al-I'lâm 

d'El Marrakchi, II, 253). 

 

Ahmed Housseïn, que Renaud rencontra à Mogador, put procéder - d'aprés 

lui - avec succés à une opération chirurgicale. 

 

Abdeslam el Alami, qui étudia la médecine, comme interne, au grand hôpital 

« Qsar el ‘Aïny au Caire », a écrit un traité intitulé "Dyâa en-Nibrâs", sur la 

traduction des termes médicaux d'EI Antaky, en dialecte fassi (publié en 

1900 / 1318 H), où figurent les termes berbères. Cet ouvrage, d'une profonde 

analyse, est un élèment de transition dans l'histoire de la médecine 

marocaine, basé sur des expériences personnelles et sur celles, recueillies au 

Caire, où le nombre de ses maîtres, atteignit une cinquantaine. Il tenait une 

officine, près de Moulay Idriss, à Fèz. 

 

Les « villes et Tribus du Maroc » (série Rabat et sa region, I,33 et 225), cite 

Omar ben ‘Arabya, comme professeur de médecine, sous les Alaouites. Des 

dizaines d’autres médecins, de moindre envergure, assuraient la continuité 

empirique des pratiques médicales. Le dernier dans cette nomenclature, 

décédé, il y a quelques décennies, est le Cheikh Hassan Mezzour, doyen des 

maîtres de la Qaraouyène, qui enseignait la médecine, et qui préparait, 

soigneusement dans son petit laboratoire, les doses des médicaments qu'il 

ordonnait lui-même. Certains de ses patients vivent encore. 

 

C’est – note Bensimhon (dans le Maroc Médical, sept. 1951) « qu'en de 

nombreux cas, cette médecine élémentaire et tout empirique, appliquait des 

traitements, dont l’efficience est, depuis, incontestablement reconnue. C'est 

ainsi, souligne-t-il encore, que le malade, atteint de la rougeole, était enfermé 

dans une chambre, dont les murs et le lit étaient tapissés de tissus de couleur 

rouge; le malade lui-même était entouré d’objets rouges et enveloppé de 

couvertures de la même couleur. Cette photothérapie était encore appliquée 

par le Dr. Chatinière, et, il avait remarqué que, l'éruption était atténuée, la 

fièvre amoindrie et les complications prévenues ». D’ailleurs, la variole, à 

alternances septenales, était combattue, depuis des  temps  immémoriaux, 

par un vaccin d'origine bovine. Les maladies vénériennes dites « mal franc », 

connues pour la premiere fois au Maroc, au XVIè siècle, car apportées par 

les réfugiés francs - comme le souligne Léon l'Africain – se répandaient, à tel    

point qu'un dixième de la population en fut affecté. Un traitement 

prophylactique de la rage est signalé par Mouliéras, dans son « Maroc 

inconnu » 1895 (ll, 299). « Les maréchaux - ferrants pratiquaient, plus au 



 16 

moins, la médecine vétérinaire, comme en Europe » (Archives Marocaines, 

(1907,p 3379) ; derrière les remparts de Fèz, depuis Idriss II, campaient les 

malades, afin que leurs odeurs soient emportées par les vents de l'Ouest, qui 

dominent Fez, et pour que les malades ne se servent de l'eau qu'après sa 

sortie de la vi11e, et qu'il n'y ait aucun danger pour Fez (Zahrat el Âs, p. 52). 

A Marrakech - précise Doutté ( « Marrakech »,p.241) les lépreux étaient 

parqués, dans un village spécial, appelé Hara (ou Maladrerie en France)". Le 

Makhzen prenait, alors, les mesures préventives, contre les contaminations, 

comme ce fut le cas, lors de la peste, de l'an 1089 de l’Hégire, à Fez et El 

Ksar el Kébir. Le Sultan Moulay Abderrahman promulgua un Dahir, daté du 

18 novembre 1866, correspondant au 10 rajab 1283 de l'Hégire, faisant de 

Mogador un lieu de quarantaine sanitaire où un isolement de quarante jours 

était imposé aux pélerins, venant de la Mekke. « Malgré sa décadence, le 

Maroc n'a pas manqué, au cours des siecles - fait remarquer Renaud, in 

Hesperis    TXXVI, 1939), d’une « culture hygiénique » ; ce qui fait - dit-il 

encore - que « ni Fez, ni Meknès n'ont été touchées par la peste proprement 

dite, depuis plus de 100 ans ; seul le choléra les a plusieurs fois visitées, au 

cours du XIXè siècle ». « La longue paix dont avait joui le Maroc - dit H. 

Terrasse (Histoire du Maroc, II, 17) – avait dû accroître le chiffre de sa 

population. Mouliéras (I, 27, 38) parle de " vingt millions d'habitants, pour 

ce beau pays, si peu connu, et, auquel toutes nos géographies s'acharnent à 

n'accorder que cinq à six millions d'âmes ». Le Maroc riche en ressources 

naturelles, se suffisait à lui-même. Les sécheresses et les famines, qui ont 

fait, en plein Protectorat, dans les années quarante, un million de victimes au 

Sud, auraient été sans gravité, si l’on tenait compte de ce que nous apporte 

Charles Le Martinière, dans son ouvrage "Questions du Maroc", paru en 

1859, qui fait monter au Maroc, à quarante huit millions, le nombre d'ovins 

et à six millions, de têtes bovines; les têtes ovines ne dépassent guère vingt 

cinq millions, pour toute l'Afrique du Nord. C'est pourquoi, les historiens 

occidentaux ne furent pas d'accord sur la valeur de la médecine, au Maroc, à 

cette époque. Erckman, qui, dans son "Maroc Moderne" (1885, p.97) nie 

l'existence de tout médecin, faisait état de  « personnages médiocres qui 

apportèrent d'Europe, où ils ont passé quelques mois, des médicaments, dont 

ils ignoraient les doses nécessaires » ; pour Renaud aussi, ces personnes 

n'avaient que de vagues connaissances sur les causes des maladies et les 

propriétés des  médicaments, procédant, néanmoins, avec dextérité, à 

quelques petites opérations chirurgicales (ibid, 128). Mais, il souligne 

l'absence de complications découlant d'infections, grâce à l'emploi 

d'onguents, qui anéantissaient les germes microbiens et aux moyens 

thérapeutiques élémentaires efficaces, dont il cita quelques spécimens. 

 



 17 

De toutes façons, Renaud souligne que l'étude de la discipline médicale se 

poursuivait, à l'Université au moyen d'oeuvres classiques, telles les 

traductions des Hippocrate, Galien et Diogène,  jusqu'a la fin du XIXè siècle. 

 

En 1893 /1310 H, un jury composé de quatre professeurs à la Qaraouyène, 

accorda un diplôme en médecine, à un étudiant , qu'il soumit à un 

interrogatoire très serré ; dans le programme des études médicales et 

pharmaceutiques, figure une nomenclature assez longue, comportant le 

codex medical, ses applications, la préparation des médicaments, et, toute 

une série de questions sur l'hématologie, l’ostéologie, la neurologie, la 

botanique. Des analyses de cet exposé, nous pouvons aisément nous rendre 

compte, que la décadence au Maroc commença, avec la Reconquista 

ibérique, au XVè siècle, et, que notre pays, confronté, désormais, à une 

multitude de dangers, qui menaçaient son indépendance, cherchait, surtout, à 

renforcer sa balistique défensive. Néanmoins, on ne saurait prétendre que 

cette dégression incombe uniquement à l’impact dépressif du colonialisme 

ibérique . Notre carence, notre défaitisme et notre fatalisme, sans borne 

avaient joué, certainement, un rôle déprimant. Mais, rien d'étonnant, si le 

Maroc est le seul Etat Africain qui, surmontant le chaos d'une civilisation 

mouvementée, a su conserver intactes, depuis la Conquête Arabe, son 

intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste inoui dans les 

Annales des nations, à savoir (dit L. Provençal) « que le Maghreb est 

toujours parvenu à sceller, jusque dans l'anarchie, son unité politique ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



 18 

LA MEDECINE (DITE) DU PROPHETE 

 
 Le Messager d’Allah Sidna Mohammed a eu l’occasion de contacter 

Hârith Ibn Kalada, considéré comme le premier médecin arabe (1) qui 

étudia la médecine en perse. Le Prophète contribua , alors, par ses 

recommandations, à l’elaboration d’un compendium sur la médication et la 

prévention, comportant quelques trois cents agents thérapeutiques. Six 

ouvrages ont été édités, en l’occurrence (2) sur ce qu’on a commencé à 

appeler « la médecine du Prophète ». Maints publicistes occidentaux (3), y 

avaient participé. L’égyptien Ibn El Jezzar nous en laissa une étude en arabe 

intitulée « le secret de la Médecine prophétique », traduite en français ; deux 

autres épitres, élaborées par deux auteurs anonymes, furent l’objet de 

commentaires de la part de deux écrivains européens, cités  par Leclerc (3), 

qui démontra la prééminence des études allemandes sur le thème général de 

la médecine arabe ; trois cents grands noms ont été repérés (4), dont Rhazés 

qui rédigea près de deux cents ouvrages, traduits tous en latin. Néanmoins, 

la médecine dite du Prophète, n’est que  - selon Aïcha, l’épouse du Prophète 

– un ensemble d’agents thérapeutiques, sous formes d’herbes médicinales, 

recueillies par l’Envoyé d’Allah, auprés des délégations des tribus, qui lui 

rendaient visite pour se convertir.   

N’empêche que certains hadiths figurent dans les divers Recueils des 

traditions prophétiques , nous en citons quelques uns : 

« Le Prophète avait dépêché un médecin auprès de son compagnon Obay Ibn 

Ka'b, pour lui couper une artère ». (D)  

«  La pire des morts est celle qui survient, malgré la médication »  (TA)  

«  A tout mal, un médicament (curatif ou préventif) ; prenez soin de vous-

même, sans jamais user d'un moyen thérapeutique illicite ». (D)  

« la vieillesse est incurable». (D.T.) ; le lait de la vache est efficace: buvez-le 

; c'est la pulpe de toutes les plantes (BE) ; «Ne prenez pas de médicament, 

tant que votre corps supporte le mal».(T) (on risque, alors, une 

accoutumance , une intoxication exogène par excès de médicaments ). 

« Le grain de nigelle guérit de tous les maux, à I'exception de la mort». 

(B.M.T.) Le laboratoire Médical de la Gendarmerie Royale à Rabat, a 

analysé ce produit et remarqua bien son effet thérapeutique sur plusieurs 

maladies, notamment l'hypertension. 

 

 
1) Leclerc T.1  p. 26 

2) D’après Hajji Khalifa, dans son Kashf ed-Dhounoun 

3) Leclerc T.2 p. 315 

4) Idem T.1 p.4 



 19 

 «  La datte de Médine, dite "Ajwa" est une méditation efficace (M). Prenez-

en, sept pièces, chaque matin ; vous serez immunisés, ce jour là, contre le 

poison et la sorcellerie. 

« Ne mangez pas de datte, en cas d'ophtalmie». (Qazouini). 

« Celui  qui boit à jeun le matin, se voit diminuer son énergie 

physique».(TA) 

«Pansez votre blessure et passez la main dessus. en guise d’ablution, sans 

l’humecter par l’eau ». 

« Ne vous tuez pas, Allah est Clément» (M.F.) 

« La chair ovine est nuisible à la santé, le lait de mouton ou des ovidés est un 

agent thérapeutique». ( T.A.)  

«De la cendre, résidu pulvérisant, d’un morceau de natte brûlé,  passé sur 

une blessure, en arrête le saignement. (B. M.) 

« Usez du noir d’antimoine : il clarifie la vision et fait pousser les cheveux ;  

c’est la meilleure thérapeutique ophtalmologique». (Razine) 

 « Le Prophète avait un tube d'antimoine ; il en usait, chaque nuit, trois prises 

pour chaque oeil  ». (T.A.) 

« Si une mouche vient voltiger à fleur d'une boisson, rincez la toute entière ;  

car , l'une de ses deux ailes comporte des éléments malsains, qu’elle met 

toujours en avant,  pour se protéger ; l’autre aile, étant saine, les deux se 

neutralisent». (B.D) 

( Un Congrès Médical qui a tenu ses assises  à Londres , en 1930, a pu 

déceler,  par analyse des éléments chimiques de chaque aile , ce caractère 

neutralisant). 

«Quand le Prophète désirait manger ou boire, il se lavait, d’abord, les mains» 

(B.S.) : hadith rapporté par Aïcha  

«Toute calamité, ou maladie ou chagrin est une rançon, par laquelle Allah 

rachète les péchés et les fautes de l'homme, c’est-à-dire qu’Il lui accorde le 

pardon pour tous ses méfaits ». (B.M.T)  

 «Il faut  s’armer de patience et de sang froid, dans le premier choc».   ( B.M 

D. T.) ( C’est à dire devoir supporter ce qui est pénible, avec calme, dès le 

moment où survient le supplice). 

 En parlant des pestes, le Prophète affirme : «si la peste sévit un pays, n'y 

allez pas; et si vous y êtes, n'en sortez pas».  ( MA.B.M.T) 

 ( C’est un hadith précurseur de ce qu'on appelle aujourd'hui la quarantaine, 

c'est-à-dire un isolement imposé  à une personne provenant d'un pays où 

sévissent certaines maladies contagieuses ). 

« On ne doit rendre visite à un malade qu’à l’échéance de trois journées ». 

(Qazouiny : hadith rapporté par Anass) 

« Le visiteur est dans l’obligeance de chercher à réaliser le désir du malade, 

en lui assurant ses vœux  (Qazouiny : Ibn ‘Abass ) 



 20 

« Le Prophète a recommandé la circoncision à un converti, même à l’age de 

quatre vingt ans ». (A.T.D.). Mais elle n’est pas obligatoire, car la plupart 

des compagnons du Prophète, convertis à un certain âge ne l’étaient pas. 

« Ne contraignez guère vos malades à manger et à boire ; Allah se charge de 

leur subsistance ». (TA)    

 Le Prophète a ordonné à son gendre Ali  Ibn Abi Taleb de s'astreindre à un 

régime alimentaire, telle une infusion d'orge, tant qu'il est en état de 

convalescence.... c'est plus efficace... (TA). 

«Nous avions I'habitude de nous laver les mains, après avoir touché un 

lépreux ». (TA) : hadith d' Ibn Messaoud. 

«  En cas de guerre, le Prophète plaçait une tente pour recevoir les malades». 

(B) «  Quand le Prophète avait mal aux pieds. il ne les lavait pas en ablution 

». (B)  

« Libérez le prisonnier ( de guerre ), donnez à manger au pauvre et rendez 

visite aux malades». (B) 

« Il  est deux bienfaits que beaucoup de gens n'apprécient guère à leur juste 

valeur : la santé et le loisir». (B) 

«Du temps du Prophète, les maisons d'habitation n'étaient pas pourvues d'un 

lieu d'aisances (Water-Closets) ; les épouses du Prophète allaient faire leurs 

petits besoins (déféquer), la nuit , à deux mille de Médine». (B) (Est-ce par 

souci écologique ?)  

« Casser (par dissection) l'os d'un homme mort est similaire au  même acte 

procédé sur le corps d'un vivant ». (M.A.) : hadith de Aïcha). 

-  Un jour, le Prophète ordonna à une personne qui rota, en sa présence, 

d'épargner aux gens les effets (malsains) de son rot ». ( T). 

« Un serviteur malade ou en voyage , reçoit d'Allah la  même prime, pour 

tout ce qu'il faisait, quand il était chez lui et en bonne santé ».  (B). 

«Ceux qui ont été retenus par la maladie de participer à une expédition 

sainte, sont similaires à ceux qui ont combattu effectivement ... » (B.M.S.). 

« Le Prophète a décommandé aux croyants de faire leurs besoins sur le 

chemin, pratiqué par les gens ou dans leurs sites ombragés». (M.D.) : 

rapporté par Abou Horéira. 

«Si un chien s'abreuve dans un de vos récipients, lavez sept fois ce recipient» 

(B). 

«Dans une autre variante : ... le septième nettoyage avec de la terre. La 

médecine moderne recommande aujourd’hui une sorte de pénicilline  à base 

d'antibiotique  contre la rage. Dans le cas du hadith. le chien risque d'être 

enragé et l'emploi de I'humus est obligatoire. 

II s'agit, alors, pour le Prophète, d'un acide humique gris, fortement lié aux 

minéraux du sol. 



 21 

Dans un autre hadith. rapporté par Bokhari ,  « si le chien n'est pas atteint de 

rage, ce lavage n'est pas recommandé ». 

« Si, dans vos remèdes, il peut y avoir quelque chose de bénéfique, ce sera 

dans une cautérisation et une saignée, mais je n’aime pas me cautériser ». 

(M) Une autre version ajoute « ...une prise de miel ».  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 22 

Saignée ou Hijâma 

 
C’est l’écoulement provoqué d’une certaine quantité de sang. La 

saignée artérielle (artériotomie) et la saignée veineuse (phlébotomie) sont 

pratiquées, avec une lancette, tandis que la saignée capillaire, est faite au 

moyen de sangsues ou de ventouses. Appliquée au bras, elle tire le sang de la 

veine céphalique (du tampon), au pied, de la grande ou petite saphène, au 

cou de la veine jugulaire externe, au front, de la veine frontale. Ces 

procédures ont été sophistiquées et améliorées, avec le temps. Mais, depuis 

quatorze siècles, le Promoteur de l’Islam, le Prophète Mohammed, optait , 

notamment (d’après un hadith), pour la gorge (veine jugulaire) et le thorax 

où l’omoplate s’articule avec la clavicule en avant et avec la tête humérale 

en haut (c’est-à-dire le bras). On a toujours opéré au moyen d’une ligature, 

en comprimant le membre au dessus de la veine que l’on veut ouvrir ; le 

sang est reçu dans des vases d’une capacité déterminée ; Déjà, au début du 

XIIIème siècle de l’ère chrétienne, l’historien musulman Al Jasiri parle d’un 

instrument de comptage de la quantité du sang devant être extraite. Cette 

opération était souvent pratiquée, non par un médecin, mais par une 

personne bien exercée, car la lancette peut piquer un des nerfs et entraîner  sa 

paralysie. Quelque fois, au lieu d’extraire le sang, on en change le cours, en 

le détournant, là où il se porte en trop grande quantité. On doit toujours 

envisager des risques sans rapport avec l’efficacité et la sécurité des 

saignées. Quelques hôpitaux avaient aménagé des modalités adéquates, dans 

les soustractions sanguines ; chez nous, au Maroc, et même en Occident, 

l’opération, quoique menée par un homme bien exercé, était élémentaire ; 

aujourd’hui, l’infirmière suit tout un processus, en prenant les constantes du 

patient, son pouls, sa tension artérielle, en compensant la perte sanguine par 

un liquide (eau-jus d’orange-café). La saignée est faite, actuellement, sur 

prescription médicale, basée sur une série d’analyses antérieures du sang. 

Parfois, des surveillances échographiques sont effectuées ; la biologie est 

complétée par un bilan hépatique, lipidique et autres. 

Chez les Anciens, la pratique des saignées remontait à 

l’humorisme,c’est-à-dire aux théories d’Hypocrate et de Galien (129-210), 

complétées, entre autres, par Roger de Salerne et Gibertus Anglicus, sur les 

humeurs. L’école de médecine de Salerne, en Italie, rayonnait,déjà, en plein 

Moyen-Orient. Pour l’humorisme, la santé (celle de l’esprit comme celle du 

corps), dépend du jeu équilibré des quatre humeurs du corps : le sang, le 

phlegme (lymphe), la bile jaune et la bile noire (atrabile), en correspondance 

analogique avec les quatre éléments de l’Univers (le feu, l’air, la terre et 

l’eau), eux-même affectés d’une qualité propre : chaud, sec, froid et humide. 



 23 

Pour l’humorisme, le déséquilibre est entraîné par la prédominance 

de l’une de ces humeurs. Le défaut ou l’excès de ces humeurs était donc 

compris comme un déséquilibre, qu’il fallait rectifier.La « maison des 

saignées » est très connue, en Occident où les premières théories sur la 

circulation, ne datent que du XVIIème où William Harvey est considéré 

comme le promoteur de la grande circulation du sang. Le Monde arabe, 

surtout en Andalousie, en connaissait déjà, le processus, dès le XIIIème 

siècle ; d’aprés, Ernest Renan, dans son ouvrage « Averroès et 

l’Averroïsme » ; ce fut Ibn Roshd, (Averroès), le Cordouan, qui a vécu à 

Marrakech,  comme médecin des Almohades, qui en a fait l’analyse, dans 

son ouvrage « le colliget » ; le processus est décrit, dans la version latine, 

cataloguée en Occident ; un autre médecin, l’égyptien Ibn en-Nafis, en 

analysa la petite circulation pulmonaire.Ce fut, effectivement, l’assise des 

théories qui aboutirent à la définition de la pathologie par Broussais, qui, au 

début du XIXème siècle, se fit le champion de la « médecine 

physiologique » 

D’ailleurs, l’art de la saignée a connu sa gloire, bien avant hippocrate, au 

Vème siècle av.J.C. 

Au Maroc, l’opération, quoique élémentaire, ne provoquait guère de 

complications, car la pose des ventouses à sec garantissait une irrigation 

sanguine d’une partie limitée de corps, sans blesser. L’incision, après avoir 

dilaté les vaisseaux par application  d’une éponge trempée, est suivie de la 

pose de ventouse, afin de faire affleurer le sang par les vaisseaux minuscules, 

à la surface de la peau ; on récoltait,alors, quelques onces de sang. Au 

Maroc, la sangsue n’a été – semble-t-il – jamais appliquée, car les sangsues 

se nourissaient de charogne et d’escargots. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 24 

REGIME ALIMENTAIRE 

 

 

« L’aliment le plus licite et le  meilleur est celui que tu auras gagné à la 

sueur de tes mains. Le Prophète David vivait des gains que lui rapportait son 

travail manuel » (B). 

 

« Zacharie (le 11ème  des Prophètes au VI ème    siècle avant .J.C)  était 

menuisier » (M). 

« Le Prophète buvait, quelque fois, dans un récipient en cuivre argenté. Il 

l’employait, aussi, pour faire ses ablutions» (T). 

« Le Prophète interdit de manger la chair du chat, et d’encaisser le prix de sa 

vente» (D). 

« Sont prohibés les chairs des ânes domestiques, des chevaux (poulains), des 

juments, des animaux à croc ou des animaux à griffes ou à serres» (N.D.) 

(les animaux comme le lion, le tigre, le chat...ou des oiseaux de proie comme 

l' épervier, le faucon, etc...) 

 

« Dieu vous a seulement interdit la bête morte, le sang, la viande de porc et 

tout animal sur lequel on aura invoqué un autre nom que celui de Dieu» (S., 

La Vache, Verset 173). 

« Gare à un excès de viande dans la nourriture ; elle crée chez l’homme, une 

psychose maniaque, au même titre que le vin» (ordonne le Khalife ‘Omar). 

« Le Prophète a décommandé au croyant de manger ou de boire, en se tenant 

debout» (BE. Mawsily). 

 

« Le vinaigre est le meilleur liquide onctueux » (M.S). 

 

« Le Prophète aimait le beurre et les dattes» (D), ainsi que le miel et les 

confiseries (d'après Aïcha)  

Nafi’, serviteur d'Ibn ‘Omar, raconte que son maître ne voulait jamais 

manger seul ; il tenait toujours à être accompagné, , dans son repas, par un 

pauvre» (B.M.T). 

«Le gibier de la mer et la nourriture qui s'y trouve vous sont permis : c'est 

une  jouissance pour vous et pour les voyageurs.  

Le gibier de la terre vous est interdit, aussi longtemps que vous êtes en état 

de sacralisation (au pèlerinage) - Craignez Dieu vers qui vous serez 

rassemblés -» (S., La Table Servie, verset 96). 

«Le Prophète a interdit de manger la viande du hérisson et permis celle du 

lièvre et du lapin» (S., sauf MA). 



 25 

«Le Prophète ordonnait - dit-on - à ses compagnons de tuer les chiens, à 

l'exception des chiens de chasse et de garde (pour la recolte, les bêtes et les 

demeures) ; mais, pour (M) et les (S), seul le chien noir nuisible doit être 

éliminé. 

«Laissez refroidir vos mets ; les repas pris tout chauds manquent de 

bénédiction» (T.A.) (Abou Horeira). 

«Le reste des aliments qui demeure (non broyé) entre les molaires, en 

diminue la force» (T A) (Ibn 'Omar). 

«Le Prophète soufflait toujours après trois gorgées», c'est plus exquis, plus 

apaisant (B.M.D.T). 

« Il ne soufflait jamais dans le récipient» (B.M.T .N). 

«Ô vous qui croyez ! Ne déclarez pas illicites, les excellentes nourritures que 

Dieu vous a permises. Ne soyez pas des transgresseurs. - Dieu n'aime pas les 

transgresseurs -» (S. la Table Servie, verset 87). 

« Le Prophète nous a décommandé de prendre une boisson aplatis sur notre 

ventre, ou de boire de l'eau en une seule poignée».(Kazouini) : Ibn 'Omar . 

« Lavez vos mains, avant d'en user pour boire .. ; les mains sont des 

récipients qui rendent la boisson plus exquise et pIus agréable» (Q). 

« Quand vous aurez acheté de la viande ou cuisinez un mets, augmentez-en 

la sauce, pour en offrir à votre voisin». (TA)  

Le Prophète interdit toute boisson énivrante (tel le vin) ou euphorisante (tels 

l'héroïne, la cocaïne, l'opium, la morphine etc...) ( D). 

« Le vin est la pire des impuretés» (N) (hadith rapporté par le khalife 

Othmân). 

« Des hommes de ma Communauté boiront le vin, en lui donnant une  autre  

appellaltion» (N). 

« Le Prophète a acheté à crédit, chez un juif, de l'orge pour sa famille, 

donnant en gage son bouclier de fer» (B). 

« La meilleure boisson, pour le Prophète, était la boisson douce et fraîche» 

(T.A) (rapporté par .Aïcha). 

Ne buvez que d'un récipient à orifice fermé» (M.S). 

Quand les mets sont servis à table, personne ne doit la quitter, qu'à la fin du 

repas, ni cesser de manger ou de boire, après s'être rassasiée ; toute personne 

qui se lève, ainsi, de table, risque d'inciter, par là , un homme timide, à la 

suivre, alors qu'il a encore faim» (T.A). 

« Le meilleur repas est celui auquel prennent part plusieurs personnes» 

(T.A.). 

« Le Prophète a décommandé de boire ou de manger, dans tout ustensile d'or 

ou d'argent, de porter des habits de soie et d'en faire un matelas» (B). 

« Rien n'est pire à remplir que le ventre d'un homme ; pourtant, quelques 

bouchées suffiraient à ses besoins; s'il en dispose davantage, qu'il en réserve 



 26 

le tiers de son estomac à son manger, le deuxième à son boire et le dernier à 

sa respiration» (T). 

«On décommandait de manger du gibier tué par coups de fusil, à  l’exception 

de celui pris par un chien de chasse, bien dressé...(B)» 

 «Du temps du Prophète, on mangeait des sauterelles» (B).  

 «On doit se rincer la bouche, après tout repas» (B). 

 «Les serviettes n'étaient pas en usage, du temps du Prophète » (B). 

 «Si votre serviteur vous apporte un mets, associez-le dans votre repas, sinon 

donnez-lui en une ou deux bouchées» (B). 

«Le "bitr" est licite : c'est le vin tiré du miel qui n’énivre pas» (B). 

«Le Prophète n'a jamais pu manger du blé à satiété, durant trois nuits 

consécutives, jusqu'à sa mort» (B). 

Du temps du Prophète, on "soufflait" l'orge, sans le tamiser» (il s'agit d'un 

orge non mondé, c’est-à-dire de grains d’orge non dépouillés de leurs 

enveloppes ). 

« Dans un repas commun, contentez-vous -dit le Prophète -de l'aliment que 

vous avez juste devant vous» (B). 

(II s'agit d'un plat commun, selon l'habitude arabe où chacun des convives 

doit puiser de son côté, le plus proche). 

«Le Prophète se rinçait la bouche, chaque fois qu'il a bu du lait, normalement 

maculé de graisse» (B). 

«Le repas d'un seul peut suffir à deux, et celui de deux à trois» (B). 

«Le Prophète aimait les confiseries, le miel et la citrouille (B). 

(la citrouille ainsi aimée par le Prophète est qualifiée au Maroc, de citrouille 

chérifienne) ou slawie, c'est-à-dire de la ville de Salé». 

Le Prophète réservait pour la subsistance de sa famille, des vivres pour une 

année» (B). 

« Mange avec ta main droite -ordonne le Prophète- et mange de ce qui est 

devant toi » ( B. M. S.). 

« Ne mange pas adossé à quelque chose ou étendu sur le côté » (B). 

« Le Prophète mangeait accroupi» (M). 

« Après le manger, ne vous essuyez pas , avant d'avoir léché vos  doigts »  

(B.M.S.). 

« Le Prophète a interdit de replier le goulot des outres, pour y boire, en y  

mettant la bouche» (B.M.S). 

« Ne colle pas ta bouche au récipient et ne bois pas d'une seule traite » (T). 

« Que celui qui donne à boire, boive le dernier» (T). 

"Tout repas suffit à celui qui, ,avant de manger, prononce le nom de Dieu» 

(T). 

« Mangez et buvez, mais pas d'excès. Il (Allah) n'aime pas les excessifs » ( 

S., Les limbes, verset 31 ). 



 27 

« Afin que cela ne reste pas dans le cercle des riches d'entre vous » (S. la 

Mobilisation, Verset 7). 

« Il vous est interdit de consommer les bêtes mortes, le sang, 1a viande de 

porc, tout sacrifice immolé à tout autre qu'à Dieu, les bêtes étranglées, 

assommées, mortes des suites d'une chute ou d'un coup de corne, les bêtes 

mises en pièces par un carnassier, à moins qu'elles n'aient été saignées à 

temps, enfin les bêtes immolées sur les autels des idolâtres» (S., 5, verset 3). 

"Dis-leur : je ne trouve, dans ce qui m'a été révélé, d'illicite en matière de 

nourriture, que les animaux morts, le sang qui a coulé et la chair de porc ; 

car , c'est une abomination, une nourriture profane sur laquelle fut invoqué 

un autre nom que celui de Dieu. Si quelqu'un y est contraint, que ce soit par 

le besoin et non par l'appétit sensuel ou, comme transgresseur, certes ; Dieu 

est indulgent et miséricordieux» (S.,6, verset 145). 

Il a mis fin, aussi, à certaines croyances ou coutumes qui interdisaient 

certaines nourritures. (S., 6, versets 138-139 et  143-144 ). 

« Ô fils d'Adam....mangez et buvez, sans excès, Dieu n’aime pas ceux qui 

abusent » (S., 7, verset 31). 

«Nous leur avons fourni les fruits et la viande qu'ils désirent (S.,52,verset 31)  

« ...elles (les vaches) vous procurent une chair fraiche que vous mangez » 

(S., 35, verset 12). 

«Vous trouverez, dans les animaux, un enseignement. Nous vous faisons 

boire ce qui de leur ventre sort entre le chyme et le sang : un lait pur, 

délicieux à boire» (S., 16, verset 66). 

Maints hadiths, plus ou moins authentiques, sont rapportés par des dizaines 

de recueils, sur « la médecine prônée par le Prophète ». 

«Celui qui ne mange pas la viande, pendant quarante jours, acquiert un 

mauvais caractère, et celui qui la mange, quarante jours d'une manière suivie, 

son coeur s'endurcit » : « L'estomac est ce bassin du corps auquel 

parviennent les vaisseaux. Quand l'estomac se porte bien, les vaisseaux en 

rapportent la santé, et, quand l'estomac est perturbé, les vaisseaux en 

rapportent la maladie ». 

- « Diversifiez votre alimentation ». 

Le Prophète dit : « Quiconque bénéficie d'un repas, doit dire : Dieu bénis-le 

et donne-nous un autre meilleur ; et quiconque boit du lait, qu'il dise Dieu 

bénis-le et ajoute-nous-en, car je ne connais pas un autre aliment, 

suffisamment nutritif que le lait ». (hadith: Ibn ‘Abbas) (c'est un aliment 

complet). 

- « c’est de l’abus, que de manger de tout ce que tu désires » (hadith). 

- « Je vous recommande les fruits dans leur primeur ; ils donnent la santé et 

dissipent les mélancolies». 

- « La viande donne la chair ». 



 28 

LE JEÛNE MARQUE D 'HUMANITARISME 

ET EQUILIBRE HYGIENIQUE 
 

 

Le jeûne, l'un des cinq piliers de l'Islam, revêt une importance particulière 

qui, dépassant délibérément le cultuel (c'est-à-dire l'acte du culte), marque un 

impact indélébile sur le social, c'est-à-dire l'humain, quel que soit le côté 

confessionnel de l’être humain. 

Avant d’en définir les interférences d'ordre hygiénique, nous voudrions 

esquisser sur le jeûne, en tant qu'acte destiné à rappeler au musulman, plus 

ou moins nanti, qu'il existe des êtres humains qui, sans teinte 

confessionnelle, se sentent victimes d'une gamme de privations, dans les 

domaines vitaux de la société; c’est-à-dire que le Ramadan doit nous faire 

remémorer le caractère foncièrement social du devoir religieux qu'est le 

jeûne. Les impératifs d'ordre communautaire crèent , entre citoyens - et non 

seulement entre coreligionnaires - une solidarité qui prime toute pratique 

dévotionnelle. 

 

Le sens profond du Jeûne ne consiste guère dans une simple privation 

individuelle, en tant que moyen péremptoire pour sentir, durant un seul mois, 

la portée des privations et des manquements, qui font souffrir l'humanité 

déshéritée, pendant toute l’année. Tout mérite, dans l'acte religieux, est 

fonction de l'efficience sociale de l'acte accompli par le fidèle. Les 

caractéristiques essentielles de la foi sont loin de se cantonner, dans des actes 

purement cultuels ; elles touchent, en premier lieu, les élans du coeur et le 

comportement des âmes. L'individualisme de l'adepte ne doit guère émousser 

son humanisme, ni dégénérer en égoïsme. L'altruisme, dont la sensation est 

de plus en plus aiguisée, par un jeûne bien entendu et bien pratiqué, est un 

des buts qui caractérisent, en l'humanisant, le contexte universel de l'Islam. 

Souvent, des obligations religieuses, par leur pratique formelle, passent au 

second plan, par rapport à des pratiques qualifiées de surérogatoires, mais 

qui concrétisent le fond de l'Islam ; tels le desir de servir, d'aider et de 

protéger les faibles, le souci de délicatesse, dans le comportement vers 

autrui, quelle que soit sa confession ou son ethnie ; bref, une prévenance de 

coeur raffinée ; car, Allah ne juge nullement le fidèle sur son extérieur, ni sur 

son formalisme apparent, mais, plutôt, sur les élans de son for intérieur. 

 

Si la Zakat, aumône ou dîme légale, a pour but initial d'assurer une juste 

répartition des biens, l'efficience du jeûne est conditionnée par divers 

facteurs dont, notamment, la profondeur des sentiments de compassion du 

fidèle, à l'égard des « miséreux éprouvés ». Le jeûne tend à renforcer, chez le 



 29 

croyant, des dispositions qui l’incitent, constamment, à se préoccuper des 

autres, à oeuvrer pour soulager les misères , subvenant aux besoins des 

nécessiteux, et en secourant des gens en détresse  « socialisation des chances, 

sinon de certains biens, est, en même temps, une harmonisation des coeurs », 

devant réaliser un certain équilibre susceptible de bien asseoir la fraternité 

entre citoyens. Le sens de la dignité de l'homrne, au sein d'une communauté 

réellement islamique, n'en est que plus rehaussé. Il est vrai que la formation 

d'une telle société dépend de la haute éducation islamique, c'est-à-dire, en 

l’occcurrence, de la force de la foi. L'Islam a, aujourd'hui, malheureusement, 

tendance à se figer dans des ankyloses matérielles où le sentiment 

d'interdépendance s'estompe, car la foi tend à faiblir, secouée par un égoïsme 

outrancier. L'heureuse concordance qui sublimait la cité islamique originelle, 

consciente de la cosolidarité entre citoyens, est, de plus en plus faussée par 

une déviation des principes coraniques, qui font de l'altruisme, le support et 

le critère de la foi véritable. 

 

Ainsi donc, toute prescription coranique, comme le jeûne, est imprégné d'un 

cachet social ; car, tout acte individuel, pour être méritoire, doit être 

accompli collectivement, c'est-à-dire dans un contexte bénéfique collectif, 

qui crée une certaine ambiance pour affermir le rapprochement des citoyens. 

Tout acte accompli par un être humain, quel qu'il soit, est initialement licite, 

s’il est dégagé et dépourvu de sentiment d'empiètement ou de spoliation. 

L'assise de toute législation islamique est d'autant plus fondée qu'elle est 

humaine et qu'elle respecte l'équilibre bien entendu, entre les hommes. La 

prohibition des jeux de hasard, de l'usure, n'a pas une raison en soi : elle est, 

surtout, due au sentiment qui animait le législateur, soucieux de diminuer, au 

sein de la communauté, tout mobile de tension ou malentendu, provoqué par 

un complexe d'inimité et d'injustice. 

Toute pratique, toute oeuvre initialement légale, serait mal cotée par l'Islam, 

si elle risquait de dégénérer en élèment de discorde ou en facteur maléfique. 

Le  mensonge, qui pallie un danger ou réconcilie deux êtres séparés, est un 

acte méritoire ; c’est l’efficience humanitaire de l'acte qui compte; et là, la 

bonne intention prime l’acte sans but; elle est de nature à légitimer un acte 

originellement illégal, à condition qu'aucune des parties en cause ne soit 

lésée. C'est pourquoi, tout est licite en Islam, s'il est conforme au bien public. 

C'est un concept lancé par le khalife El Khattab, développé par le grand 

réformateur salafi, Ibn Taïmya et son disciple Ibn El Qaïm. Ce principe est 

formulé solennellement par le législateur qui fait prévaloir les 

« mou'amâlats » ou rapports sociaux sur les « ibâdâtes » ou actes cultuels à 

base de souplesse et d’adaptabilité agissante, dans l'espace et dans le temps ; 

les principes islamiques, sont, ainsi, étroitement liés au souci qui incitait le 



 30 

législateur à multiplier les chances d'édification d'une cité idéale où 

l'equilibre est bien établi. L’1slam, avec son compendium cultuel humain, 

jeûne ou autre, est similaire à un être vivant qui s'accommode et s'adapte. 

Les larges possibilités qui caractérisent  l’exègèse ou paroles et traditions du 

Prophète, laissent ainsi, aux doctes de l’Islam, une vaste latitude, qui permet 

de tenir compte de toutes conjonctures, en recherchant, pour chaque cas 

particulier, la solution adéquate. C’est là, le secret de l’expansion rapide et 

spontanée de l'Islam, qui, dans l'espace d'un quart de siècle, atteignit des 

contrées, allant de l'Atlantique jusqu'au Golfe arabo-persique. La viabilité de 

l’Islam, concrétisée dans les droits et devoirs du musulman, son 

universalisme transcendant, procédent, surtout, de sa simplicité toute 

humaine. 

On posa au Prophète la question suivante : quelle est la qualité jugée la 

meilleure, chez le musulman? « C'est, répondit-il, de calmer la faim d'un 

miséreux et de saluer ( le salut étant une expression de paix) toute personne 

connue ou inconnue ». Le salut est considéré dans ce Hadith - rapporté par 

Bokhari, Moslim et Malik - comme un geste inspirant la sécurité ; une 

double sécurité est, donc, requise, à laquelle le croyant doit participer : la 

sécurité alimentaire et la sécurité physique. Le jeûne n’est donc idéalement 

conçu que dans cette occurrence. 

Quant à ses dimensions psycho-somatiques, le jeûne constitue, un impact  

d'équilibre vital, entre le "somatisme" spirituel et les composantes  

physiologiques du corps de l'homme. 

Même avant 1’Islam, le jeûne fut pratiqué comme une thérapeutique. 

Hippocrate ( 460- 377 av. J.C), dont le système reposait sur certaines 

altérations internes, tablait sa thérapie sur une diète à base d'abstinence 

alimentaire partielle. Toute la génération des médecins de l'Antiquité 

recommandait une certaine diététique, mettant en corrélation la portée 

alimentaire et l'altération de la santé. Pour ne citer que deux savants: 

l'apologiste chrétien Tertullien (155- 222 av. J.C.) et le médecin philosophe 

musulman Avicenne (980-1037 ap. J.C), il s'avère que le jeûne présentait  

une forme pratique de préventologie agissante où Ibn Sina va jusqu'à 

recommander, presqu'un mois de jeûne par an, correspondant à la 

prescription de l'Islam; en l’occurrence, certains hygiénistes des Temps 

Modemes n'ont pas manqué d'en  démontrer l'efficience médicinale. Une 

lignée de grands savants du XIXè et Xxè, signalait, à l'attention de leurs 

patients, les effets préventifs du jeûne. Deux traités faisaient l'apologie de ce 

système, l’un écrit par un latin en l’an 200 et l'autre par l'américain Shelton. 

dans les années quarante du vingtième siècle. Le jeûne islamique comportait, 

notamment, une double abstinence, à butée biologique. l'abstinence 

alimentaire et l'abstinence sexuelle. Il ne s'agit pas, là, d'une inanition. d'une 



 31 

privation qui serait fatale pour l'abstinent, mais d'une abstention qui ne 

dépasse guère les limites thérapeutiques. Cette diète, assujettie à un 

réglement. établi avec précision, par l'Islam, a pour effet une dépuration des 

systèmes digestifs et autres, dont la désintoxication tend à coordonner et à 

équilibrer les élèments de combinaison de la  constitution organique de 

l'homme. L'Islam prévoit des cas, tels la vieillesse et la maladie, surtout pour 

l'homme, la menstruation, la grossesse, l'accouchement, l’allaitement et 

autres, pour la femme, où la dispense du jeûne doit être strictement  observée 

par le patient. 

Une tradition du Prophète (hadith authentique) précise que dans le « jeûne 

réglementaire,  tout excès dans les deux sens, est banni ». 

L'Organisme n'est réellement équilibré et ses systèmes rénovés, que si un  

fonctionnement moral est assuré ; autrement dit, un jeûne excessif, trop 

prolongé ou partiqué, dans des circonstances d'indisposition physiologique, 

aura un effet contraire ; or. pour l'Islam, le tempore1 prime le cultuel, en ce 

sens qu'il faut donner à l’organisme la priorité sur tout acte cultuel, effectué 

dans des conjonctures, considérées par le législateur comme limitations 

péremptoires. 

Toute infraction à cette législation rigide est un délit catégorique, les 

détracteurs pèchent par manque de documentations. sur la rationalité 

irreversible de la pensée islamique. 

Une diététique bien entendue, c'est-à-dire une thérapie hygiénique du jeûne, 

doit, donc, aboutir à une amélioration notoire de la santé; la graisse disparait, 

avec les cas anémiques qui en découlent et l'intégrité de l’être, dans sa 

double dimension de l’âme et du corps, est d'autant mieux assurée que le 

repas physiologique n'atteint sa perfeption, que dans une ambiance 

d'équilibre total, c'est-à-dire une ordination et un réajustement adéquats; 

certains patients, par religiosité, s'accrochent, coûte que coûte, au jeûne, 

négligeant les recommandations de leur médecin. Nous avons assisté à des 

cas mortels où le recalcitrant, par trop rétif, commet un grave péché, vis-à-

vis de la loi musulmane. Ce n'est pas l'acte cultuel, accompli délibérément, 

qui compte, mais l'intention. Un geste négatif, observé intentionnellement, 

dans un cas même illicite, vaut mieux qu'un acte de foi irréfléchi, qui va à 

l'encontre de l’esprit de la loi. 

H.M. Shelton (U.S.A), souligne bien « que les poumons retirent le plus 

grand profit du jeûne ; cela est démontré par leur guérison de "maladie", telle 

que la tuberculose, dans une période d'abstinence ». L'amélioration de la 

respiration des asthmatiques, pendant le jeûne en est un des moindres reflets. 

Le Dr Eales signale qu’: « au lieu que le coeur devienne faible, pendant un 

jeûne, il devient plus fort, d'heure en heure, du fait de la diminution du 



 32 

travail dont il est chargé. Une pression sanguine baisse invariablement ; et 

cela enlève au coeur un lourd fardeau » . 

« Un estomac, regénéré par le repos, reprend spontanément 

l'accomplissement normal de ses fonctions ». 

« On objecte souvent - dit encore Shelton - que le jeûne favorise 

l'affaiblissement de l’estomac et qu'il affaiblit tellement l'estomac que celui-

ci ne sera plus capable, ensuite ,de digérer les aliments. La plupart des 

estomacs sont si affaiblis par le surmenage qui résulte de notre habitude de 

suralimentation, que le repos offert par le jeûne est exactement ce dont 

l'estomac a le plus besoin". 

Mais, un jeûne vraiment efficient, ne doit pas consister en un simple 

changement .de l'alimentation où la nuit remplace le jour, comme c'est 

aujourd'hui le cas exorbitant qui annihile - chez la plupart des musulmans - 

tout effet bénéfique du jeûne ; le Pr Morgulis constate, en effet, que « l'acuité 

des sens est augmentée par le jeûne, et, qu'à la fin de son abstinence de trente 

et un jour, il pouvait voir deux fois plus loin qu'au commencement du 

jeûne?!. Shelton évoque le souvenir d'un de ses patients, « complètement 

sourd d’une oreille, depuis 25 ans, et qui recouvra son ouie, en trente jours 

de jeûne! ». 

Même, pour le sexe, le jeûne est hautement bénéfique. Le Prophète précise 

que le jeune musulman qui ne dispose pas de moyens matériels pour se 

marier, le jeûne sera une protection pour lui, car il lui permet d'éviter les 

regards illicites et se munir, ainsi, contre les passions sexuelles que le jeûne 

maîtrise; le Pr Shelton confirme cette vision prophétique Mohammédienne, 

en soulignant que « le jeûne augmente le contrôle personnel, sur tous les 

désirs et passions, ce qui explique - en quelques sortes - affirme-t-il encore - 

que les grands esprits, au cours de l'histoire des religions, depuis les temps 

les plus reculés, y aient eu recours ». N. Tolstoï : le grand écrivain 

soviétique, décédé en 1945, auteur des « Chemin des Tourments », ne 

manque pas, lui aussi, de faire état de "la relation étroite entre la 

gloutonnerie et l'incontinence", recommandant le jeûne comme moyen de 

contrôle des passions sexuelles fortes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 33 

LE MIEL ET LE LAIT DE LA MERE 

 

« Usez des deux matières thérapeutiques » : ‘’ Le miel et le Coran’’ (Ibn 

Mâja, et Al Hâkim, selon des conditions d’authentification élaborées par B et 

M). 

 

« Je vous recommande le séné et le miel ; ils constituent un remède contre 

tout mal, sauf la mort ». 

« Quelle bonne boisson que le miel, il entretient le coeur et fait disparaître le 

froid du thorax» (hadith). 

« Ton Seigneur enjoignit aux abeilles : «Etablissez vos demeures dans les 

montagnes, dans les arbres, et les ruches : puis mangez, de tous les fruits. 

Suivez, ainsi, les sentiers de votre Seigneur prévus pour cela». «De leurs 

entrailles sort une liqueur diaphrée où les hommes trouvent une guérison. Il 

y a vraiment, là, un enseignement pour les gens qui méditent ! » (S.. 16, 

versets 68-69). 

« Celui qui prend le miel, au petit déjeuner, trois fois par mois, sera préservé 

d’une maladie grave» . 

« Rien n’est préférable pour l’enfant au lait de sa mère ». 

« Les mères répudiées allaiteront leurs enfants, deux ans complets, si le père 

veut achever l’allaitement ...» (S.. 2, verset 233). 

 

La médecine islamique prône un processus adéquat où le miel est indiqué 

pour les personnes nerveuses, irritables, neurasthéniques, insomniaques et 

dans de nombreuses affections psychiatriques. On rapporte aussi l'éfficacité 

du miel dans le traitement de l'alcoolisme chronique. Il convient de signaler 

qu'Avicenne consigne, dans son «Canon», l'effet tranquillisant du miel, ses 

effets contre l'angoisse, l'anorexie, l'amélioration de la mémoire et des 

facultés mentales et contre la dysarthrie. 

Avicenne recommandait (selon Youirich), le miel pour la longévité et la 

préservation des capacités physiques, chez le vieillard. Il disait : « Si vous 

voulez rester jeune, prenez du miel ». 

Il préconisait que les personnes, dépassant 1'âge de 45 ans, devaient  prendre 

régulièrement du miel, avec de 1a noix écrasée ( du fait de sa richesse en 

lipides ). 

Notre ami le Docteur Amal Alami nous a fourni maintes références, en 

l'occurrence, dans sa thèse de doctorat. 



 34 

La guérison des affections psychiatriques par le miel» du Dr.B. Bizzi de 

I'Hôpital Lolli-Imola (Italie), publié dans la revue des Etudes psychiatriques 

( Rassegna di studi psychitrici  Vol. 44 , tome 6). 

D’après la référence précédente : la doctoresse Canalini (de l’Hôpital 

neuropsychiatrique d'Ancone-ltalie) rapporte des résultats très encourageants 

de l'emploi de la liqueur de miel à 40%, dans les cas d'alcoolisme chronique 

et de morphinisme (V). L'ouvrage français :    « Les trois aliments miracles » 

de Caillas). Voir article: « L'emploi du miel dans le traitement de l'anémie », 

in revue « la science et la foi » n° 22, 1977 p.21 d'après l'ouvrage du Dr. 

Nizar Dakr. 

L’article « la vitamine hémostatique et le miel », publié dans la revue de 

l'Association médicale du laboratoire de l'Institut expérimental de 

l'Université du Minnesota (par Vivino, Haydak et Palmer). 

Le Dr. Oussama Chamoutt, consigne sa propre guérison de douleurs 

rhumatismales chroniques (datant de plusieurs années) par l'emploi du miel. 

(V l'article : «le miel et son emploi thérapeutique » par R. Chamoutt, in 

revue la science et la foi n° 20 1977, p. 67). 

Youirich rapporte, dans son ouvrage, des cas de longévité, chez des sujets 

dont l'alimentation est à base de miel. 

« Le miel des Abeilles » de Jean Hurpin. 

- «Conservation des tissus dans le miel» (par le Dr Khatib, in revue la 

science et la foi) n° 21,1977 p. 122 « Honey and Your Health», Dr. Beck et 

Smedley-Bantam, 1971. 

- « le miel et la santé de l'homme » (Moscou 1966, par plusicurs auteurs en 

Russe). 

- (.Joie et santé par les Fleurs et le miel) par Eric-Nigelle, 1973 , 5ème édition 

- « Les ruches sont des pharmacies ailées» (par le Docteur Youirich, 

président de 1'Académie des Sciences médicales de Kiev, traduit par le Dr 

M. Halouji. 

Le Dr. W. Kollath (spécialiste allemand) confirme : «Si l’on excepte les 

maladies provenant de causes accidentelles, d'empoisonnement (plomb, 

arsenic, etc...), de micro-organismes extrêmement virulents, de 

malformations congénitales, la majorité des maladies connues trouve son 

origine directe ou indirecte dans une alimentation incorrecte». 



 35 

Le Dr. Ghawabi rapporte qu'il a observé des cas de personnes de Hijaz 

âgées, de plus de cent ans, et dont le régime alimentaire a été exclusivement 

lacté ou associé à du thé, et rarement (une fois par mois) à la viande. Ces 

personnes - remarque - t-il- bénéficiaient d'une trés bonne santé. 

Beaucoup de diététiciens pensent que la longévité des peuples danois et 

bulgares est due à leur consommation particulière du petit lait (ibid). 

Il a été constaté (sur des statistiques américaines) que le cancer du sein est 

plus fréquent chez les populations qui n'allaitent pas au sein par rapport aux 

autres. 

Gabilan, après avoir analysé, dans son ouvrage «Précis Hygiène», les 

prescriptions coraniques, en matière d'hygiène, conclut: « Les prescriptions 

du Coran seraient à introduire dans nos moeurs ». 

« Le meilleur médicament -dit le Prophète- est le Coran »  (Ibn Mâja). 

Dans son « Jawâb al Kâfi», Ibn AI Qayim, citant les hadiths de médication 

par le Coran, souligne que ces versets, ainsi que toutes les litanies ou 

invocations, en l'occurrence, malgré leur auto-efficacité, nécessitent 

l'existence d'une force de foi, chez le lecteur et le patient. La guérison peut 

ne pas survenir , par manque d'efficience spirituelle, chez le premier ou 

inaptitude de croire à l'admissibilité du flux guérisseur, chez le deuxième». 

Le  Prophète usait des deux thérapies, à la fois temporelle et spirituelle. C'est 

ainsi que, mordu par un scorpion, il passa sur la morsure un peu d'eau et du 

sel, tout en lisant quelques versets du Coran» (T) (Hadith rapporté par Ali). 

 

«Le diététicien américain Horace Fletcher, dit : « cessez de manger aux 

premiers signes de rassasiement, n'allez pas jusqu'à la réplétion ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 36 

ETHIQUE DU STATUT DE L’EMBRYON (*) 

 

Dans cet exposé introductif d'un colloque spécialisé, je tiens à m'excuser 

d'oser intervenir, quoique profane. Néanmoins, mon ignorance, en 

l'occurrence, m'éviterait, peut-être, d'être influencé, par d'éventuelles 

connaissances sur le plan scientifique médical, dans mon interprétation 

objective des données du Coran et de la Tradition islamique. Le livre Sacré 

n'est pas un codex de science. Il ne cite certains élèments, quoique essentiels 

et adéquats, que dans un contexte canonique ou éthique. 

Dans deux volets, axés sur le concept islamique, tel qu'il est conçu dans les 

deux sources de la Charia, (Droit musulman), nous allons, donc, esquisser 

une fresque dégagée de tous préjugés ou partis-pris, analysant 

étymologiquement les textes coraniques, étayés par une interprétation 

authentique de la Sounna (tradition prophétique). 

Nous commençons, d'abord, par le premier volet, afférant au statut de 

l'embryon, dans la conception islamique, pour définir, ensuite, dans une 

deuxième étude, l'oeuvre curative ou préventive de l'Islam, étayant la 

gynécologie et l'obstétrique moderne. 

Le Coran dépeint clairement le processus de création et de développement de 

l'être : 

« Dieu créa d'eau tout ce qui bouge sur terre» (XXIV, 45). 

« Nous avons créé l'Homme à partir d'une argile dure transformée par l'eau 

en fange putréfiée et liquide» ( XV, 26). 

«Nous en avons fait une «noutfa» que Nous avons placée dans un lieu de 

sejour fermé consolidé. Ensuite, Nous avons créé de la «noutfa», une 

«'alaqa» que Nous avons transformée en «moudgha» et Nous avons 

transformé la «moudgha» en os que Nous avons revêtus de chair. Puis, Nous 

avons fait une nouvelle création» (S., 23, versets 13-16). 

Dans le verset (XXII, X,13) plus explicite : Allah dit : « Nous fîmes du 

liquide (spermatique) une sorte de sangsue, Nous avons formé celle-ci en bol 

de mastication, pour en faire des os que Nous revêtimes de chair, dans une 

nouvelle créature... »  

Ce sont, 1à, des stades que le Coran décrit (dans la sourate 71 , verset 14) 

comme « formations de phase en phase». 

 

 

 
(*) Exposé introductif des trois journées de la société marocaine d’andrologie et de 

sexologie (S.M.A.S.), à l’hôtel Royal Mansour, à  Casablanca, les 12, 13, 14 Avril 1996.     

 

 



 37 

Ces phases constituent les divers stades de développement ontogénétique. 

La « noutfa » est identifiée dans la sourate (75, verset 37) à une goutte (de 

sperme), éjaculée dans le but de féconder «'alaqa». Ce liquide fécondant est 

issu d'entre l'épine dorsale et les os de poitrine (S., 86, versets 5- 7). 

Il s'agit, si on se réfère à l'analyse faite par certains exégètes du Coran, du 

sperme éjecté dans l'urètre ou dans l'ovule. 

L'os dorsal joue, ainsi, un rôle essentiel dans la localisation des gonades, 

dans la région dorsa1e de l'embryon d'où la précision coranique:    « Dieu 

tira des dos des fils d'Adam leurs descendants » ( S., 7, verset 172 ). 

Sans forcer l'interprétation du texte coranique, les exégètes n'ont fait que 

relater les différentes acceptions tirées du contenu étymologique des termes 

employés dans le Coran, où les mots «sperme», «liquide éjecté» figurent 

dans les sourates (75, verset 37) et (86, verset 6). Dans une troisième sourate 

(77, verset 20), le liquide est qualifié de vil (mahyne). Faisant, ainsi, «une 

discrète allusion aux voies urinaires empruntées pour le sperme » ; cette 

qualification est répétée dans une autre sourate (32, verset 8) où l'argile est 

définie comme amorce de la création de l'homme dont la génération provient 

de «la quintessence d'un vil liquide» (soulâlat), lequel peut désigner le 

spermatozoïde. 

Le Coran explicite lui-même, dans une autre sourate (76, versets 1-2) la 

nature du « noutfa », la qualifiant de «noutfa amchâj » c'est-à-dire                 

« constituée de mélanges » interprétés par le « Conseil Suprême des Affaires 

Islamiques du Caire » , comme « goutte de sperme dotée d'élèments divers », 

Ces élèments signifient les diverses sécrètions, provenant de diverses 

glandes. (D'après la S., 35, verset 11) qui synthétise ainsi la première phase : 

«Dieu vous a créés, à partir de la terre, puis d'une « noutfa », puis Il a fait de 

vous les deux sexes». 

La nature du sexe, est - parait-il - dès lors déterminée ; mais, dans un hadith 

qui délimite la durée de chacune des trois phases, en l'espace de quarante 

jours, l'Esprit ou l'animus vital, n'est insufflé, dans l'embryon qu'à la fin des 

trois stades, après un développement successif de ces phases. La masculinité 

ou la féminité, alors définitivement élaborée, est déjà amorcée, dés la 

première phase, où seul l'animus cellulaire anime chaque molécule de la 

«noutfa», située dans un lieu de nidation appelé «qarar», dans les Sourates 

(23, versets 14 et 77, verset 21) ; c'est le lieu de l'insémination ou l'utérus 

maternel, dans lequel l’oeuf nidé est bien protégé. Ces germes qui se 

multiplient et se transforment sont de véritables cellules, comme les appelle 

le professeur Jean Rostand. Le deuxième stade du développement 

ontogénétique est celui de « 'alaqa », cité dans plusieurs versets (S., 96, 

versets 1-2 ; S., 22, verset 5 ; S., 40, verset 67). 



 38 

Ce «'alaqa» désigne toute chose qui s'accroche, telle une sangsue. C'est, 

alors, que le foetus commence à se developper, quand l’oeuf se transforme 

en une «moudgha», masse de chair qui constitue l'embryon. 

La Sourate (22, verset 15) résume les phases de cette morphogenèse comme 

suit: « Nous vous avons créés, à partir de la terre, puis d'une noutfa, ensuite 

d'une 'alaqa, ensuite d'une moudgha moukhallaqa et non moukhallaqa... 

Nous plaçons et maintenons, dans l'utérus, ce que Nous voulons, jusqu'à un 

terme, puis Nous vous faisons sortir enfant, pour qu'ensuite vous atteigniez 

l'âge adulte ... » 

Le mot « moukhallaqa » signifie, entre autres, une création parfaitement 

achevée ; la moudgha non moukhallaqa, signifie mal achevée, aboutissant, 

en cours de grossesse, à un embryon mal formé ou disproportionné, selon 

certains exégètes. 

« Dieu vous forme, dit le Coran, à l'intérieur du corps de vos mères, 

formation après formation, dans trois «ténèbres» (S., 39, verset 6). 

le mot «ténèbres» est vague, ce qui a donné lieu à diverses interprétations ; 

certains, parmi les anciens exégètes, ne pouvaient y entrevoir qu'une 

succession de phases, dont on ne peut guère suivre le développement, étant 

entièrement cachées, d'où l'impossibilité, pour eux, de déterminer le sexe du 

foetus. Des auteurs modernes croient pouvoir interpréter ces trois ténèbres 

par les trois plans anatomiques qui protègent l'enfant, en cours de grossesse, 

c'est-à-dire la paroi abdominale, l'utérus et enveloppes du foetus ; pour 

d'autres, ce seraient les trois paires de ligaments ou les trois feuillets 

embryonnaires. S'agit-il des « trois couches à partir desquelles naissent tous 

les organes de l'enfant » ? (comme le souligne L. Pernoud, dans son ouvrage 

de vulgarisation « J'attend un enfant » p. 121 ). 

Ainsi donc, le Coran spécifie, qu'avant l'échéance des quatre mois, un 

nouveau-né foetal se constitue, in utero ; 

« I1 (Allah) vous a dotés de l'ouïe, de la vue et des viscères» (sourate 18, 

versets 7 et 8). Pouvons-nous voir, dans ce verset, la succession 

chronologique des organes sensoriels, commençant par l'audition, puis la 

vision. On serait tenté de corroborer cette succession, soutenue par d'autres 

versets. dans d'autres cas, afférant à la vie de l'homme, par le fait que le 

nouveau-né entend, dés sa naissance, alors qu'il ne commence à voir qu'à 

partir du quinzieme jour. 

On pourrait être tenté aussi de définir, à partir, des trois périodes de quatre 

mois, l'échéance minima, pour légitimer l’avortement ; car, le souffle de la 

vie ne commence à animer le foetus, qu'après ces trois étapes. Or, un hadith, 

rapporté par Tabarâny, dans son « Mo’jam » et Bezzar dans son Musnad, 

limite cette échéance à la première semaine de la conception, au cours de 

laquelle la goutte de sperme dite « noutfa » , est considérée comme un noyau 



 39 

embryonnaire animé d'un souffle cellulaire. A l'occasion de la soutenance 

d'une thèse de doctorat sur l'avortement, dirigée, à la Faculté de médecine de 

Rabat, par mon ami et collègue, le professeur Taïb Chkili, j'ai essayé 

d'expliciter cette notion que la tradition prophétique, en l'occurrence, vient 

corroborer. Certains jurisconsultes musulmans, méconnaissant ce hadith, 

hésitent sur la détermination du délai maximum où doit débuter la 

conception, optant pour le 1er stade où « la noutfa » se transforme en 

grumeau de sang palpitant, c'est à dire la première quarantaine. 

C’est l'échéance retenue, par un comité ad hoc, constitué, au cours du IIIème  

Congrés Médical Mondial, qui a tenu ses assises, dans la cité saoudienne de 

Dhemmâm, et auquel nous avons participé, le professeur Chkili et moi-

même, en tant que responsable dans la Ligue Arabe, de la coordination de la 

terminologie scientifique, du monde Arabe. Certains pays musulmans, 

comme l'lraq, ont déjà opté pour ce délai, dans leur législation respective, à 

l'encontre de tout avortement, opéré, durant les premiers quarante jours de la 

fécondation. 

Mais, nous appuyant sur la tradition formelle, nous continuons à prendre, 

pour point de départ, le début de la gestation. dite nidation, c'est-à-dire, 

l'implantation de l’oeuf fécondé sur la muqueuse utérine. 

La fécondation accomplie dans la trompe, l’oeuf se dirige lentement vers 

l'utérus où il va être accueilli, protégé, nourri ; ce voyage dure 3 à 4 jours ; la 

nidation n'aura lieu qu'au 7ème jour, après la fécondation « ...la muqueuse 

utérine est alors prête à le recevoir...»  

« Ce cycle de formation spermatozoïde demande 70 jours à 75 jours, auquel, 

il faut ajouter 10 à 15 jours de trajet dans l’épididyme et le canal déférant 

avant de retrouver le spermatozoïde libre dans le sperme, au moment de 

l'éjaculation » ( Laurence Pernoud, in « j'attend un enfant », ed. Horay, 1994,  

p108 ). 

Les révélations coraniques, sur la plan ontogénétique, depuis quatorze 

siècles, semblent, ainsi, s'aligner sur les découvertes scientifiques, 

notamment, depuis l'emploi des premiers microscopes qui ont permis 

d'apercevoir, en 1677 certains développements, au sein de l'utérus.  

Quant à l'avortement, il devient légitime, en cas de prévention médicale de 

l'aggravation de l'état pathogène de la femme enceinte, durant la grossesse ; 

la vie de la mère, étant, alors, en danger, une interruption de grossesse, est 

censée la sauver. L 'avortement qui découle de viol, inceste ou toute union 

illégitime, est délictuel, L'avortement pour cause d'anomalie embryonnaire, 

n'a pas été envisagé par l'lslam, qui a seulement déconseillé, préventivement, 

certaines unions consanguines ou autres. Un des grands jurisconsultes de 

l'lslam, Ibn el Qayyim (du XIIIème siècle ap. J.C) a souligné la ressemblance 

de l'enfant à ses parents, car le liquide germinal provient - dit-il - de toutes 



 40 

les parties du corps de ceux-ci ; dans un hadith sur la prééminence de cette 

similitude, le Prophète spécifie que l'enfant ressemble à sa mère, quand le 

liquide germinal de celle-ci, durant la fécondation, devance celui du père,     

« Osama, fils de Zaïd, enfant adoptif du Prophète, « avait un teint comme du 

goudron et son père était plus blanc que le coton» (hadith). 

Un  « qaïf », chez les Arabes, était celui qui pouvait détecter la nature du 

gène, chez le père et le fils, à travers certaines particularités de leur physique. 

Ce fut le cas d'Osama et de Zaïd,considérés par un « qaïf », comme fils et 

père (Sonan, sauf Moatta) : hadith rapporté par Aïcha. 

La femme ne saurait recourir à l’avortement, pour limiter les naissances, 

quand les moyens contraceptifs s’avèrent, parfois, inopérationnels, ratant 

leur but, ou au cas où ils ne pourraient être utilisés. 

 Au cours d’une rencontre islamo- chrétienne, à Tunis, en 1974, sur le 

planning familial, j’ai fait un exposé, au nom des délégations islamiques, 

dans lequel j’ai défini les concepts et les préceptes de l’Islam, en 

l’occurrence : la tradition islamique – ai- je remarqué – renforce la chasteté 

prénuptiale de la femme, abhorre l’enfantement illégitime et prohibe 

l’infanticide ou le foeticide, autant de préceptes qui découragent une 

fécondation aveugle. L’Islam s’oppose à tout curetage ( ou avortement) qui 

n’est toléré qu’en cas de complications gravidiques. 

Quant à la limitation des naissances, nous croyons devoir nous aligner, 

d’après les normes de l’Islam, sur l’éthique d’une « liberté consciente », idée 

que j’ai également développée à Tunis. Le vrai croyant, dans une cité 

islamique idéale, est animé par un double impératif éthique, à savoir l’esprit 

libéral et le sens de la responsabilité. Le musulman est libre ; sa liberté, 

pleine et entière, n’est limitée que  par le respect de celle des autres. Il 

assume, au sein de sa famille, de sa communauté, et aussi, vis à vis de 

l’humanité, des responsabilités qui conditionnent ses options. Le croyant 

demeure, entre autres, libre d’être pronataliste ; mais, dans le cadre de ses 

moyens et de ses possibilités, conçus exclusivement, à la lumière de sa 

responsabilité. Seulement, Il n’est pas à la portée de tout le monde, 

d’évaluer, judicieusement, et à bon escient, les dimensions de cette 

responsabilité. Nous avons dans le traditionalisme souple et adéquat de 

l’Islam, les données mouvantes qui en limitent les conditions et qui nous 

permettent d’aplanir, cette difficulté. 

 

Il est vrai qu’à l’échelle individuelle et pour des raisons plausibles, l’Islam 

ne s’oppose guère à une rupture du rapport sexuel. Le cas traditionnel du 

(Azl) approuvé par le Coran et la Sounna, consiste dans un procédé 

préservatif où le coït est interrompu, avant l’éjaculation du sperme. A 



 41 

l’époque, il n’y avait pas d’autres moyens contraceptiques, mais dans ce 

stade antérieur à toute éjaculation, le principe permissif n’est guère contesté. 

Le Messager d’Allah était pour la méthode prônée par les promoteurs du 

planning familial , à savoir l’espacement des naissances. Elle est préconisée, 

aujourd’hui, comme moyen indirect de limitation des naissances. Or, le 

Prophète a dit : «  Je me suis proposé de proclamer l’interdiction de tout acte 

de procréation non espacée, c’est – à – dire le «  ghila » où la naissance des 

deux êtres a lieu consécutivement la même année) ; je me suis , alors, ravisé, 

en constatant, que ce procédé est en vigueur chez les Romains et les 

Persans » ( Sonan sauf Bokhari).  

La science à l'époque, chez les deux grandes puissances (Byzance et Perse) 

n'allait pas à l'encontre de cette habitude très répandue, dans la plupart des 

familles, même en Arabie. 

Quant à la durée de la grossesse, elle atteint, dans un processus normal, neuf 

mois solaires ou dix lunaires, selon les calculs des obstetriciens. Le délai 

minimum de grossesse, durant lequel l'embryon est conçu vivant, est six 

mois, d'aprés le Coran : «sa gestation et son sevrage durent trente mois» 

(S.,46, verset 15). 

Son sevrage est à l’échéance de deux ans» (S., Lokmân, verset 4 ). Il reste, 

donc, six mois du calendrier, selon le principe des concordances coraniques ; 

en effet dans la sourate (46), seul le calcul solaire est adopté. Parlant des 

hommes de la Caverne, le Coran dit : «lls restèrent, dans la Caverne, trois 

centaines d'années et en ajoutèrent neuf» (S., 18, verset 25). Or,ce  delai, 

ainsi ajouté, représente la différence entre la période solaire et celle lunaire. 

La première est considérée comme la règle, la deuxième l'exception. 

Le khalife Othmân a accusé d'adultère une femme accouchée, aprés six mois 

de grossesse ; Ali était contre lui, se fondant sur le verset du Coran qui porte 

à trente mois, l’ensemble de la période de grossesse et du sevrage ; le temps 

maximum pour l’allaitement étant deux ans, six mois suffisent, alors, à une 

grossesse minima» (hadith rapporté par l’Imam Malek dans sa Mouatta). 

Dans certaines législaltions occidentales modernes, les six mois sont retenus 

comme délai minimum, en l'occurrence. 

La deuxième partie de ma communication concerne l’Aide médicale à la 

procréation. L’Islam encourage l’engendrement : « Contractez mariage - dit 

le Prophète - : car la meilleure de notre communauté est celle dont la 

majorité des membres sont des femmes » (Ibn Abbas, selon Bokhari) ; 

maints hadiths sont nettement pronatalistes ; le Prophète dit, s'adressant à la 

communauté musulmane : Unissez-vous, procréez ; je me glorifie de vous    

- c'est-à-dire de votre extension démographique -, parmi les peuples, le jour 

du Jugement Dernier». 



 42 

Certains peuvent remarquer que ce hadith se situe dans un certain cadre où le 

potentiel humain de l’Islam, au temps du Prophète, dépassait, à peine, une 

centaine de milliers de personnes. 

Dans un second hadith : «Prenez pour épouse, la femme affectueuse féconde 

(Abou Dawoud) ; un troixième hadith conseille le croyant de porter son 

choix sur une femme moins belle, mais féconde, qu'il doit préférer à une 

femme charmante et stérile...». 

Dans deux autres hadiths, le Messager d’Allah ordonne, ainsi, aux croyants : 

faites un choix judicieux pour vos spermes». 

« Epousez, ordonne le Prophète, la femme féconde, apte à la procréation » 

(Abou Dawoud et Nassaiy). 

 « Epousez une femme de bonne souche, car le gène est dissimulateur... » 

c'est-à-dire qu'il agit en douce. La science moderne ne parle-t-elle pas du 

gène opérateur et régulateur ? 

Le Prophète a déconseillé tout mariage consanguin:«Prenez pour épouse -

ordonna-t-il encore-une femme étrangère (appartenant à une famille 

éloignée), pour ne pas compromettre la disposition ou la qualité de votre 

filiation». 

La tradition prophétique décommande toute procréation issue d'une union de 

personnes porteuses de germes pathogènes, c'est-à-dire dont le germe ou 

cellules reproductives risquent de transmettre des caractères excentriques. 

Un assainissement génétique préventif, prévu par 1'Islam, essaie de protéger 

les gènes, pour empêcher une telle transmission de marques ou d'empreintes 

vicieuses, sur le double plan physiologique et psychique. Les caractères 

hérités peuvent être lointains, dans la lignée ascendante ; la couleur de 

l'enfant se ressent du teint de ses ancêtres ; une ailleule négresse, a répercuté, 

du temps du Prophète, sa carnation noirâtre sur celle de l'enfant, issu, 

pourtant, de parents de teinte blanche. 

« Le Prophète a interdit tout monachisme où l'homme s'abstient d'un lien 

nuptial légitime» (Tabarany et Nassaiy). 

Le Prophète a décommandé le célibat et la castration (Bokhari). Il s'agit de 

l'emasculation (les hommes) et l'ovariectomie (pour les femmes). 

La législation islamique protège l'embryon, dans l'utérus de sa mère. Si dans 

ce cas, il meurt victime d'une atteinte subie par la mère, il a droit à une 

"dya", sorte de dédommagement, ayant, alors, la valeur d'une centaine de 

chameaux (principal moyen de troc à l'époque). 

 

Si, en l'occurrence, l’oeuf fécondé, durant les deux premières phases (noutfa 

et 'alaqa, de quarante jours, chacune) est rejeté, la "dya", appelée "ghorra", 

est valorisée, selon l'Imam Malek à une centaine de moutons (ou 500  

 



 43 

dirhams, selon le rite hanafite (l)! Selon un hadith rapporté par Abou 

Horeira, cette somme représentait le prix d'affranchissement d'un esclave 

(acte très recommandé par le Prophète). Une autre recommandation du 

Prophète concerne la femme enceinte ou celle qui allaite. L 'Islam interdit 

aux femmes croyantes de pratiquer le jeûne de Ramadan, si elles craignent 

un quelconque mal ou malaise, pour elles et leur embryon ou bébé : hadith 

rapporté conjointement par Ibn 'Abbas et Ibn 'Omar. Le jeûne diminue et 

arrête la sécrétion lactée, que la femme ne saurait récupérer, après 3 ou 4 

jours de jeûne. La compensation des jours non jeûnés n'est pas envisagée par 

la Charia, qui tient compte de l'état de faiblesse de la femme, durant les 

trente mois de grossesse et d'allaitement. Pendant ce délai, toute nouvelle 

grossesse est décommandée. 

Certaines patientes, malgré leur faiblesse physique, s'accrochent, coûte que 

coûte, par religiosité, au jeûne, négligeant les recommandations de la Charia, 

étayées par celles de leur médecin. C'est un grave péché, dans lequel une 

bigoterie excentrique, chez le recalcitrant trop rétif, y voit un acte              

dévotionnel. 

La femme enceinte, taxée d'adultère, n'est astreinte à aucun châtiment 

corporel, avant l'accouchement et l'allaitement de son bébé, (selon un hadith 

cité par Moslim, Ibn Hanbal, Abou Dawoud et Tirmidhy).  

« L'Eugénie, présentée comme une idée nouvelle en Amérique et en 

Allemagne – précise O.Pesles (2)- , est un article de loi ancien en Islam. Dès 

le début, 1'Islam malékite a fait de la consommation du mariage un élément 

essentiel, avant la plupart des législations modernes. L'Islam interdit les 

pratiques malthusiennes ; la femme a droit à la maternité et le mari ne saurait 

l’en priver». 

Quant à la stérilisation, c'est-à-dire l'empêchement de création, elle n'est  

tolérée que dans les conditions précitées, à l'occasion d'un avortement 

légitime. 

Cette légitimation est conditionnée par la certitude que le foetus, issu de 

cette opération, n'en subisse aucun mal physique ou psychique :  

Tels sont, les concepts et préceptes prônés par l'lslam, dans cette occurrence 

essentielle, de la vie de l'embryon. 
 

 
 

(1) Le dirham valait 1/10 du dinar, c’est-à-dire un demi-gramme d’or 

(2) « La Femme musulmane dans le droit, la religion et les moeurs »Ed., 

Laporte Rabat, 1946 p. 30 et suite. 

« Testament dans le rite malékite ». Ed.Moncho. Rabat, 1932 p.49 

 
 



 44 

PLANNING FAMILIAL OU PROBLEME DEMOGRAPHIQUE ET 

DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE* 

 

L’accroissement de la population mondiale, après l’ère industrielle, a   

atteint des coefficients vertigineux ; d’un milliard et demi en 1900, cette 

population passe à trois milliards et demi, en 1970. Les techniques de 

limitation de mortalité étayées, en Europe et aux Etats-Unis, par des 

transformations sociales et économiques fondamentales, essaient de 

s’équilibrer avec des techniques parallèles, qui, en réduisant le taux 

d’ignorance, d’analphabétisme et de méprise dans la reproduction, abaissent 

le taux de natalité. Une stabilisation démographique devrait, ainsi, se 

cristalliser, en principe, dans l’équilibre entre les naissances et les décès. 

Dans une zone considérée comme la plus moderne du Monde, les Etats-Unis, 

une « explosion démographique » fait passer l’effectif de la population de 76 

millions en 1900,  à prés de 205 millions en 1970. Dans le problème 

démographique, plusieurs points sont en corrélation: le taux de natalité, le 

taux de mortalité, le coéfficient de fécondité, le facteur socio-économique 

etc...  Une planification familiale tend à équilibrer ces données, pour abaisser 

la mortalité, réduire les naissances, en limitant la procréation. par des 

moyens contraceptifs. II convient de distinguer ce qu’on a appelé la « 

régulation démographique » ou la limitation des naissances, de la 

planification familiale (family planning), conçue comme moyen de 

protection maternelle et infantile, visant.notamment, la réduction du taux de 

mortalité, chez l'enfant, par une thérapeutique préventive appropriée. Tous 

ces facteurs s' interfèrent, pour créer un champ de neutralisation réciproque. 

Ce qui est curieux, c'est que, parfois, une mortalité élevée favorise une forte 

fécondité et crèe des impératifs socio-économiques inversés. La procréation 

en Afrique tropicale, par exemple, doit atteindre son summum, pour assurer 

un équilibre démographique. Les responsables s'ingénient, préalablement, à 

mettre sur pied un système social adéquat, susceptible d' abaisser le taux de 

mortalité, avant de lancer toute politique contraceptive, tendant à répandre  

les pratiques anticonceptionnelles. 

On emploie, parfois incorrectement, le terme d' «explosion démographique», 

sans faire de distinction entre le taux d'accroissement de la population, la 

superficie utile d'un pays et les moyens effectifs de son développernent. 

Certains économistes britanniques ont calculé, qu'il y avait moins 

d'habitants, par acre cultivé, en Chine qu'en Grande Bretagne ou au Japon, la 

proportion étant respectivernent de 7,9 et 13 

 

* Texte de Communication faite, par le Professeur Benabdallah A., au nom des pays 

musulmans , au Colloque islamo-chrétien, organisé à Tunis, en 1976  



 45 

Le facteur socio-économique entre aussi en jeu, pour créer une ambiance 

propice. Mais, ce facteur n'est pas tout, car « le problème de l'emploi et non 

pas la capacité technique de produire de la nourriture, représente le point 

critique dans 90 à 100 pays, comprenant 70 pour cent de la population 

mondiale.. Les réactions en chaîne de la croissance démographique rapide, 

du taux de chômage et de sous-emploi croissant, et d'un pouvoir d'achat par 

tête bas, pourraient constituer, à eux seuls, tout le processus d'amélioration 

de la situation économique et sociale. En l'exemple des Etats-Unis, nous 

constatons que l'accroissement de la population est dû, surtout, à un autre 

facteur: l'immigration, estimée à 40%, dans les dix années du siècle. En 

1971, les Etats-Unis ont connu, même, une période de dénatalité, provoquée 

par un grave fléchissement des taux de naissance. Les facteurs qui entrent, 

ainsi, en jeu, varient d'un pays à un autre, et, 1es solutions sont fonction de 

cette variation. C'est pourquoi, le Congrès américain a adopté, en 1971,une 

loi, empêchant la contraception, ce qui fait obstacle à l'enseignement du 

planning familial. N'empêche que, faute d'usage légal de contraceptifs, une 

forte proportion de personnes ont recours à la stérilisation chirurgicale; 

pratique renforcée par la loi de 1972, aux termes de laquelle peut être opéré 

l'avortement, sur demande par un médecin autorisé».  

Cette législation diminue les risques éventuels des avortements illicites 

(200.000 à 1.200.000, chaque année), destinés à empêcher une naissance non 

voulue. Dans cette optique, le 1égislateur américain tend, pour limiter  les 

dégâts, et mettre fin à une pratique inhumaine, qui est l'interruption 

volontaire d’une existence virtuelle, à encourager par étapes, la technique 

contraceptive et le planning familial. Cette innovation se cristalliserait, 

notamment, par la priorité donnée aux études de biologie de la production et 

à la recherche de meilleures méthodes, permettant aux individus de 

"maitrîser eux-mêmes la fécondité": Il s’agit, donc, de moyens nouveaux, 

pour mettre sur pied une éducation sexuelle appropriée. 

Voyons, maintenant, comment un Etat socialiste, par trop léniniste, comme 

la Chine, envisage le problème. Le chiffre global de la population a été 

estimé en 1968, à 713 millions de Chinois et le taux d'accroissement à 2%. 

Une première campagne de planning familial a été lancée, dès l'année 1956, 

par une large diffusion des moyens contraceptifs, accompagnée de conseils 

sur leur utilisation; ce procédé de tâtonnement demeure, sans danger, dans ce 

premier stade, car elle ne dépasse guère les contours d'une éducation 

contraceptive libérale. Mais, la Chine, qui avait encore à combattre 

l'analphabétisme, se trouvait, alors, en pleine période de décantation, étant 

donné le cours de sa transformation en Etat socialiste fort et moderne, 

comptant sur ses propres forces et sur le génie de son peuple. « Une grande 

population est bonne et non une mauvaise chose », disait le président Mao, 



 46 

en 1958; car, avec l’industrialisation et l'accroissement de la production 

agricole, la force de travail manquait et, manquera, encore plus. Une 

population nombreuse, agissant en autodéfense , menant une guerre du 

peuple sur son propre territoire, rend la Chine invincible. Cette attitude de 

"Neutre" n'empêche guère la mise sur pied d'un système de planning 

familial; mais, le caractère libéral d'une telle politique permit à la masse 

rurale, de rester dans l'expectative, alors que les cadres et les intellectuels, 

qui se rendirent dans les campagnes, aprés 1958, pour répondre au grand 

appel de Mao , apportèrent avec eux l'enseignement de la régulation des 

naissances. Mais, dès 1963, sous l'impulsion de Mao, la planification des 

naissances est lancée avec vigueur, soutenue par des équipes médicales 

mobiles, et par la grande diffusion des procédés intra-utérins de 

contraception. Là, l'essentiel, aux yeux du socialisme, c’est l'absence 

d'intimidation et de pression économique, sur la famille . L’émancipation de 

la femme, son droit à l'étude, sa conscience accrue, sa contribution effective 

à l'érection d'un foyer solide, autant de facteurs qui justifient le libre choix, 

basé sur les possibilités et les moyens de chaque famille. Cette notion de 

libéralité dans tout système de planning familial, demeure le ressort vital et 

le secret de réussite, car le peuple est amené, par des tests successifs, à se 

former, librement, une idée judicieuse de son intérêt. L'intérêt général bien 

entendu de la nation, reste, dans toute communauté, qu' elle soit socialiste ou 

autre, le pivôt qui axe et régularise toute réformation de structure. L'lslam, 

dans sa simplicité, sa souplesse, son  adaptabilité à toutes les exigences 

humaines, à tous les impératifs rationnels, est la doctrine la plus libérale. Son 

optique initiale, et, partant ses options, sont fonctions d'une vue, 

foncièrement humaine, des mobiles réels, qui justifient la mise sur pied d'un 

système culturel, intellectuel, social ou économique. Un principe islamique 

original considéré, comme critère valable de licitation ou de légitimation, 

« la sagesse d'une bonne coutume ». C’est sur ce principe que l’Imam Malek,   

grand animateur du rite qui porte son nom, base ses options qui expliquent 

l'afflux de ses adeptes en Afrique, Continent bien par connu par son 

"attachement à la coutume" ancestrale. Le socialisme, aussi bien  dans sa 

forme marxiste, que dans l' optique islamique de l'intérêt social bien entendu, 

implique l'abnégation, l'altruisme, la maîtrise de soi, autant d'élèments 

moraux qui renforcent, le cas échéant, toute technique jugée utile, même 

contraceptive. 

La Chine suggère, ainsi, aux jeunes, de retarder l'âge de leur mariage,     

c'est-à-dire,le temps de reproduction, jusqu'à 25 ans, sinon plus tard. Le 

Prophète Mohamed avait épousé, à cet âge, sa première femme Khadija ; la 

dynamique islamique, à laquelle le socialisme Chinois se rallie 

curieusement, tend à déverser le trop plein d'énergie , dans la vie active que 



 47 

mène le musulman. « Que celui qui peut assumer ses obligations familiales, 

se marie, sinon qu'il s'abstienne » dit le Prophète. Le jeune Chinois trouve un 

palliatif, dans les sports et l'entrain pour l'innovation et le travail productif. 

« Le bonheur de la jeunesse », diraient les Chinois, n' est pas la licence 

sexuelle, qui signifie aux Etats-Unis un nombre annuel de 1.700.000 

nouveaux cas de syphilis. Le Socialisme, tel qu'il est conçu par la Chine, 

n'est pas un acquis dans lequel on peut s'installer, mais, un effort permanent 

de rééducation de l'homme (1) 

 La Révolution culturelle, que j’ai vécue, personnellement, en Chine, ne fut  

que I'institutionalisation de la vision fondamentalement pédagogique du 

révolutionnaire, destiné à accélérer l'évolution des motivations et des 

aspirations individuelles, clé du comportement et, notamment, du 

comportement reproductif. 

Dans une intéressante interview, le Directeur de la Banque mondiale, 

soulignait la nécessité pour le Tiers-Monde, de limiter, à tout prix, sa 

croissance démographique, sans quoi, cela conduirait certainement à une 

catastrophe planétaire(2) 

Le Monde connait, effectivement, une confusion totale: « Alors que 

l'économie, (3) fait l'objet d'une planification, de plus en plus rigoureuse, 

dans le Tiers-Monde et ailleurs, on laisse les populalions s'accroitre, 

diminuer, émigrer etc... presque, sans aucun effort rationnel, cohérent, sauf 

de rares exceptions, comme la Chine - pour diriger ces mouvements... Est-il 

besoin de souligner que la planification économique reste gravement 

hypothéquée, tant qu'elle n'est pas accompagnée d'une planification de la 

croissance démographique ? planification qui, cela va sans dire, n'a pas 

besoin d'être malthusienne, mais, peut aussi bien être pronataliste, comme la 

politique de population de la Roumanie(4).  

« Or, la plupart des pays du Tiers Monde n'ont pas de politique globale de 

développement rigoureusement définie ; souvent, ils n'ont même pas fait 

l'inventaire de leurs ressources. Aussi, adopter, sous l'inspiration de 

conseillers occidentaux des politiques de population, définies 

presqu'uniquement en termes de limitation des naissances, doit être dénoncé, 

comme une façon érronée de poser le problème de développement et un 

moyen dangereux de détourner l'attention du Tiers-Monde des problèmes les 

plus  importants, qui  sont , par définition, de  nature politique. La population        

  
(1)  (la Pensée de Mao Tse Toung. J. Codfin – Privat. Paris 1971). 

(2)  (The Observer, London 3, Oct. 1971)  

(3)  Développement et Civilisalion – Numéro spécial (47 et 48) Paris - 1972 p.128) 

(4) Suite à une forte chute de la natalité, la Roumanie a pris, depuis 1968, une série de 

mesures devant encourager  la natalité. 



 48 

n'est pas la seule tendance sociale, sur laquelle nons pouvons avoir une prise 

solide (5) 

La population sera, peut-être, la plus difficile à planifier, de toutes les 

variables de bases du processus de développement ; et nous avons des doutes 

sérieux, même concernant la capacité de l'homme d'y parvenir, en stade 

actuel de l'évolution politique, culturelle et spirituelle de l'humanité". 

L’auteur ajoute: ainsi la tentative répétée de nombreux spécialistes 

occidentaux, de définir une politique de population, d'abord, en termes 

malthusiens (qui est leur base idéologique), et, ensuite, en termes de 

limitation des naissances.... doit être rejetée par le Tiers Monde ; car elle 

repose sur une confusion conceptuelle  fondamentale, à savoir celle entre la 

motivation contraceptive(6) et la fourniture de services contraceptifs. "Une 

politique de développement économique vigoureux reste la clé de voûte 

d'une politique de population, visant à limiter les naissances...; la base de 

toute politique de population, dans les pays non industrialisés, ne peut être 

que l'élévation du niveau de vie et la stabilité de l'emploi. L'application de la 

Charte d'Alger des droits économiques du Tiers Monde ( défini par le groupe 

des 77 , à Alger en Octobre 1967), est directement liée aux problèmes de la 

contraception. 

C’est de l'application de telles mesures économiques que depend la création 

de la motivation contraceptive, sans laquelle toute campagne de stérilisation 

demeure vaine(7). Si la limitation des naissances s'avère, parfois, non 

seulement un principe valable, mais indispensable, sa réussite demeure 

fonction d'une application appropriée, qui tienne compte des contingences 

locales. La structuration séculaire doit être préalablement réformée, en 

éliminant les attitudes nihilistes d'un patriarcalisme, qui se confond avec 

l'authentique traditionalisme de l'lslam. Le danger des techniques 

contraceptives modernes réside dans une procédure d'intrusion aveugle d'un 

article d'exportation", sans égard au contexte culturel que 1'Islam intègre 

dans une éthique générale, qui doit façonner la société. Une étude 

substantielle (8) met en avant une série de mesures susceptibles d'accroître la 

motivation contraceptive, dans le Tiers Monde: prévoir, outre la lutte contre 

la mortalité, l'émancipation morale de la femme, des cours d'éducation 

sexuelle, d'orientation familiale, au niveau secondaire ;  avec le choix du  
 
(5) Développement ...etc ibis p.131  
(6) Il entend par là, le désir qu’une personne peut avoir de pratiquer la contraception, en vue d’espacer 

ou de limiter les naissances   
(7) P. Demeny, « The economics of population Control », conférence de l’Union Internationale pour 
l’étude scientifique de la population, London sept. 1969, p.6.  
(8) l’elaboration et la mise en oeuvre de politiques de population dans le Tiers-Monde : Obstacles et 
possibilités par Pierre Pradervand. Développement et Civilisation, 1972 ( n° 47, 48)   
 



 49 

moment psychologiquement propice (post partum) (c'est à dire aprés 

l'accouchement), pour inculquer à la femme des notions de planning familial, 

par l'intermédiaire de services de protection maternelle et infantile. 

Or, les disciplines classiques du Fiqh (droit musulman), intégrées dans les 

programmes des cycles secondaires et même primaires, répondent 

amplement à cet appel de la nature, dans un contexte d'éthique sociale. La 

fille et le garçon recevaient, sans pudeur factice, des enseignements, jetant 

une vive lumière, sur l’efficience réelle de tout rapport sexuel, dont l'objet 

demeure une procréation, dans les limites des moyens disponibles. En 1960, 

j’ai représenté le Monde Musulman, dans un Congrès tenu à Hambourg sous 

les auspices de l’Unesco, pour intégrer, dans les programmes de 

l’enseignement primaire, les premières notions de vie sexuelle, adoptés déjà 

par l’Islam, un millier d’années, auparavant. L'Islam recommande, même, 

d'éviter toute union conjugale, faute de possibilités ménagères adéquates; 

« le mariage, dit le Prophète  n'est permis qu'à celui qui peut en assumer les 

conséquences ». 

Le mariage a le double sens d'union conjugale et d'élaboration d'un gîte 

convenable, bien choisi pour recevoir du monde, ce qui implique le pouvoir 

matériel d'ériger un ménage, sur une base socio-économique solide. 

Nous pouvons nous demander, ici, comment se présente le problème en 

Afrique du Nord (9) 

Le Maroc essaie pour résoudre le problème démographique, d'étayer la 

planification familiale, par des mesures tendant à resorber le chômage et 

remédier au surpeuplement. Une politique démographique, de toute urgence, 

doit donc, d' aprés les responsables, être mise oeuvre, comportant les trois 

volets suivants: 

1) La création d’emplois dans les villes 

2) Aménagement urbain et lutte contre les bidonvilles 

3) Politique d'émigration temporaire. L'abaissement du taux de natalité, ne  

fera que contribuer à une solution aux problèmes de nutrition, de 

scolarisation, de l'habitat et de l’emploi , en atténuant leur acuité. Quant à 

la planification familiale elle-même, on se propose d'instituer un système 

libéral, qui laisse à la famille toute latitude de choisir le nombre d'enfants 

qu'elle désire avoir, en fonction de ses moyens. Mais, des services 

d'éducation contraceptive sont mis en place, bien équipés en materiel et 

en personne, pour aider les familles, en dehors de toute contrainte , à 

faire  un   choix   adéquat  et   judicieux. Un   programme   d'information  

 

 
(9) Programme de planning familial en Afrique - Centre de développement  de 

l’organisalion, de coopération et du développement économiques-Paris, 1970,p.14. 



 50 

éducative   prévoit,   donc,    l'utilisation   de    moyens   appropriée »   de  

communication, avec les masses et la création d'un corps d’animatrices et 

animateurs, pour expliquer les différents aspects de la planification familiale. 

 

Ainsi, le Maroc essaie d’éviter toute attitude brusque, allant à l'encontre d'un 

« traditionalisme », quelquefois aberrant. Il continue les recherches, tout en 

optant déjà, pour une politique contraceptive, sans heurt. Il semble se garder 

bien de lancer de grands slogans catégoriques et de blesser gratuitement des 

susceptibilités, chez un peuple islamique, influencé, tantôt par l’acception 

littérale des traditions, tantôt par une généralisation hâtive, qui tient peu 

compte de l'ensemble des impondérables culturels, sociaux ou socio-

économiques de la communauté musulmane. En sériant, certes, les 

problèmes, nons devons nous astreindre, d'abord, à l'élaboration d'un 

mécanisme, efficient pour la protection de la mère et de l'enfant, conçue et 

présentée comme partie intégrante d'un tel système préventif, sur le plan de 

la santé. Le planning familial peut, alors, être bénéfique. Quels que soient le 

taux de l'analphabétisme, le niveau de l'infrastructure sociale et le processus 

de développement économique de la nation. Ce processus constitue un 

substrat indivisible et un ensemble homogène, dont les supports ne doivent 

guère être isolés les uns des autres. Quand un problème est placé, dans son 

contexte réel, les atouts de base tels le milieu familial, le niveau éducatif et 

sanitaire, l'impératif social et le support économique bien entendu, 

s'intègrent, comme élèments spontanés, dans une équation humaine 

harmonieuse. Il faut, donc, réaliser une approche à l'ensemble des 

problèmes, en vulgariser les données, présenter des tests sûrs, pour mieux 

convaincre, car, quel que soit le degré d'analphabétisme, un milieu 

socialement éduqué, demeure apte à saisir les nuances les plus subtiles d'un 

processus donné. La tendance à une forte natalité, repérée chez l'Africain, en 

général, a pris naissance, dés l' Antiquité, sous l'impulsion du régime tribal, 

dont le volume démographique conditionnait le potentiel militaire ; d'où une 

attitude pro-nataliste, caractérisée par un taux de fécondité très élevé, à 

l'image d'un prestige factice, basé sur la quantité. Le Hadit du Prophète, qui 

dit: "procréez, multipliez-vous. Je serai fier de vous, le Jour du Jugement », 

se situe dans ce cadre, d'autant plus que le potentiel humain de l'Islam au 

temps du Prophète, dépassait de peu une centaine de milliers de personnes. 

Ces dimensions idéales de la famille patriarcale, gonflées, outremesure, par 

les effets de la polygamie et du concubinage, prenaient, avec le 

développement socio-économique de la "nation", des proportions moindres 

et le taux de fécondité tend, surtout en Afrique du Nord, à baisser du chiffre 

7,5 enfants  par famille,  à un chiffre,  s'échelonnant  entre  3,5  et  5. D'aprés  
 



 51 

Caldwell (10), le système de la famille nombreuse, donc de la fécondité 

élevée, repose, en Afrique, sur trois élèments essentiels: 

les enfants, représentant un atout économique, assument une partie du 

travail, assistent les personnes âgées ou malades et contribuent, par leur 

nombre, au prestige des parents. Mais, ce trio est surtout occasionné par 

l'absence de tout organisme d'entr'aide ou d'assistance sociale, érigé par l'Etat 

à l’echelle nationale. Le panorama classique d'une cité mediévale 

maghrébine, par exemple, montre l'inanité de problèmes, que le citoyen 

musulman ignorait à l' époque, parce qu'ils sont, spontanément, éliminés par 

des attitudes neutralisantes. Nous citerons, pour mémoire, certaines données 

illustrant le processus "d'historicité", pour éclairer l'arrière-plan du milieu 

islamique, au Maghreb. Certes, les caractéristiques socio-économiques, telles 

qu'elles se présentent, dans ce processus, constituaient un facteur 

déterminant, qui est de nature à nous orienter, dans l' élaboration de toute 

politique démographique. Dans quelles mesures, l'éthique islamique a pu 

avoir libre cours, dans cette société, pourtant africanisée et tribalisée où un 

particularisme excessif devait avoir pour conséquence, une forte 

décentralisation . Le Maghreb du IXe siècle a été plutôt plus peuplé (11). 

Mais, faute de statistiques démographiques, même pour un Makhzen bien 

organisé,(12), tout dénombrement demeure vague, et, sans rapport avec le 

réel. En Europe même, la population ne commençait à être connue, qu'à 

partir de 1850; et c'est, depuis 1880 seulement, que le recensement en France 

se fit, par bulletins individuels, seul procédé présentant certaines garanties. 

Quelques explorateurs n'ont pas manqué, cependant, d'avancer des chiffres, à 

partir d'une estimation approximative. Pour le Docteur Reynaud, la 

population maghrébine gravitait entre 9 et 10 minions (13). Léon Godard 

l'estimait à huit millions et non à quinze, comme le veulent Jackson et autres 

(14). Gustave le Bon corrobore ces chiffres, en faisant état de six à sept 

millions d'individus en  1880 (15). Seul Mouliéras (16) qui, en 1895, parle 

de vingt quatre à vingt cinq millions d’habitants, fait, pourtant, allusion à 

l'unanimité faite par les géographes occidentaux , à n' accorder que cinq à six 

millions d'âmes. Mouliéras n' a pas manqué de prévenir un accroissement, au  

 
10)  Selon la règle de Carette, concernant l'Algérie. Le chiffre de la  population armée 

augmentée d’un quart, représentant les non-valides. est égaI au  tiers de la population totale 
des tribus. 

11) The control of family size in Africa-demography  5 , 1968 p.600). 

12) Gautier, Siècles obscurs du Maghreb p.405 

13) Hygiène et Médecine au Maroc. A1ger 1902 p.5 

14) Description et Histoire du Maroc - Paris, 1860 p. 8 

15) Civilisation des Arabes p. 263  

16) Le Maroc inconnu  2 T. 1895. 



 52 

double, de notre population, en l'espace d'un siècle. « Si - dit-il - cette 

contrée privilégiée échappe, pendant cent ans encore, à l'avidité des nations 

conquérantes, elle aura, à la fin du XXe siècle, une quarantaine de millions 

d’habitants (17) . Pourtant, des  vagues  épidemiques  qui  déferlaient  sur  la  

zone méditerranénne, depuis le XVIIè siècle, auraient provoqué une 

mortalité massive et réduit le nombre de la population. Paris  aurait  été, 

entre  1619  et 1668, le théatre de cinq épidémies successives, dont une seule 

aurait fait quarante mille victimes. 

«  La longue paix dont avait joui le Maroc -dit Henri Terrasse-(18), avait dû 

accroître de sa population. Le Maroc, riche en ressources naturelles, se 

suffisait largement à lui-même. Quand les disettes sevissaient dans certains 

pays méditerrannéens, comme la Tunisie et le Portugal, le Maroc ne 

manquait pas de les assister : L’Empire Fortuné était un grenier inépuisable, 

une vaste réserve où le cheptel  comptait,  - fit remarquer Charles 

Lamartinière(19)-, 48 millions d'ovins et six millions de bovins. Cette 

richesse, sûr garant d'une autarcie efficiente dans le Maghreb , commença à 

faire douloureusement défaut, sous le Protectorat qui n'a pas pu enrayer les 

conséquences désastreuses de la sécheresse de 1945, qui fit un million de 

victimes, dans le Sud du Maroc. C'est que, avant l'avènement du 

colonialisme, l’économie marocaine dont le fonds était triple (élevage, 

culture céréalière et arboriculture) fut, reconnait Terrasse, « logique et 

stable » - « Il y a eu -affirme Doutté - une époque où toutes les campagnes 

étaient couvertes de cultures; des irrigations bien entretenues permettaient 

probablement l’arboriculture ; et, vraisemblablement, des vergers 

s'étendaient là où aujourd'hui, nous ne voyons plus  que des cultures de 

céréales; bref, le pays (il parle des Doukkala), était dans un état de prospérité 

qu'il ne semble pas avoir connu depuis » - Léon et Marmol dépeignent le 

Maroc comme couvert de forêts qui sont aujourd'hui complètement disparues 

(21). Le Moyen-Atlas fut la vraie montagne pastorale du Maroc (22), mais 

tout était couvert de pâturages gras. Depuis le Vllle siècle de l'hégire, les 

Almohades, qui mirent fin à la gabegie financière de l'Andalousie, 

favorisèrent, encore mieux, l’agriculture, sans négliger l'industrie, qui se 

cristallisait, entre autres, dans des manufactures de papier, des verreries, des  

 
17) Idem, suite 

18) Histoire du Maroc, T.2 p.17 

19) Dans son ouvrage « Question du Maroc », paru 1859, Godard confirme, aussi, cette 

estimation dans son ouvrage publié en 1860.(Description et Histoire du Maroc (p.1881) soit 

40millions de moutons,10 à 12 millions de chèvres, 5 à 6millions de boeuf et de vaches etc... 

(20) Dans son ouvrage  « Marrakech »  (fascicule 1er, p. 203) 

(21) Ibid p. 230  

(22) Institution, Surdon p. 251  



 53 

fonderies et des ateliers de production artisanale. Le commerce marocain fut 

internationalisé, grâce à une politique tolérante qui anima les musulmans, 

devenus - reconnait André Julien -, « Les premiers à organiser les formes de 

leur commerce, selon les nécessités du trafic international ». 

Une escadre navale de plus de quatre cents unités, devint, selon la propre 

expression  d'André  Julien –  « la première de la Méditérranée ».  Le  Maroc 

s'erigea en leader du Monde Musulman. Le pouvoir d'achat semble avoir été 

au Maroc, - souligne Ibn Battouta - le triple de ce qu' il fut, alors; en Egypte. 

Le Sultan mérinide Abou el Hassan fut – précise encore André Julien- "le 

souverain le plus puissant du siècle". Aux prises avec des difficultés 

suscitées par la Reconquista ibérique , le Mérinide Abou Inane put soulager 

la paysannerie défaillante, par une politique de distribution des terres et la 

répartition, gratis, de matériel agricole.Désormais, l'économie marocaine 

sera, de plus en plus entamée, par le grand effort que le Makhzen déploya. 

pour endiguer la vague qui déferlait sur le littoral. Elle en ressentit un choc, 

d'autant plus marqué que les routes traditionnelles, en parties bloquées, 

l'incertitude du lendemain, l'insécurité des carrefours proches des enclaves 

détenues par l'ennemi, constituaient autant de facteurs qui bouleversaient les 

données classiques de l'économie. L'exode rural vers les villes et leurs 

banlieues, mieux protégées, démarrait, alors, pour la première fois, dans 

l'histoire du Maroc, avec tout son processus subversif: bidonvilles, 

promiscuité, etc...Un équilibre précaire, dans la balance commerciale du 

Maroc, est alors, réalisé, grâce à la victoire marocaine dans la Bataille des 

Trois Rois ( Wadi Makhazine), et à l'or tiré du Sénégal et des rançons 

portugaises; l'Empire était sur le point d'entrer dans le concert des Puissances 

Européennes. Aux pôles industriels de plus en plus exploités, s'ajoutèrent les 

revenus des fermes expérimentales étatisées et des grandes plantations de 

canne à sucre, dont le produit raffiné, suscitait l'émulation de Paris et de 

Londres. Pour accroître les échanges avec l'Europe, le souverain saadien 

Zeidan envoya ses agents dans les grandes Capitales d’Occident, en vue 

d'entreprendre une vaste propagande, pour les produits du Maghreb, son 

cheptel et ses minerais; il prit des mesures tendant à protéger l'industrie 

artisanale de la concurrence étrangère, et interdire l'importation de produits 

anglais et autres. Le célèbre empereur alaouite, Moulay Ismaïl, s'assigna, 

comme tâche primordiale immédiate, de libérer les places occupées et de 

cimenter l'unité . "Soucieux de défendre l'intégrité du Maroc, il ne l'était pas 

moins - note Julien- de développer son activité économique. En fondant le 

port de Mogador, le roi Sidi Mohamed Ben Abdellah, coupa court à l'activité 

de contrebande des Européens , qui exploitaient le Sud Marocain. Devant les 

intrigues de quelques pays de l'Europe latine, il s'adressa aux Nations 

protestantes telles l'Angleterre, la Suède, le Danemark et les Etats-Unis, avec 



 54 

lesquels, il signa en, 1786, un traité de commerce et de navigation, pour 50 

ans, renouvelé en 1836. Lors d'une sécheresse le Roi alaouite distribua, 

durant tout un lustre, de larges subsides, que l’auteur de  "Dorrat Essoulouk"  

estimait à cinq millions de dinars (23). D’autres chroniqueurs signalèrent des 

distributions massives, de vivres dans les villes, des subventions, dans les 

campagnes, des prêts aux firmes commerciales, en vue d’importer les 

denrées indispensables et les vendre, à bon marché. Sous le règne Moulay 

Sliman (1792-1822), le Maroc envoya à la Tunisie et à la France, de grandes 

quantités de blé, lors d'une disette qui y sévissait. Il exportait en Europe son 

excédent de production; en 1845, il exporta 75.000 tonnes de blé et de 

légumes secs, par le seul port de Mogador, qui reçut, en 1911, juste à la 

veille du Protectorat, 462 navires et exporta 38.000 tonnes de produits 

marocains, contre une importation de 12.000 tonnes.La balance commerciale 

était loin d'être déficitaire. Les artisans, dont le nombre a été estimé à la 

moitié de la population totale des villes(24 ), évoluaient, dans le cadre d'un 

régime corporatif trés libéral « qui ne s'altérera, - reconnaît Palles - qu’au 

contact de l'Occident ». La variété des matières premières permettait à 

l'artisanat de prospérer, même dans le bled. Une industrie mécanisée, 

transformait, aux alentours de Mazagan, dès 1664, des cotons, de production 

locale, dont la qualité, très appréciée en Europe, approchait de la variété "Sea 

Island", aux longues soies américaines.Ce standard, assez élevé, incita 

Edward Doutté (25), à reconnaître qu'il a emporté, de ses voyages d'études 

au Maroc, la conviction que les populations de ce pays vivaient, d'une vie 

économique plus intense et mieux organisée que les Algériens » - Mais, 

aprés l'intervention coloniale, l'économie péréclitait, le pays s’appauvrissait, 

le Trésor national s'anémiait, ce qui provoqua « une diplomatie à la 

financière » - comme l'appelle si ironiquement, André Julien -, misant sur la 

ruine économique du Maroc, pour hypothéquer son avenir et le dominer 

politiquement. Quant au mode et au niveau de vie, dans le vieux Maghreb, le 

citoyen jouissait des effets d'un mécanisme d'assistance et de prévoyance 

sociales, contre des facteurs subversifs et des élèments malsains, qui 

soulevaient les bas-fonds de la société médiévale. Cette société souffrait de 

mille maux, que venaient aggraver ces fléaux classiques: la faim, la maladie, 

l'ignorance et l'arbitraire. Le Maroc constituait, alors, un des rares ilôts, 

jouissant, dans le monde civilisé, d’une relative salubrité et d'un équilibre 

social assez stable. Mais, ce qui est à retenir, c'est que l'Etat avait rarement à 

intervenir, car les rouages de la société se coordonnaient curieusement, sous  
 

(23) le dinar valait, alors, plus de quatre grammes-or 
(24) Corporations musulmanes, Massignon, Paris 1925, p.38 

(25) Marrakech, fac. 19 p.18   



 55 

l'effet de facteurs moraux, dont les reflets, devenus ternes, marquent encore 

la vie sociale marocaine. Ce fut, surtout, des institutions autonomes, 

fonctionnant sous forme de fondations habous, qui se chargent effectivement 

de l'assistance des éléments non favorisés de la nation. Les Habous  

supportaient, même, le financement et l' exécution de certains travaux 

publics. Des centres d'accueil, éparpillés, à travers le pays, donnaient 

l'hospitalité aux nécessiteux en passage. Depuis les Mérinides, les sultans 

n'ont cessé de multiplier les asiles et les auberges publiques, jusqu' aux coins 

les plus reculés de la campagne. Jamais personne, même les étrangers, ne 

pouvait se sentir une gêne quelconque, car les Marocains se faisaient et, se 

font encore, de l'hospitalité, un point d’honneur. L'hospitalité est très large -

fit remarquer la mission scientifique du Maroc. Dans chaque douar, se trouve 

la jemaa où tout voyageur musulman est assuré de trouver le gîte et la 

nourriture »(26). Visitez une zaouia du bled, vous serez étonné de la somme 

de bienfaits qu'elle dispense, en tant que refuge et gîte d’étapes pour les 

voyageurs, en tant qu'asiles pour vieux et éclopés (27). La retba - dit 

Moulièras (28) - c’est l'autorisation de suivre des leçons et la faveur d'être 

nourri et logé, gratuitement, dans le  temple,  avec les autres écoliers; 

logement, nourriture, enseignement, vêtements, tout est gratuit, dans les 

mosquées. Mais, le sens de la dignité fut tel, chez le citoyen même 

nécessiteux, que de tels procédés d'assistance sociale n'étaient jamais 

susceptibles de freiner l'effort individuel, qui conditionne l’épanouissement 

de l' économie nationale. Le sens de la solidarité fut tel, que l'Etat ne se 

sentait jamais obligé d'intervenir, pour équilibrer les moyens de subsistance 

et donner libre accès à toutes les chances. « En tribu, un bovin accidenté ou 

malade, est saigné et les membres de la jemaâ sont tenus d'acquérir, chacun, 

une portion de la viande, sorte d'assurance réciproque contre les aléas de 

l'élevage ». Il faut voir, avec quel empressement, - fit remarquer encore 

Mouliéras (28), avec quelle loyauté scrupuleuse, le capitaliste marocain 

s'acquitte de l'aumône légale, c'est-à-dire de la dîme de ses revenus qu'il 

distribue, lui-même, aux pauvres, sans l'intervention de l'Etat, sa conscience 

et son Dieu étant seuls juges. 

Avec cette libéralité continuelle, avec cette charité obligatoire envers tous les 

misérables, avec cette hospitalité accordée à tous les étrangers, les bureaux 

de bienfaisance, les maisons de santé de notre Monde moderne, n'ont plus de 

raison  d'être,  la lutte  implacable  des classes,  qui  menacent  gravement  la  

 
(26) Villes et Tribus du Maroc - Casablanca et la Chaouia, T2, p. 101. 

(27) Propos d'un vieux rnarocain p. 127  
(28) Maroc lnconnu, T 2 p. 91-1 13 



 56 

 Vieille Europe. Des mutualités, d'ailleurs assez rares, se constituaient en 

caisses sans intérêt; les artisans, les agriculteurs et les commerçants à court 

d’argent , en bénéficiaient et seuls les insolvables furent  astreints  à produire  

une caution, qui garantissait le remboursement. L'Orient - affirme Gustave le 

Bon - est le véritable paradis des bêtes. Jamais on ne voit un Arabe maltraiter 

un animal, comme ainsi généralement la règle, chez nos charretiers  

et cochers européens. Une société protectrice des animaux serait tout à fait 

inutile, chez eux ». La solidarité interarabe et panislamique ne fut pas 

moindre. Des exploits frappants la caractérisaient tels les Habous affectés  

aux classes pauvres du Hedjaz et Yemen, le rachat de la ville de Tripoli 

assujettie par les Corsaires, l'aide bénévole accordée à Constantinople, sous 

le règne de Moulay Slimane. Parallèlement à ce système efficient de sécurité 

sociale, l'Etat s'efforcait d'assurer au citoyen des garanties juridictionnelles, 

par le choix rigoureux de juges intégres et le ferme contrôle exercé sur la 

magistrature. Le Sultan Moulay Ismai1 ordonna une révocation massive de  

tous les cadis de la campagne, jugés inaptes. Déjà, au VIè siècle de l'hégire, 

Yacoub El Mansour, adresse une circulaire aux cadis, pour rappeler les 

règles qui doivent présider à l'observation de la justice et il annonce  

l’intention de faire tendre la gorge aux caïds prévaricateurs »(29). C'est un 

fait qu'avant le Protectorat, les cadis ne commettaient pas, aussi largement, 

les abus que l'on a pu relever depuis, parce qu 'ils n'ont plus été freinés par 

les reactions du sentiment public. Les Marocains étaient convaincus de la 

portée universelle du Droit musulman, adaptable à toutes les conjonctures, 

comme en fait foi le voeu adopté à l'unanimité de la séance finale du 7 juillet 

1951, lors du Congrés International du Droit comparé.  

L’oeuvre entreprise dans le vieux Maghreb, en vue de protéger l'hygiène et 

la santé loin d'être idéale, n'était cependant pas négligeable pour l'époque. 

Cette désorganisation des bas-fonds de la société bouleversa le processus 

démographique et socioéconomique maghrébin. L'lslam vient étayer cette 

optique économique de la communauté musulmane, en plein développement. 

La tradition islamique renforce la chasteté prénuptiale de la femme, abhore 

l'enfantement illégitime et prohibe l'infanticide ou le foeticide, autant de 

préceptes qui découragent une fécondation aveugle. Mais, le déviationnisme 

moderne, qui tolère les rapports sexuels illégaux et les pratiques abortives 

clandestines, ne fait que désaxer, de plus en plus, le rouage social de la 

communauté islamique . Dans une interview avec le journal parisien "le 

Monde(10 -11-84), S.A. Hassan II, qui envisage une poussée démographique 

pouvant atteindre en l’an 2081, quatre- vingt millions d'habitants - préconise-  

 
 

(29) La France en Afrique du Nord – Surdon p. 203 



 57 

à juste titre un palliatif concrétisé par un espacement des naissances. 

« L'I.V.G. (Interruption volontaire de grossesse, comme on dit en France), 

jusqu'à un certain nombre de mois, n'est pas interdite par notre religion, si, 

c'est  une  nécessité  pour  la  santé  de  la  mère ». Le   conditionnement  des  

comportements et des états sociaux, ayant changé, dans le milieu musulman 

moderne, toute modification de ce processus doit tenir compte  

d'impondérables, certes contradictoires, mais de nature à fausser l'idéal des 

principes transcendants du "traditionnisme" islamique. Les textes législatifs  

coraniques ou traditionnistes (hadiths), qui ont traité de la contraception , 

d’une façon ou d'une autre, sont rares. En confrontant certaines versions, à 

partir des mobiles actualisant et justifiant une interprétation donnée, nous 

constatons qu’un certain procédé de contraception fut, du temps du Prophète, 

pour le moins, toléré. Déjà, à l'avènement de l'Islam, un procédé 

anticonceptionnel était en vogue , au su et au vu de Prophète, « avec 

l'approbation tacite du Coran, encore en révélation ». Le Musulman pouvait, 

alors, éviter toute fécondation de l'ovaire, lors de ses rapports sexuels, par 

une séparation des organes génitaux mâle au moment de l'éjaculation. C'est 

le "azl" traditionnel. L'application de contraception demeure conditionnée 

par une entente préalable entre époux :  Les raisons justificatives restent à 

leur entière appréciation. La femme a droit à la maternité et le mari ne 

saurait l'en priver, qu'avec son consentement. Sa volonté souveraine, en cas 

de danger, est reconnue médicalement. 

Le citoyen musulman doit aussi jouir de toute sa liberté; mais il doit être, en 

même temps, conscient de sa responsabilité, en tant que père de famille. Il 

s’agit, donc,  d'une liberté consciente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 58 

CONTRACEPTION ET DROITS DE LA FEMME *  

   

 

        Le savant Pr. Abdelaziz BENABDALLAH vient de donner une 

conférence au Niger, sur     «  Le planning familial et les droits de la femme 

en Islam » . En rappelant la place privilégiée accordée par l’Islam à la 

femme, il explique les conditions de contraception en Islam, étroitement 

liées au respect de la plénitude de la personnalité féminine, et au niveau 

d'instruction de toute la société.  

L’illustre savant marocain Pr. Abdelaziz BENABDALLAH, "Homme 

scientifique international de l'année 1997-1998" (Nomination du Centre 

bibliographique de Cambridge) a été invité, à éclairer de son savoir le 

colloque sur "La population et la femme" organisé par le FNUAP à Niamey 

(Niger). Grande figure de la pensée arabo- musulmane contemporaine, 

brillant analyste de ses prédécesseurs, juriste, historien, théologien, écrivain 

auteur d'une cinquantaine d'ouvrages, membre des plus prestigieuses 

académies du monde arabe, Pr. BENABDALLAH représente le savant 

accompli multidisciplinaire , comme il en fut par le passé, à l'apogée des 

grandes civilisations. Les voies qui l'ont conduit à son inestimable niveau 

d'érudition et de sagesse, ont été celles de l'Islam qui commande la recherche 

de la science, du patriotisme qui incite à défendre son authenticité, sa culture 

et ses origines, de l'ouverture sur le monde, qui aiguise l'ouverture d'esprit, 

de l'humilité qui prédispose à recevoir toujours plus de richesse intellectuelle 

et spirituelle.  

Dans son vaste champ de pensée, Pr. BENABDALLAH a toujours accordé 

une place toute privilégiée à la question de la femme. Il est merveilleux 

d'observer, comment c'est une telle clairvoyance chez un homme qui lui 

permet de reconnaître à la nature féminine des qualités exceptionnelles, un 

ultime raffinement de capacités humaines qui portent à l'élévation.  

Il n'est que de considérer, par exemple, comment le Pr. BENABDALLAH 

explique cette phrase du hadith: "Annisae nakisatou aklin oua din" (les 

femmes sont d'une religion et d'une raison moindres). Cela signifie que la 

femme est douée d'une faculté supérieure et beaucoup plus sophistiquée que  

 

(*) Conférence du Pr. Abdelaziz BENABDALLAH au Niger . Commentaire dans le journal 

"Le Temps du Sahara" par Bouchra LAHBABI  

 



 59 

la raison, qui n'existe qu’à un faible degré chez l'homme, et qui est 

l'intuition, explique Pr. BENABDALLAH. Quant à l'éventuelle insuffisance 

de religion, elle est compensée par la puissance de la foi, et ainsi la femme 

est plus facilement pardonnable... N'est-ce pas un privilège?".  

L’intervention du Pr. BENABDALLAH au colloque de Niamey a porté 

particulièrement sur "Le planning familial et les droits de la femme en 

Islam". Il introduisit cette conférence par le rappel du consensus général de 

tous les Imams de la Communauté islamique, étayé par la Charia", qui "met 

en exergue les droits inaliénables de la femme", et qui repose sur le fait que 

"le Coran et les hadiths authentiques lui reconnaissent des capacités et des 

droits inconditionnels, dans toute gestion d'ordre civil, socio-économique et 

personnel". Sans oublier, ajoute-t-il, que "la majorité des ulémas s'accordent 

sur le point que les versets coraniques relatifs aux droits de l'homme 

concernent également la femme, sauf contre-indication formelle". Il cite 

aussi le verset 23 de la Sourate de la Lumière: « Ceux qui calomnient des 

femmes honnêtes, insouciantes et croyantes, seront maudits, en ce monde et 

dans la vie future; ils subiront un terrible châtiment ».  

Puis, avant d’enchaîner sur la procréation qui correspond au vif du sujet de 

sa conférence, le Pr. BENABDALLAH évoque le lien sacré du mariage, qui 

assure la moitié de la foi, en précisant que "la monogamie est le seul système 

qui doit (d'après les normes de l'Islam) s'adapter à certains concepts et 

exigences d'ordre socio-économique", avec le Verset 3 de la Sourate des 

Femmes à l'appui: "Si vous craignez d'être injustes, n'épousez qu'une seule 

femme". Et de souligner la recommandation du Prophète: "celui qui a le 

meilleur comportement envers son épouse est le meilleur des hommes". Le 

Pr. BENABDALLAH indique ensuite que tous les actes abusifs, à l'encontre 

de la femme, sont prohibés (violence, coercition, exploitations sexuelles, et 

pratiques génitales à risque). Et, saisissant cette occasion de se trouver 

devant un auditoire important venu d'Afrique noire, où l'excision est 

largement pratiquée, le Pr. BENABDALLAH insiste sur le fait, en citant un 

hadith rapporté par Bokhari, que "toute mutilation est, entre autres, tout à fait 

illicite", et que "la plénitude de la personnalité de la femme est unanimement 

reconnue".  

A propos des droits de la femme en matière de divorce, le Pr. Benabdallah 

invoque celui qui lui permet de décider unilatéralement du droit de divorce, 

en cas d'incompatibilité d'humeur, si elle en fait clause dans son contrat de 

mariage, et ce, d'après l'avis formel du Khalif Omar Ibn El Khattab, rapporté 

par la "Mouatta" de l'Imam Malik. A ce propos, l'éminent conférencier 



 60 

précise que le rite malékite est un système juridique qui régit la majorité de 

la Terre africaine. Quant au mariage dit "Mout'a" (plaisir), poursuit- il, il est 

interdit (Bokhari), car c'est un acte où la femme n'a pas les mêmes droits et 

avantages que comporte le contrat de mariage, lors d'une union nuptiale 

normale. "Le Prophète n'a cessé, ainsi, de mettre en évidence, l'éminence de 

la personnalité féminine, déclare le Pr. Benabdallah (...). La position de 

l'Islam à l'égard de la femme s'avère d'autant plus méritoire, qu'il n'a guère 

hésité à faire éclater les régimes rigides et iniques , qui assimilaient le sexe 

faible à un vil bétail, dans l’Empire romain, où la femme était une 

simplette"; dans ce contexte, la femme a droit à la maternité et le mari ne 

saurait, en principe, l'en priver, si ce n'est avec son consentement. (... ). 

"Unissez-vous, procréez, dit le Prophète. Je me glorifie de vous (de votre 

nombre) parmi les peuples, le Jour du Jugement". Ce hadith se situe dans un 

cadre spécifique où le potentiel humain de l'Islam, au temps du Prophète, 

dépassait de peu une centaine de milliers de Musulmans.  

"A l'époque, les croyants, pour éviter une procréation inopportune, 

pratiquaient le azl ou coït interrompu, admis par l'Islam". le Pr. Benabdallah 

cite un hadith rapporté par le compagnon du Prophète Jâbir Ibn Abddallah,  

(Moslim et Bokhari) affirmant que le 'azl était pratiqué du vivant de l'Envoyé 

d'Allah, en pleine période de Révélation coranique, ce qui implique donc 

l'admission de l'acte par le Coran. Puis, il confirme que les quatre rites 

juridiques (malékite, hanbalite, hanafite et chafiite) sont unanimes à 

proclamer, d'après ces hadiths, que le 'azl est bien licite, en respectant 

certaines conditions. "Il nécessite le consentement formel de l'épouse, sauf 

en cas de force majeure; par ailleurs, la pratique du 'azl est individuelle, pour 

des raisons plausibles dont la limitation des naissances (selon l'Imam Bouty). 

Il ne constitue guère une règle de base, car l'interruption volontaire 

généralisée de la grossesse risque d'aboutir à une dénatalité. Le problème ne 

se pose nullement, alors, pour des pays où l'explosion démographique 

constitue un risque socio-économique. D'après Ghazali, le 'azl peut être 

pratiqué pour éviter des angoisses ou des difficultés causées par la famille 

nombreuse. La pratique du 'azl fut taxée, par les Israélites du Hijâz, du temps 

du Prophète, de "petit génocide". Celui-ci réfuta leur prétention (hadith 

rapporté par Ibn Hanbal et Abou-Daoud)". Partant de cette légitimité du 'azl, 

le Pr. Benabdallah estime que rien n'empêche de pratiquer un des substituts 

préconisés par la médecine moderne (pilule contraceptive, stérilet et autres). 

"Car une interruption brusque du coït risque de provoquer chez l'homme et la 

femme un choc psychologique, susceptible de dégénérer en dépression 

nerveuse, indique le Pr. Benabdallah.  



 61 

Il passera, ensuite, à la question épineuse de l'avortement. En dehors du fait 

qu'il soit obligatoire, en cas de danger pour la femme enceinte, dont la 

grossesse risque de porter une grave atteinte à sa santé ou de lui coûter la vie, 

le Professeur met en relief le "hadith authentique rapporté par Tabarâni, qui 

précise bien qu'une première cellule foetale est conçue, dès la première 

semaine, et comme le démontrent les recherches médicales modernes, c'est 

l'âme cellulaire". L'avortement, même, les premiers jours de grossesse, est 

donc un crime.  

Ainsi, pour conclure, le Pr. Benabdallah affirme que l'efficience de toute 

contraception doit tenir compte, notamment, des conjonctures du milieu et 

des critères socio-économiques. "De même, dit-il, tout planning demeure 

inopérant, dans un milieu non éduqué, qui n'est pas à la hauteur de ses 

responsabilités familiales et nationales. C'est pourquoi l'Islam considère 

l'analphabétisme comme un handicap impérieux et tient à généraliser une 

éducation adéquate, parmi les deux sexes. L'exemple de Aïcha, épouse du 

Prophète, est une preuve vivante. (... ). L'Islam reconnaît, ainsi, comme 

assise structurelle, la mise à niveau du système éducatif et du processus 

démographique, pour éviter de désorganiser les bas-fonds de la société. 

 

               

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 62 

LE STRESS, FLEAU DU SIECLE 

 

 
L'esprit de l'homme moderne, victime du stress, fléau du siècle, est 

fragilisé et vulnérable, exposé aux nevroses et autres altérations de la 

personnalité. La science démontre, comme les paroles de Dieu et les 

recommandations du Prophète l'ont fait bien avant, que la foi et la prière 

apportent à l’homme l’équilibre et l’aisance somato-spirituels. C'est ce que 

nous explique ici l'illustre savant Abdelaziz Benabdallah. 

( Le Matin du Sahara, Casablanca, 5/2/1999) 

 

L’anxiété, l'angoisse, l'inquiètude sont autant de sequelles d'un stress 

maladif ; une simple incertitude est de nature à provoquer une appréhension 

maniaque, une agitation désordonnée et une confusion. Le stress peut aboutir 

à une nevrose obsessionnelle où la personnalité est altérée par une 

psychasténie troublante. Une pensée obsédante risque de dégénérer en un 

syndrome mental ou psychose maniaco-dépressive. Une statistique effectuée 

dans deux universités américaines décèle un taux de pathologies nerveuses   

s’échelonnant entre 80 et 90 %, le reste étant réparti entre les divers maux 

biologiques . La foi, cristallisée par une chaleureuse approche dévotionnelle, 

fait promouvoir, chez le croyant fervent, une impulsion de quiètude somato-

spirituelle, que maints penseurs qualifient de « quiétisme ».  D'aucuns, parmi 

ces psychologues, avaient pu analyser les contours ésotériques de cette «vie 

quiète », marquée par une tranquillité d' âme et une paix intérieure ferme; qui 

décharge la conscience de tout ce qui l’obstrue et l'encombre, créant, dans 

ses coins et recoins, une sensation de liberté et d'aisance.Toute émotivité 

subversive est, alors, limitée, sinon éliminée, avec tout son processus érosif  

et ses perturbations physiologico-métaboliques.C'est un véritable 

déséquilibre dont ce mal du siècle, le stress, est promoteur.  

 

Alexis Carrel (1873-1945), Prix Nobel en Médecine, auteur de «L’homrne, 

cet inconnu », souligne bien, dans un autre ouvrage, intitulé «La prière», 

élaboré à la suite d'une longue expérimentation, confortée par des tests 

probants de plusieurs de ses col1ègues :  « Même, dit-il, quand la prière est 

de faible valeur, et consiste surtout en la récitation machinale de formules , 

elle exerce un effet sur ce comportement ; elle fortifie, à la fois, le sens du 

sacré et le sens du moral. Quand elle est habituelle et vraiment fervente, son 

influence devient très claire» ; elle est un peu comparable à celle d'une 

glande à sécrétion interne, telle que la glande thyroïde ou la glande surrénale 

par exemple; elle consiste en une sorte de transformation mentale et 



 63 

organique. Cette transformation s'opère de façon progressive. On dirait que 

dans la profondeur de la conscience, une flamme s'allume. L’homme se voit 

tel qu'il est, il découvre son égoïsme, sa cupidité, ses erreurs de jugement, 

son orgueil. Peu à peu, il se produit un apaisement intérieur, une harmonie 

des activités nerveuses et morales, une plus grande endurance... » 

Ce témoignage d'un grand savant moderne, tel que l'éminent Alexis Carrel, 

est d'une grande signification. Quand l'assise de la foi s'affirme, au sein du 

for intérieur, une nette sensation de félicité indicible est, ainsi, ressentie, 

baignant le fond de 1'âme, qui finit par se démunir et se dépourvoir de ses 

fatras quotidiens. Un vrai bonheur envahit, alors, tout l'être du prieur. « Ô 

vous qui croyez, prosternez-vous, adorez votre Seigneur, faites le bien ;  

peut-être serez-vous heureux ». (Sourate du Pélerinage, Verset 77). 

« Une veillée en oraison (prière)- affirme le Prophète - élimine du corps tout 

mal biologique» (Hadith rapporté par Tabarany) . Cet effet ne manque guère 

de se concrétiser. Le Dr Azoumi, neurologue de l'Université Américaine, fait 

remarquer que l'effet d'une prière se manifeste « par une protection des 

maladies, qui causent des atteintes des racines nerveuses responsables de 

douleurs atroces et de contractions musculaires ». 

Une prière bien ordonnée, accomplie avec mesure et assiduité, insuffle, dans 

notre être mental équilibré,1a pondération et la quiétude. 

Mettre de l'ordre dans les rangs d'une prière collective est un « impératif 

catégorique. «Le désordre est considéré comme une infraction» (Hadith 

rapporté par Moslim). Le prieur apprend à demeurer constamment détendu, 

dans toutes les conjonctures. Même s'il oublie de faire sa prière, il peut  

l’accomplir avec aisance, au moment où il se la rappelle ; c'est pour lui le 

moment optimal. Il  apprend, ainsi, à ne rien regretter des vicissitudes de la 

vie et à demeurer toujours calme, mais d'une saine et sainte vigilance. Il 

s'habitue, en l’occurrence, à supporter sans heurt toutes les incidences et 

interférences de l'heure. Donner à toute chose son dû, c'est l'idéal d'un 

comportement paisible. 

« Si le diner est servi au moment même où la prière du soir est proclamée, on 

commence par le diner», dit le Prophète, « Ne vous brusquez pas, ajoute-t-il, 

mangez sans précipitation » (Hadith rapporté dans les Sounan), Le Messager 

d' Allah nous recommande un moyen approprié pour dégager un esprit par 

trop imaginatif de tout ce qui est susceptible de le distraire, en le plongeant 

dans un mirage de chimères « Ne fermez pas les yeux, quand vous faites la 

prière », ordonne-t-il ; car une vision libre et ouverte est, d'autant plus 

centrée qu'elle se fixe sur un point précis, sans divaguer, «Tout ce qui peut 

égarer l'esprit et distraire le croyant qui prie Dieu, doit être écarté» (Hadith 

rapporté par l'lmam Malek), Tout bigotisme ou religiosité effrénée doivent 

être dûment rejetés. Une harmonisation des actes somato-spirituels est de 



 64 

rigueur : « Si vous sentez le sommeil, durant votre prière, dormez, puis 

reprenez la prière, quand vous vous serez reposés » (Sonan). Le Prophète 

écourtait, parfois, sa prière, pour permettre, à une mère, qui y participait, de 

rejoindre son bébé, qui pleurait. La dialectique harmonisante de la prière    

n'est guère le propre de l'acte dévotionnel individuel; il est le critère et le 

symbole, pour la Communauté, de se concerter, dans tout rassemblement 

cultuel ou autre ; « Les participants à une prière commune sont égaux ; ils 

sont présidés par « l'aîné», rapporte Bokhari, selon un propos du Prophète. 

« Toute prière présidée par un homme contre le gré des participants est 

rejetée par Allah Tout Puissant » (Dawoud), Tout geste cultuel ou autre doit 

être marqué, pour être efficient, d'altruisme et d'amour « Allah, précise le 

Prophète, aime la douceur et la tendresse en toute chose», Bokhari qui cite ce 

Hadith , ajoute, en se référant à une tradition prophétique : 

« Allez, alors, doucement pour rejoindre les prieurs, dans un culte collectif 

en dignité, sans vous presser ». 

 

Dans son comportement, tout un chacun doit rechercher la qualité et faire fi 

de toute quantité spectaculaire ou creuse. Le Prophète prenait bien soin de 

son état vestimentaire, autant que de son état socia1, dans son ensemble; 

l'esthétique exterieure n'est que l'aspect apparent d'un intérieur optimal ; "Le 

croyant, recommande-t-il, doit, avant de rejoindre la grande mosquée, lieu de 

ralliement hebdomadaire du vendredi, prendre son bain, se parfumer, porter 

ses meilleurs habits, se nettoyer la denture et les gencives par le « siwâk ». 

Un jour, Aïcha, épouse du Prophète, le voyant rajuster sa tenue devant un 

miroir, en fut sidérée. « j'aime, fit remarquer le Messager d'Allah, contacter 

mes compagnons avec une belle allure». Le Prophète, quoique non loin de la 

Mecque, dans sa demeure à Médine, n'a pas cru devoir répéter 

l'accomplissement du Hajj; car il est demeuré neuf ans consécutifs, sans faire 

le pélerinage (Moslim). C'est pour bien marquer le caractère essentiellement 

obligatoire de ce pilier de l'Islam, une seule fois dans la vie, en tenant 

compte des possibilités de chacun, même pour cette fois unique. 

 

La Kaaba, lieu sacré et point de convergence de tout le monde 

musulman, ne doit pas être prise comme « refuge et asile pour les rebelles, 

les assassins, et quiconque aura perpétré un délit ou un crime » (Bokhari). 

Tout être est né libre et originellement innocent; toute chose est 

foncièrement pure, jusqu'a démonstration du contraire. Le Musulman est, 

ainsi, autorisé à accomplir sa prière et ses oraisons, partout où il le peut : sur 

un champ libre, dans une église ou synagogue, car une des spécificités 

mohammadiennes est de considérer la Terre, toute entière, comme une 

mosquée. Bokhari souligne que le Prophète faisait, parfois, sa prière, faute 



 65 

d'autres lieux, dans une étable (ovine ou bovine), considérée comme 

canoniquement pure. 

Ainsi, le Prophète n'a rien oublié, pour optimatiser le comportement 

du croyant, qu'il incite même à écourter ses actes dévotionnels, en tenant 

compte de l'état de ceux qui sont faibles, malades ou vieillards. Bokhari , qui 

cite cette tradition précise, que celui qui préside une prière ne peut guère la 

rallonger, si cela risque de porter préjudice à ceux qui sont biologiquement 

démunis. Une fois seul, il est libre d'agir comme bon lui semble. Tout excès 

est mauvais ; la juste mesure est le critère de l'efficience et de 1'équilibre.    

Autant de gestes ou de caractères socio-éthiques susceptibles d'étayer 

l'assise comportementielle du croyant, en le rendant apte à affronter tout 

mobile de dépression et de défaitisme. Toute la tradition mohammadienne 

authentifiée milite pour un conceptualisme agissant et pratique, dans une 

société idéale où le citoyen se sent bien armé, pour affronter tout facteur 

dépressif. L’Islam n'a rien négligé pour bien asseoir une telle mentalité 

initiatrice, et mieux personnaliser le fidèle, apte à tout maîtriser, grâce à un 

humanisme équilibré et créatif, emprunt d'amour et de douceur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 66 

Quand le défaitisme affecte le socio-médical 

 
Le Maghreb a connu, tout le long du XIXème siècle, une série de crises 

socio-économiques et culturo-morales, motivées par une sorte de phobie, 

« peur irraisonnée angoissante et obsédante », qui provoque une névrose, 

cristallisée par un déséquilibre mental ; une crainte ou aversion instinctive 

créée par un déréglement qui fausse le processus foncier de la société, d’où 

désordre et inconduite. La communauté perd, alors, toute sensibilité, et, avec 

elle, tout caractère affectif et moral. A défaut de sensibilisation adéquate et 

efficiente, le mal dégénère en crise ; une dépression générale s’ensuit, 

confortée par une totale défaillance, à tous les niveaux. 

Le peuple passe, ainsi, par une série d’états qui finirent par le déprimer et 

l’abattre. L’Afrique du Nord, fut , dés lors, ébranlée par la conquête 

française de l’Algérie en 1830, et la double défaite du Maroc, à Isly, en 1844 

et à Tétouan, en (1859-1860). Une sensation d’échec provoque déroute et 

débacle ; un défaitisme, renforçé par un manque total d’auto-confiance, bat, 

alors, son plein. Une bonne partie du peuple, mue par un fatalisme 

irrationnel, se sentait maîtrisée, sinon écrasée, par une névrose d’échec, 

aboutissant à un état psychique d’impuissance, de résignation et de défiance. 

Quelques historiens, de l’époque, comme en-Naciri (1) , voit dans les 

expéditions impérialistes des élans imbattables et invincibles. La névrose se 

mue, alors, en psychose, avec ses syndromes d’obsession et d’angoisse, qui 

figent tout élan créateur.  

Maints citoyens dont l’échec factice ne fit qu’activer leur élan défensif, 

crurent pouvoir mener une vigoureuse offensive contre ce défaitisme. Un 

certain Ahmed el Iraqi, attaqua, avec véhémence, la paix conclue avec 

l’Espagne en 1861, poussant les habitants de la région, à constituer une sorte 

de « comité de crise », sous forme de « Conseil des Ulémas ». Ce Conseil 

restreint, après délibération et analyse de la situation, incita la zone riveraine, 

atteinte dans sa dignité, à engager une guerre sainte, contre l’envahisseur 

ibérique et l’hégémonie occidentale naissante. Le mouvement n’eut guère de 

suite, car le reste de la nation demeura inconsciente. Le Makhzen, sous 

l’effet créateur des sultans Si Mohammed Ben Abderrahman (1859-1873) et 

du Sultan Hassan 1er (1873- 1894), eurent beau initier une série de réformes, 

au sein du mécanisme gouvernemental, administratif et militaire. Des 

missions d’étudiants étaient, en effet, envoyées en Europe, pour préparer les 

futurs cadres ; un commencement d’industrialisation renforça la réforme 

agraire;  néanmoins, cette  amorce  ne  fut  que  passagère,  car  la  mentalité   

 
(1) Dans son Istiqça, vol.9 p.190, édit. Casa. 1954          



 67 

 

générale demeure figée, inapte à toute évolution effective. 

Le Maroc du XIXème siècle et début du XXème, jusqu’au Protectorat, 

affronta une série de crises, d’ordre national et international. Nous prenons 

comme exemple, des réformes parallèles dont le Makhzen sentit l’impact 

urgent et direct. Il s’agit, entre autres, de la réforme sanitaire qui tend à 

mieux s’armer contre les intempéries et les épidémies qui sévissaient 

périodiquement, sous l’effet déprimant des carences hygièniques. Les 

dépressions démographiques, les syndromes et sursauts dépressifs, créaient 

un fort sentiment de crise, non seulement neurasthénique, mais socio-

économique.  

A ces situations, à la fois, psychologiques et pathogènes contre lesquelles le 

Makhzen luttait par des moyens très élémentaires, s’ajoutaient des 

mouvements de perturbation sociale, des pestes ou épidémies provoquées par 

des contaminations, dont les germes venaient de l’étranger. Pour seul 

XIXème siècle, l’épidémie sévit une dizaine de fois, au cours des années 

1799, 1818, 1834, 1851, 1860, 1869, 1879, 1895 et 1896 (2) 

Le mal venait, tantôt de l’Ouest (3), tantôt de l’Est, c’est-à-dire de l’Orient, à 

travers L’Algérie. Le Maroc manquait, totalement d’organisme de 

protection, dont les quarantaines sanitaires, imposées aux navires qui 

transportaient les pélerins marocains, à travers des pays où sévissaient 

certaines maladies contagieuses. Le corps diplomatique étranger à Tanger, a 

tenté d’instituer un conseil sanitaire, dont le bienfait demeure limité à la 

région. 

La fréquence des calamités incita le sultan Mohammed IV, à réagir à 

l’encontre de la peste, qui dura deux ans (1867-1869), ainsi que le sultan 

Hassan 1er , à l’occasion d’une deuxième épidémie dont le Maroc subissait 

les méfaits, pendant six ans (1878-1886). L’impact de ces calamités sur le 

plan démographique fut lourd et écrasant ; les mortalités survenues, 

atteignaient des nombres exorbitants inadmissibles, faute de recencement 

rationnel. On ne saurait, certes, admettre que la moitié de la population de 

Sous  fût  exterminée,  en  l’an 1879. Mais  des  historiens  dignes  de  foi, ne  

 

 

(2) Renaud (L) : Etudes  sur l’hygiène et la médecine au Maroc, Paris 1902 

      Renaud (H.P.J.)La peste de 1799, d’après des documents inédits,H, 1921 

      La peste de 1818 au Maroc,H, 1923 

(3) Léon l’Africain a parlé, au XVIème siècle, dans son ouvrage «  La 

géographie de l’Afrique », du « Mal franc » (ou maladie vénérienne), qui 

passait de l’Europe au Maroc, apporté par les réfugiés francs. 



 68 

manquent pas d’en faire état. Le Maroc, souligne Renaud (4) aurait perdu 

près de quatre millions d’âmes, par suite –dit-il – de la peste qui sévit le pays  

en 1679, après avoir ravagé l’Europe. Néanmoins, les réactions du Makhzen, 

n’étaient pas adéquates, car inaptes et inéfficaces. La mentalité générale ne 

concevait guère la nécessité d’une réforme radicale, qui , pourtant, n’était 

pas étrangère à la pensée authentique de l’Islam. Un hadith du Prophète 

soulignait (5) bien, que le croyant, jouissant d’une bonne santé, « doit éviter 

tout contact avec un malade », s’il veut éviter une quelconque contagion. 

D’ailleurs, le principe même, des mesures quarantenaires était annoncé, 

solennellement par le Messager d’Allah, qui affirme dans un autre hadith ; 

« Quand une épidémie sévit un lieu, n’y entrez guère, si vous êtes à 

l’extérieur, et n’en sortez pas, si vous y êtes ». C’est pourquoi, un 1er Conseil 

supérieur sanitaire fut créé, à Constantinople en 1838 (6), ainsi qu’une 

direction hygiénique publique », en Egypte,en 1831.Ces pays instituaient, 

alors, des « organismes quarantenaires » , pour désinfecter, en détruisant la 

flore microbienne de tout lieu contaminé. Ce qui est curieux, c’est qu’un 

grand Alem Tetouanais , présumé connaître l’esprit réel de l’Islam, prit une 

attitude nihiliste et nettement fataliste, à l’occasion de la peste, qui accabla 

Tétouan durant huit ans, (1799-1808), sous le règne de Moulay Sliman. Ce 

Alem perdit, cependant, tous ses enfants, dans la crise. Certaines des grandes 

autorités militaient, néanmoins, pour mettre fin à ces calomnies, par des 

moyens appropriés. Il s’agit, surtout, de personalités qui ont eu l’occasion, 

de suivre de près, comme le firent certains ambassadeurs marocains, le 

processus évolutif de la civilisation occidentale ; ils osèrent, alors, 

préconiser, des mesures préventives, telles les quarantaines, pour limiter les 

dégâts et prévenir des calamités futures ; Mais, les nihilistes finirent par 

l’emporter, car le sultan Hassan 1er , ne pouvait les contrer tous. Mais, son 

Naïb, à Tanger, Mohammed Bargach, crut devoir approuver la position des 

représentants diplomatiques, accrédités, au Maroc, lors du choléra, qui 

apparut à Meknès et à Fez , en l’an 1878. 

C’est   que  son  père le Sultan  Mohamed  Ben  Abderrahman   avait  passé,  

outre ces   bigoteries  anachroniques,  pour  promulguer, dès 1866,  un  dahir  

 

 

 
(4) Hesperis T.I. p. 26, 1939 

(5) Hadith rapporté par Abou Horeïra, dans le Recueil de Moslim 
(6) - Prouset (A.A), La défense de l’Europe contre le Choléra, Paris 1892      ( pp. 365-440) 

-  J. Bensimhon, Maroc Médical, Médecine et Médecins, avant le Protectorat (1951). 

 

 

 



 69 

(daté de 18 novembre 1866 / 10 rajab 1283 h), faisant de Mogador un lieu de 

quarantaine sanitaire (où isolement de quatre décades) qui fut imposé aux 

pélerins, venus de la Mekke. Cela dénote, souligne Renaud ( Hesperis 

TXXVI, 1939) que « malgré sa décadence, le Maroc n’a pas manqué d’une 

culture hygiènique »  

Mais, malgré ces hauts et bas, qui paraissent complexes, si l’on essaie de les 

comparer, dans la corrélation Orient-Occident, on assiste à des situations 

contradictoires, mais qui remontent à des périodes différentes, compte tenu 

des nouvelles mesures préventives, chez les uns et les autres. 

Defontain-Maxange (7) fait remarquer que l’on assistait, en France même, à 

des désastres qui ravageaient des villes entières : la population de Rouen fut 

décimée, à trois reprises en 1640. Dans l’espace de cinquante ans, Paris 

aurait été le théatre de cinq épidémies successives, dont une seule aurait fait 

quarante mille victimes. Par contre, Renaud (8) souligne que « Ni Fès, ni 

Meknès, ni Marrakech n’ont été touchées par la peste proprement dite, 

depuis plus de cent ans ; seul le choléra – dit-il – les a plusieurs fois visitées, 

au cours du XIVème siècle, sans parler du typhus qui les éprouve de temps 

en temps, causant une mortalité nullement comparable à celle de la peste 

d’autrefois. On n’a pas fourni – conclut – il - l’explication satisfaisante de 

ces faits.  

Néanmoins, le paradoxe n’est pas entier, car pour le Maroc, toutes les 

mesures préventives, quoique limitées, dans le temps et l’espace, auraient 

fait leur effet ; mais, ils devinrent anachroniques devant l’ampleur des crises 

politiques (9), qui aboutirent à l’établissement du Protectorat, en 1912.  

 
(7) Le Grand Ismail, Empereur du Maroc (p. 127) 

(8) Hesperis T 26 , 1939  

(9) Le colonialisme coalisé s’est opposé, alors, à l’instauration d’une «  Monarchie 
constitutionnelle », prévue par le projet de la constitution de 1908, élaboré par le Sultan 

My AbdelHafid (voir le texte de ce projet traduit en français, dans l’ouvrage du 

Professeur Benabdallah Abdelaziz, intitulé « les Grands  Courants de la Civilisation du 

Maghreb » (édition 1958, Imprimerie du Midi, Casablanca p. 175)  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70 

ETHIQUE ET TRANSPLANTATION 

 

Il me semble opportun, dans ce contexte général, où on discute des 

techniques révolutionnaires de la médecine moderne, de vous entretenir, d'un 

cas spécifique de transplantation, sur lequel un de nos amis chirurgiens, vient 

de me consulter.  

Aprés avoir analysé le point de vue islamo-éthique ou éthique tout court sur 

l'obligation de soutenir toute aide médicale, tendant à renforcer la 

procréation, nous avons donc pensé à un cas parallèle où la médecine doit 

intervenir, pour sauver la vie d'un patient menacé de mort ou condamné. 

Parfois, la transplantation d'un organe ou partie d'organe d'un corps à un 

autre est envisagée. Mais, il s'agit là d'une double opération : amputer 

l'organe atteint de maladie d'une part et le remplacer par un autre organe 

sain, d' autre part. 

Bon nombre de jurisconsultes se prévalent d'un hadith, rapporté par Moslim, 

(dans son Recueil de traditions prophétiques authentiques), autorisant  

l’amputation de tout organe, artère ou tissu, atteint d'une maladie grave ou 

risquant des complications, telle la contamination d'autres organes du corps.  

On cite encore, à l'appui de la légitimité de cet acte clinique, une opération 

chirurgicale, effectuée dés le premier siècle de l'ère hégirienne, sur le corps 

du grand jurisconsulte , ‘Orwa Ibn Zoubeir dont une jambe, atteinte de 

nécrose ou gangrène, a été amputée. 

Quant à la deuxième partie afférant à la transplantation d'un rein ou segment 

d'artère ou tout autre organe, la Jurisprudence en proclame la légitimité, en 

cas de force majeure où deux conditions doivent être remplies : que le 

transplant, c'est-à-dire l'organe transplanté ne risque aucun rejet et que le 

donateur de l'organe sain soit à l'abri de tout danger. C'est, en effet, le cas 

général, dans toute opération clinique, où l'éventualité de tout risque est 

censée éliminée. 

D'ailleurs, un principe fondamental rend licite tout acte originellement 

illégal, nécessité par le devoir péremptoire de sauver une vie exposée à un 

danger certain. On cite, entre autres, le cas d'une personne risquant un 

étouffement, qui a le droit, faute de liquide potable, de prendre une gorgée de 

boisson alcoolisée, pour desserrer le goulot d'étranglement. 

Un donateur croyant a le droit, sinon le devoir, de se sacrifier, pour sauver 

une personne en danger. Du temps même du Prophète, ou quelques années, 

aprés sa mort, une anecdote très significative a été avancée, pour rappeler le 

caractère sublime de ce genre d'altruisme où une personne s'expose 

sciemment à la mort, pour tirer une autre d'un péril. Lors donc, de 

l'expédition de Yermouk, l'eau potable devenant très rare, un combattant 

porta à boire à un ami atrocement assoiffé ; Celui-ci entendant les 



 71 

gémissements d'un autre camarade, aussi assoiffé, refusa de boire, par 

propension spontanée, pour le sauver ; celui-ci, entendant gémir un 

troisième, se désista en sa faveur. Tous les trois sont morts, affrontant le 

danger, pour se sauver les uns les autres. 

D' autres cas, non moins graves, telle la transfusion du sang , qui a fini par se 

légitimer et se normaliser, en tant qu'acte péremptoire. Elle était considérée 

comme illicite, par ceux qui ne se soucient guère d’essayer de résoudre les 

problèmes, par analogie avec d'autres, dont la solution légitime a été 

proclamée par la jurisprudence, qui tient compte des conjonctures nouvelles 

et des principes de base de l'éthique islamique. 

Le deuxième khalife 'Omar Ibn el Khattab, jurisconsulte et juge, du vivant 

même du Prophète, n'a-t-il pas déclaré que l'Islam s'identifie à l'intérêt 

général. C'est pourquoi, aussi, le Rite Malékite, qui régit exclusivement toute 

l'Afrique dont le Maroc, pose comme principe fondamental, dans la 

conception adéquate de la Charia (droit musulman), un axiome légitimant 

toute tradition largement étendue où l'intérêt général est sagement entendu. 

Le Secrétariat général du (Conseil des Uléma au Caire) appelé (Centre de 

recherches scientifiques et de jurisconsultation islamiques) «a légitimé, dans 

un communiqué officiel, la  transplantation de tout organe ou partie d'organe 

d'une partie vivante, (quelle que soit sa confession, musulmane ou judéo-

chrétienne) à une autre, en cas de nécessité, à condition que cette opération 

soit à l'abri de tout rejet du transplant, et, qu'il y ait conviction, sur le plan 

clinique, de son succés. Il serait de même, pour toute transplantation de cette 

espèce, d'une personne recemment décédée, ou notamment agonisante, à une 

autre vivante, toujours en cas de force majeure». 

Ce communiqué a été publié au .Journal cairois (Al Mouslimoun) du 30 mai 

1987. 

D'ailleurs, une décennie auparavant, un comité ad hoc, comportant des 

autorités religieuses et juridique, a été constitué, soutenu par des médecins 

légistes, pour élaborer une procédure légale de transplantation. (d'aprés un 

autre quotidien du Caire (Al Ahrâm) du 8 mai 1978). 

II s'avère, de plus en plus, que la charia est souple et coulante, comme en fait 

foi, le Congrès juridique Comparé qui a tenu ses assises à Paris, en juillet 

1951, proclamant l'adaptabilité certaine du Droit Musulman. 

 

 

 

 

 

 

 



 72 

PERSPECTIVES D’AVENIR 

 

Toute initiative, doit émaner d’une planification rationnelle, qui 

assoie les perspectives futures de la pensée médicale ; la résolution dans la 

prise de décision constitue , certes, le tremplin de toute lancée et de toute 

évolution efficiente, dans la recherche scientifique. Mais, il faut  planifier, 

sans raisonnement régressif. Tout médecin, ayant confiance en soi et foi dans 

la Providence, fonce résolument, une fois la décision est faite. La 

planification ne fait qu’asseoir tout élan sur des bases solides. « Une fois que 

la décision est faite, remets-t-en à Dieu - dit le Coran - ( Sourate la Famille 

d’Imran, verset 159). C’est dire :  « Planifie d’abord, fie-toi à Dieu, 

ensuite »(1) 

 

Néanmoins, un principe foncier doit gérer cet élan ; c’est le sentiment d’agir 

dans l’intérêt de l’humanité. « Le social en Islam prime le cultuel, c’est-à-

dire l’acte du culte » ; car, pour Omar Ibn el Khattab, conseiller et 2ème khalif 

du Prophète « l’Islam, c’est le respect de l’intérêt général ». 

C’est là, une des normes et assises du perspectivisme lui-même, défini 

comme « connaissance afférante aux besoins vitaux de l’être connaissant ». 

Nous pouvons, dès lors, axer nos perspectives d’avenir sur plusieurs lignes 

directives, dont trois essentielles, constituent des cas problèmatiques, dans la 

pensée médicale moderne , à savoir : 

1) l’éthique et la transplantation 

2) l’avortement , c’est-à-dire l’expulsion du produit de la conception avant 

qu’il ne soit viable, ou interruption provoquée de la grossesse 

3) Euthanasie ou mort provoquée dans le dessein d’abréger les souffrances 

d’un malade incurable. 

4) Bébés - éprouvette 

 
 

La transplantation   
(voir éthique de la transplantation) 

 

 

L’avortement 

( voir éthique de l’embryon) 

 

 

 

(1) l’expression coranique « fie-toi à Dieu », signifie selon certains exégètes, 

      « fonce sans hésitation ». 



 73 

L’Euthanasie 

 

Certaines législations occidento-américaines condamnent l’euthanasie. 

L’Islam envisage plusieurs cas et sa position varie de l’un à l’autre. 

Une anecdote rapportée, à propos du Khalif Omar qui, atteint grièvement 

dans une tentative d’assassinat, se refusa à toute intervention médicale , 

conseillé par son médecin ; le sang coulait, alors, à profusion, par suite 

d’hémmorragie interne ; la médecine n’envisageait guère, alors, une 

opération médicale. Le khalif , en tant que croyant, se résigna, ainsi, à son 

sort ; le problème se pose autrement , aujourd’hui, car la médecine peut 

réagir . Néanmoins, quand il y a incurabilité sûre, dans notre problèmatique,     

on se demande, dans quelle mesure, la médecine se voit dans l’obligation 

d’allonger la vie, artificiellement. Il est vrai que, dans les deux cas, le souffle 

humain ne souffre guère l’artifice ou le factice, pour être entretenu ; et la 

médecine n’admet guère, dans les deux cas, la provocation de la mort du 

patient incurable. Mais, là, l’idéologie médicale, varie chez les uns et les 

autres;  car le croyant musulman, qui se résigne même aujourd’hui à la mort, 

s’il se sent cliniquement incurable, ne le fait , que grâce à une foi 

inébranlable , qui, sans fatalisme, se fie à la Providence divine. 

D’ailleurs, Alexis Carell, un des prix Nobel du XXème siècle, crut devoir 

reconnaître, dans son ouvrage intitulé « la Prière », que là, où la thérapie 

classique faillit, l’invocation d’Allah s’avère opérationnelle. 

Mais, certaines législations, donnant à l’Euthanasie une définition moins 

condamnable, essaient de contourner la loi, en remontant à l’étymologie du 

mot, qui nous invite à la définir, comme l’art de donner une bonne (eu) mort 

(thanatos). 

Effectivement, la question de l’Euthanasie place les législateurs devant deux 

obligations contradictoires : le respect de la liberté et le respect de la vie. 

Le Danemark, Plusieurs Cantons suisses, la moitié des Etats ou territoires 

australiens et tous les Etats américains, ont adopté des lois reconnaissant à 

chacun le droit d’exprimer, par avance, son refus de tout acharnement 

thérapeutique. L’Etat américain de l’Orégon a recemment légalisé le suicide 

médicalement assisté. 

En Angleterre, l’euthanasie, dite passive ( où on peut hâter la mort d’un 

malade, en renonçant à certains traitements), est admise par la Jurisprudence, 

non seulement, lorsque le malade est capable d’exprimer son refus, mais, 

aussi, lorsqu’il l’a exprimé, de façon anticipée dans un testament. 

D’ailleurs, d’une façon générale, la tradition prophétique, reconnaît au 

médecin toute latitude, pour ordonner des prescriptions, qui peuvent, même, 

aller à l’encontre de la Charia (droit musulman), en cas de force majeure.  

 



 74 

En conclusion, l’option islamique peut se résumer comme suit : l’euthanasie 

active est interdite comme un homicide ou meurtre effectif, perpétré par le 

médecin, quelle que soit l’intention ou la méthode par laquelle l’on met fin à 

la vie du patient. Allah a donné la vie à l’homme, c’est à Lui, 

Miséricordieux, de la lui reprendre, comme Il le veut. 

Quant à l’euthanasie passive, elle consiste à ne pas maintenir, 

artificiellement,  la vie du patient, même par une médication , qui n’améliore 

guère sa situation. Les soins médicaux ne sont guère obligatoires, même s’il 

y’ a espérance de guérison. Le Khalif Omar a préféré se résigner à son sort, 

par conviction d’uncurabilité, mais d’autres compagnons ont préféré 

patienter et endurer pour gagner la récompense divine. 

L’abstension de se soigner n’est donc pas interdite, quelle qu’en soit la 

raison. La réciproque, aussi, n’est pas prohibée ; la jurisprudence ne la 

considère guère comme une option de moindre valeur canonique, les deux 

tendances sont, toutes deux, effectivement optionnelles. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 75 

 BEBES-EPROUVETTE  
 

 La procréation artificielle, peut se justifier, dans le contexte de deux époux 

légitimes, pour des raisons médico-sociales. Selon une jurisprudence, qui 

s'élabore, actuellement, dans la plupart des pays de l'Islam, une femme qui 

risque la mort , en assurant la conception et la formation du bébé,  du début à 

la fin, peut se faire assister par une thérapie moderne, qui ménagera sa santé 

à condition que le sperme de son époux, ait pour receptacle, l’ovaire de son 

épouse elle –même.  Tout le processus est mis en avant, pour faire émigrer, 

au moment crucial, le noyau sperme ovule, en début d'élaboratlon, de la 

matrice à une éprouvette, pour le ramener de l'éprouvette à la matrice, quand 

le danger que risque la mère est depassé. Ce qui est essentiel en Islam; c'est 

que 1’enfant soit issu du contact sexuel entre l'époux et l'épouse. Ce principe 

est ici bien assuré, car l'intervention d'une tierce personne, aussi bien femme 

qu'homme, qui aurait été la cause de l'illicite est éliminée. Ainsi, donc, est-il 

de tous les autres cas, et ils sont nombreux, où une tierce personne intervient, 

soit comme porteuse de ce noyau embryonnaire d'une autre femme, soit en 

tant qu'élaboratrice ou continuatrice de cette élaboration, dans sa propre 

matrice. Le croyant pourrait se demander pourquoi tout ce processus 

artificiel, pour procréer ? Si Allah ne fait guère disposer les époux de 

moyens naturels, pourquoi en rechercher des moyens artificiels ? le bon 

croyant est tenu de procréer ; il est tenu d'accroître la force démographique 

de la communauté islamique. Il aspire, constamment,  à avoir une 

progéniture. Il doit se demander pourquoi ne pas essayer de la réaliser, si la 

science met à sa disposition une méthode médico-sociale qui lui permet, tout 

en dépassant les risques, de réaliser ce à quoi il aspire. 

Mais, il y a, d'un autre côté, l'impératif de légalité et de légitimité que le 

croyant est tenu d'observer, tout en engendrant, d'une façon ou d' une autre ; 

pour le créateur et l'initiateur de la science et de l'invention de l'homme, 

n'est-il pas légitime, de  recourir, pour procréer, à tous les moyens dont Il 

(Allah) nous pourvoit, par Sa Grâce et Sa Providence. C'est pourquoi, nous  

n'allons pas à l'encontre, de l'Islam, si pour des contingences et exigences  

sociales, nous  recourons à une thérapie qui n'a d'artificiel  que le nom. 

 

Ainsi, l'insémination artificielle, qui soulève, aujourd'hui, autant d'espoirs 

que d'inquiètudes,  suscite de nouvelles notions de banques de sperme», de 

"femmes couveuses", et de "bébés-éprouvette». 

Le (Conseil Supérieur des Affaires Religieuses), en Turquie, estime, à juste 

titre, que la « naissance du bébé-éprouvette ne peut guère susciter de 



 76 

réserves, du point de vue de l'Islam,à condition, notamment, que les élèments 

mâle et femelle appartiennent à deux personnes unies par mariage». 

Néanmoins, cette légitimation est conditionnée par la certitude que le foetus, 

issu de cette opération, n'en subisse aucun mal physique ou psychique ; 

Nulle prohibition, donc, d'un tel mode substitutif, tant que la science est sûre 

de l'inéxistence de toutes répercussions gravidiques, sur le bébé, après 

naissance(2) . 

Tels sont, les concepts et préceptes prônés par l'lslam, dans cette occurrence 

essentielle de la vie de l'embryon. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
(2) La grossesse et la conception entre la médecine et le Coran » par Hamid Al Ghawabi 

(1908-1960), Gynéco-obstétricien égyptien, Imam de mosquée.  - En 1976, Maurice 

Bucaille a présenté à l'Académie de Médecine, une communication sur les "Données 
physiologiques et  embryologiques du Coran ».  

 

 

 


	REGIME ALIMENTAIRE
	LE MIEL ET LE LAIT DE LA MERE
	CONTRACEPTION ET DROITS DE LA FEMME *

	ETHIQUE ET TRANSPLANTATION

