
 

 

 

 

 

 

 

Le SOUFISME AFRO-MAGHREBIN 

AUX XIXè et XXè SIÈCLES 

Cap-Tours S.A. 

(Rabat, 1995) 

Par le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH



TABLE DE MATIERE 

            Introduction     ........................................................................………………….....   7 

I-        Sources du Soufisme .……………...........................……………………………… 17 

II-       Naissance de l'ésotérisme :  

       modes et secrets du jaillissement des goûts initiatiques ……………………..…..23 

   III-  Transcendance et compendium des vertus ………………………………………..37 

      IV-   L'initié et son comportement ................................... …………………...………….49 

      V-   Fidélité et esprit chevaleresque du musulman …………   .....……………………...61 

VI-   Vertu auditive : heureuse disposition à prêter une oreille attentive………………73 

VII-  Différence de goûts comme signes distinctifs des rites soufis ………………….83 

      VIII- Soufisme salafi ou clés du soufisme  

             la Tijanya : voie abrahamo-mohammadienne ...... ………………………………103 

  



INTRODUCTION 

Le grand savant maghrébin, Sidi Larbi Ben sayah a pris, au début de ce siècle hégirien, 
l'heureuse initiative d'élaborer une oeuvre magistrale intitulée "Boghiat el Moustafid,  en 
guise de commentaire au poème mystique composé par le célèbre alem de Chinguit 
(Mauritanie). Il s'agit d'un compendium, esquisse ou fresque vivante, claire et exhaustive, 
assise structurale de la pensée mystique. Nous allons essayer d'analyser les sept chapitres 
essentiels qui reflètent le souci constant du croyant en quête d'un comportement idéal, 
susceptible d'assurer à l'homme imbu de spiritualité, l'équilibre rationnellement humain entre 
la psyché et la matière. Sidi Larbi s'est ingénié, grâce à un esprit prospectif révélateur, 
d'introspecter les subconscients, d'élucider les secrets les plus intimes du for intérieur, de 
sonder la nature intrinsèque de l'Etre, dans sa double quintessence humaine et somato-
psychique. Le dogme lui -même est disséqué, dans le but d'humaniser l'idéal et d'harmoniser 
le couronnement plénier, chez le croyant. Toute la documentation de notre célèbre auteur, 
procède d'une expérimentation sûre, à partir du terre-à-terre et de la faiblesse de l'homme, 
où réside le secret d'une surhumanité psycho-rationnelle, à toute épreuve. Un des buts 
recherchés par l'éthique soufie dont Sidi Larbi esquisse un grand schéma évocateur, est de 
mettre en corrélation les éléments voués à un tiraillement déchirant, dans toute âme, 
appelée à émerger, en redressant toute distorsion intruse. Le monde afro-asiatique et surtout 
africain est intéressé, en premier lieu, car son conformisme aberrant cède nécessairement la 
place, dans un dialogue constructif, aux options discursives dont la valeur doit se vérifier par 
son adaptabilité à la vie moderne bien entendue. L'élite afro-asiatique a atteint un stade de 
rayonnement intellectuel tel qu'il serait opportun de fructifier ses larges dispositions, pour un 
épanouissement spirituel. C'est dans le contexte d'une réédition du patrimoine de l'Islam, 
que nous pourrons mettre en exergue le rôle de la religion, dans la cristallisation de 
l'idéalisme transcendant, qui puise sa force et sa vitalité dans cette heureuse équation 
humaine : le rationnel et le spirituel. L'idée de l'antagonisme classique de l'esprit et de la 
matière, est, sinon battue en brèche, du moins fortement ébranlée, par suite des travaux 
scientifiques qui ont mis en évidence l'unité énergétique du cosmos et la corrélation profonde 
entre la physique et la biologie, d'une part et la psychologie d'autre part .  

C'est cette superstructure psychologique - que notre auteur cherche à consolider - qui est 
l'aboutissement de ce psychisme métamathématique et énergétique subtil, vers lequel 
s'oriente la science de demain, bien loin des facteurs - fiction. La raison d'être d'un tel élan 
est le légitime souci d'un libre discernement entre le faux et le vrai où doit être éliminé tout 
traditionisme irraisonné, en tant que mode éventuel de travestissement de la pensée, qui 
s'éloigne de l'équilibre, véritable potentiel intellectuel où la réalité transcendante s'identifie à 
la sagesse. 

Nous allons donc parcourir, avec notre éminent auteur, ces phases d'objectivisation de la 
personnalité du croyant, doublé, par définition, d'un initié mystique, dégagé de tout fatras 
extatique ou érémitique, en tant qu'éléments intrus d'un subjectivisme abérrant , allant à 
l'encontre de l'Islam salafi et sunnite. Sidi Larbi a eu le grand mérite de dépeindre, avec 
bonheur, profondeur, aisance et élégance, des péripéties d'un long itinéraire qui était le 
propre exclusif des initiés et que notre éminent Cheikh cherche à vulgariser . Le style 
purement philosophique est banni et une heureuse exemplification se substitue, pour 
projeter des lumières vivantes très évocatrices, à la portée du simple initié, sinon du simple 
croyant. La prière intérieure, est, pour Avicenne, une épuration, une élévation de l'âme qui 
conduit le cœur jusqu'à la contemplation de l'Etre Absolu; et, par cette connaissance et cette 

intellection et cette science, une béatitude s'épand sur l'âme et l'effusion sainte descend du 
Ciel Supérieur, jusqu'en l'intime de l'âme raisonnable.  

Cette prière conduit donc l'âme jusqu'au sein de l'intimité du monde, de la domination et des 
mondes plus élevés de la Toute Puissance Divine; l'âme humaine raisonnable est apte à 
recevoir, par degrés, une communication, toujours plus haute, de cette lumière du flux 
émanateur, dont elle-même est formée et qui découle en nécessaire surabondance de 
l'Essence Divine; c'est là la nature même de la connaissance mystique chez Ibn Sina. Cette 



conception avicennienne de la transcendance de l'être vers Dieu, trouve une certaine 
complémentarité dans la dialectique apparemment contradictoire d'Ibn'Arabi. "Le Dieu 
révélé - dirait le grand gnostique andalous - est un Dieu qui pense et qui œuvre, qui supporte 
les attributs divins et est capable de relations."  

La causalisation ou la simple orientation imprimée à l'être par l'actuation des Noms de Dieu, 
constitue un catalyseur essentiel où les canalisations confluentes n'infirment guère le 
principe d'unicité du système, dans sa supra-structure, malgré la discordance de certaines 
terminologies, des sources d'inspiration secondaires. Dieu nous a ordonné l'usage de tous 
moyens de nature à nous aider à réaliser nos vœux. Ce sont des causes ou mobiles à 
propriétés déterminantes, étant eux-mêmes le effets du Nom qui les actue. Chacun de nos 
actes est "mobilisé", grâce à un Attribut dont il est la manifestation théophanique. 

La révélation coranique demeure la structure de base chez les deux philosophes qui 
représentent respectivement la pensée philosophique et la conception soufie non altérée par 
l'intellect. Le système Avicennien et Hatimien est caractérisé, certes, par une double 
dialectique de lumière et d'amour. Mais, tandis que la pensée d'Ibn 'Arabi est de 
quintessence soufie, celle d'Avicenne ''n'aurait pu se saisir, sans le mouvement initial de 
mystique naturel qui le traverse". La philosophie d'Avicenne est une philosophie d'influence 
musulmane où le donné coranique devient une base philosophique qui s'unit à certaines 
influences hellénistiques, de sorte que la pensée avicennienne ne saurait se comprendre 
sans l'Islam. 

Le Prophète Mohammed ainsi que les autres Apôtres et Messagers de Dieu, ont atteint 
l'étape sublime, dans leur ascension vers Dieu. Par le même processus, quoique limité et 
miniaturé, l'initié voit s'ouvrir, devant lui, tous les accès, vers la grande ouverture. L'homme, 
dont la vision est voilée, n'est - d'après Ibn 'Arabi - qu'un simili-homme; Avicenne s'ingénie à 
manier un langage strictement soufi, quand il nous parle de la procession initiatique ou 
apostolique. Il rejoint les soufis les plus ,,orthodoxes", en précisant que seul le Prophète est 
apte à pénétrer et vivre l'harmonie secrète qui relie l'homme au Cosmos; cette harmonie que 
l'observance des actes religieux tend, sans cesse, à actualiser; les actes cultuels consistent 
ou en mouvements comme les prières rituelles ou en privation de mouvements, comme le 
jeûne. L'initié, habitué à orienter son intellect, pour recevoir l'illumination des substances 
séparées, en viendra, dans le miroir purifié de son âme, à s'élever jusqu'à la compréhension 
intime des fondements de la loi religieuse. Il restera, cependant, toujours tributaire du 
Prophète quant au contenu et au détail de chaque acte cultuel; mais, le sage et le saint ne 
sont guère dispensés des prescriptions imposées à tous-, quand bien même son intellect en 
arrive à refléter, comme un miroir transparent, les lumières du divin, il doit continuer à se 
soumettre aux obligations religieuses. L'observance des prescriptions positives de la loi 
religieuse, la pratique des actes cultuels, faciliteront au croyant sincère la mise en relation 
avec le corps du ciel, la captation de l'influx des sphères célestes et l'intensification de la 
sympathie qui relie le microcosme. C'est là, dans sa double acception philosophique et 
mystique, le contexte cosmique des Noms divins, dans leur actuation des mondes. 

Dans quelle mesure ces données coïncident-elles, sinon avec la Grande Réalité, du moins 
avec les réalités transcendantes relatives, c'est-à-dire le processus de relation 
Dieu-créature?. Comment réaliser cette relation?. Quel est le rôle des Noms de Dieu ?. 
Comment peuvent-ils influer dans "l'idéalisation" des comportements cosmiques de l'homme, 
l'harmonisation de ses rapports avec ses semblables, l'humanisation de l'échelle des 
valeurs, dans les sphères du sensible et du visible ?.  

Comment concevoir l'homogénéité psychologique du Monde et de l'homme?. Comment, 
dans ce contexte, concilier la métaphysique des Noms de Dieu avec ses implications 
cosmiques ?. La réalité étant une, en quoi les données de la ''Haqiqa (réalité) sont-elles 
complémentaires de celles de la -Charia" (loi coranique)? ; autant de questions, autant de 
problèmes ardus dont les solutions rie seraient que partielles, étant donné le caractère 
strictement relatif des investigations humaines ?. Nous voudrions, autant que possible, 
limiter, sinon éliminer, certaines subjectivités d'ordre mystique et philosophique susceptibles 



de fausser les jugements, de par leur psychisme incontrôlé ou leur métaphysisme sans 
mesure ?. Pour ne pas sombrer dans l'abstrait, nous allons essayer, de passer en revue, 
certaines expériences mystiques récentes, étayées par quelques tests personnels, que nous 
soumettrons au double contrôle. du positivisme rigoureux de la "Charia" et du rationalisme 
de la science moderne . La science ésotérique est le fruit et le couronnement d'une stricte 
application des données exotériques de la Charia. L'observance minutieuse de la loi révélée 
et l'alignement sur ses concepts provoqueront indubitablement, chez le croyant, l'illumination 
d'un cœur sur lequel viennent se projeter les clartés de la foi. . Cet exotérisme, dûment 
appliqué, a pour effet certain, la purification d'une part, de l'âme, par élimination des vices et 
concrétisation des vertus, et, d'autre part,  une sublimation et une luminescence intimes, 
dont la fruition spontanée et immédiate, est le jaillissement d'idées concises qui se reflètent 
sur le miroir poli de l'âme dégagée de toute flétrissure. Suivant un rythme alterné de lumière 
et d'obscurcissement , l'initié réalise nécessairement un certain degré de connaissance, 
grâce auquel le voile finit par s'estomper, laissant poindre les éclats ou lueurs des Noms de 
Dieu! Dans cette transcendance de lumière, les projections se précisent, "les reflets prennent 
forme et l'éclair devient étoile filante". Le chemin de l'initié est jalonné d'une gamme d'éclats 
psychiques de ravissement, d'extase et de dégrisement. Quelques éléments artificiels 
peuvent fausser ce processus transcendant; l'alignement sur la révélation coranique et la 
tradition prophétique demeurent, d'après Ibn 'Arabi - le seul critère différenciant l'état qui doit 
en découler, des procédés hypnotiques ou des pouvoirs extra-normaux du Yoga indien ou 
autre. En effet, Avicenne n'écarte point, dans l'évolution de l'initié, le perfectionnement de 
l'âme cristallisé par ces pouvoirs : mouvements giratoires rapides, fixation par l’œil de 
"Chiva" d'un objet brillant ou noir ou tout autre procédé pouvant aider à dégager, 
artificiellement, l'âme de son corps et recevoir des illuminations. Certains Mages ou sorciers 
parviennent, grâce à une pratique de concentration très poussée, à se détacher de leur 
ambiance, en éliminant l'effet des organes sensoriels. Le subconscient réagit, alors, avec 
toute la force de ses potentialités distraites par le sensible. Mais, seul l'initié est apte à faire 
intervenir son ‘’goût  intuitif", développé dans l'ambiance luminescente de son âme purifiée. 
Voyons donc, comment Sidi Larbi tend à expliciter ces données exotériques.  

En parlant de la science infuse ou révélée (qui n'est que le reflet de l'attribut de 
l'Omniscience), de la lumière divine, des étapes de la révélation, il dit :  

"la révélation pour l'Apôtre, se traduit, soit par la transmission du "livre Sacré", effectuée par 
l'intermédiaire de l'Ange, soit par l'audition du secret, soit par le contact où l'ordre divin est 
"suggéré", sans intermédiaire, soit par une insufflation directe qui peut émaner de l'Ange 
lui-même. L'inspiration s'identifie, alors, à une connaissance infuse, sorte de flux dont 
l'amplitude est conditionnée par le degré hiérarchique du Messager de Dieu; il existe d'autres 
sortes de révélations qui sont : 

I) Le fruit de contemplation des degrés et des propriétés des Noms et Attributs, provoquant 
un divin "flot de lumières", sous forme d'inspiration qui décèle des "états de mystères". 

II) L'avènement d'une idée émanant d'une source supérieure vague et projetant une vive 
lumière sur les contours de certains secrets et prévisions. 

III) L'inspiration peut, enfin, s'identifier à une sorte de spéculation sur les nombres cosmiques 
et les inférences de l'Attribut ou les propriétés inhérentes aux Noms. L'état prophétique  
appelle donc une théophanie qui contraste avec l'extase du mystique. L'aptitude 
apostologique est d'une amplitude sans pair.  

Selon le célèbre El-Jilani Abdelkader, le gnostique, habitué à la grâce et aux Attributs de 
Beauté, ne saurait résister à l'apparition de la Grandeur de l'Essence. Le grand Maître 
Mystique Sidi Ahmed Et-Tijani spécifie, en commentant cette thèse, que seul le "pôle parfait" 
peut être le réceptacle de la théophanie de la Réalité de la Magnificence, quand il aura 
atteint le degré sublime de cette étape, à savoir le "cachet" ou l'ultime des stades. 



La "Boghia" et, notamment, les "Sept Requêtes" récapitulent donc les données du "Soufisme 
islamique appliqué", sur le plan d'un exotérisme pragmatique et éclectique. Les autres 
sources de base de cette Nouvelle Ecole du XlXè siècle sont : 

1) "Jawâhir el Maâni" (Perles des Idées) du Fassi Sidi Ali Berrada Harazim  

2) "el Jâmi" (Le Compendium du Saharien Sidi Mohammed Bel Mechri) 

3) (er-Rimâh) (les Lances) du prince soudanais, Omar el Fouti ou Founti (de Fouta-Djalon 
(mort en 1845 ap.J./1261 h). 

Ce sont là quelques célèbres disciples du grand Cheikh Sidi Ahmed Tijani (Décédé en 1814 
ap. J.C./1230h), chef de la grande Confrérie, édifiée il y a moins de deux siècles. Se référant 
à G.Bonnet Maury, dans son ouvrage "L'Islamisme et le Christianisme en Afrique", le grand 
leader arabe Chakib Arsalâne affirme, dans son livre "Le Monde Musulman Contemporain" 
(T2 p.398) que l'Afrique aurait été entièrement islamisée, sans ce coup porté par la France à 
l'influence de la Confrérie Tijanie ... ;" le fait - ajoute-t-il - est comparable à l'élan 
d'islamisation de l'Europe, arrêté, à Poitiers, par Charles Martel".  

  



CHAPITRE 1 

SOURCES du SOUFISME 

Le soufisme mohammadien est le compendium des traditions du messager d'Allah, irradié 
dans l'ambiance prophétique luminescente, dont l'effet initiateur se prolongea, selon le 
hadith, durant les trois premiers siècles de l'Hégire. Les compagnons du prophète, les 
suivants du 2ème siècle (Et-Tabiynes) et leurs successeurs, avaient, pour seuls stimulants et 
animateurs, les récits encore vivants dans les coeurs des adeptes; mais, passés ces 
premiers siècles, l'initié est propulsé dans la masse confuse des traditions où l'apocryphe, à 
l'authenticité douteuse, primait le véridique. Le cheikh Abdelkarim Ibn Hawazine, dit 
el-Kocheiry, ne manqua pas de révéler, dans sa Rissala, les secrets de cette mutation : les 
croyants, imbus d'un sens ésotérique, lors de ses sources prophétiques, se réfugiaient dans 
des liturgies plus ou moins authentiques, issues de la Sunna ou des comportements effectifs 
et affectifs du messager d'Allah ; d'où : pluralisme de "Wirds" et "Wadhifas". Cette phase où 
les rites soufis se multipliaient, dans un certain désarroi et confusion d'esprit, parfois 
excentriques, sinon hérétiques, se prolongea jusqu'au VIIIe. siècle de l'Hégire, émaillés de 
véritables soufis, dont Ibn Machich et son disciple Châdhili (tous deux du Nord du Maroc), 
promoteurs de l'Ecole soufie islamique, tant en Orient qu'en Occident. 

Les pionniers du soufisme surgirent, alors, à la suite d'une période de décantation, perturbée 
par des secousses cahotantes, essayant de promouvoir, dans un esprit critique, les tests 
réels d'un soufi agissant et adéquat. L'un de ces éminents précurseurs est AHMED BEN 
AHMED BEN MOHAMMED EL-BORNOSI ELFASI, connu, alors, sous le nom de Zarroûq, 
originaire de la tribu des Brânès, né en 1442 ap.J.C../846H, et mort à Mesrâta (Tripoli), en 
1493 ap.J.C./899H. Grand jurisconsulte, soufi très vénéré dans toute l'Afrique - notamment 
au Grand Maghreb - il fut unanimement considéré comme le "prévôt" (mohtassib) et critique 
du Soufisme (mysticisme islamique). 

Ses oeuvres, dans toutes les branches des sciences canoniques, avaient enrichi le 
patrimoine de l'Islam, par leur diversité et leur profondeur. Plus d'une cinquantaine 
d'ouvrages dénotent, chez le Cheikh Zarroûq, grand précurseur et critique implacable des 
déviations soufies, une audace sans pair, dans la concrétisation du vrai visage du 
"Tassawwôf'', devant s'identifier au legs authentique et bien entendu de l'Islam. Cette 
symbiose entre les deux tendances a toujours créé une équation harmonieuse alliant deux 
antagonismes factices : le spirituel et le temporel. 

Le Soufisme salafi, c'est à dire issu des sources de l'Islam, n'est autre chose que l'Islam 
lui-même, dégagé du fatras confus e incohérent.  

Les bibliothèques marocaines, tant publiques que privées, conservent en manuscrits la 
plupart de ces oeuvres. 

Dans une auto-biographie, Zarroûq a essayé d'esquisser comme son contemporain le grand 
historien Ibn Khaldoun - une fresque vivante sur les péripéties et vicissitudes de sa vie, 
donnant l'exemple le plus éclatant de certains aspects de la vie idéale du vrai Musulman, 
empreinte d'un humanisme universel agissant. Les oeuvres de Zarroûq tendent à clarifier la 
position de l'Islam, sur deux thèmes qui ont toujours été l'objet de tiraillements et de 
controverses : à savoir, d'une part, la nature des hérésies qui ne doivent pas s'identifier à 
une simple opinion non admise, et, d'autre part, la définition de la vie exemplaire que le bon 
Musulman doit mener et qui est, nécessairement, une image de contingences de l'heure, 
dans le large contexte des potentialités et des virtualités de l'Islam. Nous citons quelques 
spécimens de ces ouvrages : 

- Interprétations et commentaires des "Vérités et Affinités" de Mohammed Ben Ahmed 
Meqquari, cadi de Fès (mort en 1357 av. J.C./751 H,). 



- Avis et conseils adéquats sur l'hérésie (voir son ouvrage "Réplique aux hérétiques", 
Zeitouna 111, 49). 

- Les innovations hérétiques et la Sounna.  

- Potentiel de l'Initié (100 chapitres sur les hérésies des Fouqara soufis). 

- Le droit musulman et le soufisme  

- Sciences des noms 

- Epîtres sur les jugements, sermons éthiques et subtilités du Tassawwôf (se référer au 
compendium des "Manafi'' de Zarroûq, à Dublin 4130). 

- Syncrétisation de la Charia (législation islamique) et haqiqa (réalité ésotérique).  

- Epîtres sur les jugements, poème sur les défections de l'âme, commenté par El Kharroubi.  

- Particularités des Noms de Dieu B.G. de Rabat (D 952), Tétouan N° (826), Zeitouna (111, 
158). 

- Aide de l'Initié dans le chemin de l'illumination et de la stabilisation morale. 

- Commentaires au nombre de trente six sur les "Hikam" d'Ibn 'Atâ allah. 

-                      Commentaire sur (la Dogmatique Sacrée) d'Al Ghazali.  

- l'Epiphanie. 

- Appel aux Fouqara (Bibl. de Berlin, N° 3345).  

Mais, grâce à l'esprit encyclopédique de Zarroûq, d'autres thèmes furent l'objet d'épîtres ou 
de traités dont nous donnons les exemples suivants : 

- l'art (bibl. hassanienne de Rabat, N° 10 12).  

- Explication de l'Authentique d'Al-Boukhari, Publiée au Caire, lm. Hassân.4 vol. 1975.  

- Epître sur l'Astronomie (Tétouan 485).  

- Traité sur le Droit musulman (B.G. Rabat d 2129/B.N. Tunis (M. 1885) ( à propos de l'Epître 
d'Ibn Abi Zeid le Kairouanais), Publié au Caire (1332 H./1913 ap.  J.C.. 

- Commentaire du Compendium Juridique de Khalil. - Fihrist. 

- Sur la thérapeutique expérimentée ( Zarroûq n'est pas sûrement l'auteur. Bibl. d'Alger 
1322)/ Caire VII, 14. 

- Conseil à l'initié idéal (B.G. de Rabat D. 2259/D. 1299/D. 1602/D. 182/D.607, Bibl. de 
Tanger III, 15/ Zeitouna III, 156. 

REFERENCES: 

         Ibn'Askar, Dawhat en-Nachir p.38/El 'Ayyachi, Rihla T. 1, P.96/T.Il,p.378/Ahmed 
Baba, Naïl el-ibtihâj, p.71/lbn elQâdi.Jadhwat el-iqtibâs.p.64/ Mohammed el'Arbi 
el-Fâsi, Mir'ât el-Mahâsin, p. 192. 



         Dorrât el-Hijâl, T.I,p.42/el-Kettani, Fihris el Fahâris T.I., p.341/Chajarât en-noûr, 
p.267/ 

         Ez-Zarkli, el-I'lâm, T.I.p.87/ Chadharât ed-Dhahab, T.7,p. 363/E  

     Ibn Mariem, AI-Bostân, p.45/ es-Sakhawi Ed-daw' el-Lami' T.I., p.222/ el-Kettani, Salwat    

     el-Anfâs T.III, p. 183. 

     Ben Abi Cheneb, Idjâza, p.51/ 

     Brockelmann, ar. litt.TII., p.253. 

     Trenga, les Branès in Archives Berbères, T.I,p.293 (1915-1916). 

  



CHAPITRE II: 

NAISSANCE DE L'ESOTERISME: 

MODES ET SECRETS DU  

JAILLISSEMENT DES GOUTS INITIATIQUES 

Ce chapitre est fondamental dans le processus d'ascension de l'initié. Les contours de tout 
comportement subséquent doivent être délimités avec un soin rigoureux. L'analyse des 
étapes à parcourir est le conditionnement psychosomatique de tout progrès adéquat dans la 
"voie"; c'est le seul mode permettant de dépasser, avec bonheur, le stade d'ankylose 
superficielle, c'est-à-dire la situation dans laquelle le croyant se sent figé, sous le poids de 
l'inertie des choses de ce monde. Les accès se libèrent, alors, vers le summum de l'esprit 
même des idées et de la quintessence des sciences auxquelles aspire l'homme parfait . 
L'initié, en quête de cette connaissance profondément subtile, se doit, dès le premier pas, de 
s'abstenir de tout dénigrement systématique; il n'est, certes, pas encore, en mesure d'en 
sonder le pour et le contre; c'est, pourquoi, il doit écarter toute dénégation gratuite, car tout 
jugement, pour être judicieux, doit procéder d'une connaissance approfondie. L'initié est 
confronté, au début, avec des propos allusifs très ambigus et des subtilités qui tranchent 
démesurément du normal, pour atteindre, parfois, le surnaturel; y accéder d'emblée 
s'identifierait à un acquiescement qui n'est guère le propre d'un esprit qui se respecte et qui 
recherche le vrai. Au contraire, le nihilisme ne doit pas être l'aboutissement d'une attitude par 
trop négative. L'initié doit donc se contrôler, peser ses options, dominer ses élans 
prématurés et demeurer en expectative, le temps qu'il faudrait, entre les deux alternatives. Il 
se rendra, bientôt, compte que tout préjugé hâtif serait - comme dirait Ibn 'Arabi - une 
privation, et que les degrés extrêmes, dans l'échelle soufie, se situent entre la résignation et 
l'acquiescement. C'est ce cheminement échelonné qui fait, donc, l'objet de cette étude 
préliminaire. La science, dans ses dimensions islamiques, comporte une double série de 
propriétés caractéristiques : l'exotérisme et l'ésotérisme. La science exotérique ou sciences 
des phénomènes et actes exclusivement externes, englobe, comme base essentielle, la 
science de la Charia, axée sur une première source, purement coranique et une deuxième 
traditionnelle, cristallisée par des faits et des propos authentiquement attribués au Messager, 
Apôtre de l'Islam. Les concepts aussi bien cultuels que comportementiels tendent à définir 
l'origine du Fiqh (droit musulman), comme fin extrême que le croyant se doit d'atteindre. Les 
branches instrumentales de la science exotérique sont au nombre de douze dont la syntaxe, 
la grammaire, la rhétorique, la linguistique etc... 

L'ésotérisme est une connaissance psycho-spirituelle qui se dédouble en science éthique 
basée sur les principes originels du béhaviorisme social d'une part, et, d'autre part, en 
science épiphanique. La première partie s'identifie, de par sa nature, à l'effort soutenu en 
vue d'assurer une purification du cœur et une éducation de l'âme : C'est, en fait, s'ingénier à 
rebuter tous les caractères ignobles, blâmés ou décommandés par le Chrâa tels la vaine 
gloire, l'estime de soi, le complexe de supériorité, l'amour des éloges et la fierté prétentieuse; 
mettre en pratique les données éthiques de la science, c'est réaliser la sublimation des 
vertus tels le dévouement, la pureté de l'intention, la gratitude, l'endurance, l'ascèse, la 
crainte pieuse et l'autosuffisance. Dieu n'assure-t-il pas au pratiquant, d'après une tradition 
du Prophète -"le legs sûr d'une connaissance des inconnues, comme prime de l'observance 
des préceptes révélés?". L'intégrité et la rectitude sont le substrat des caractères 
péremptoires dont l'infraction requiert la pire des damnations.  

Cette infrastructure cultuelle, c'est-à-dire cette pratique adéquate sans religiosité excentrique 
ni bigotisme aberrant -de la loi canonique- débouche indubitablement sur une seconde étape 
: l'ouverture épiphanique, sorte de certitude positive ou luminescence dont les reflets 
éclairent le subconscient , grâce à une épuration du for intérieur. Cette lueur étincelante 
illumine les recoins de l'âme, par des projections fulgurantes qui  font ressortir, sur l'écran 
d'une psyché décrassée, l'image d'idées condensées, esquisses d'une foi agissante. L'initié 
réalise, alors, la gnose, connaissance ou sagesse de la divination mystique ou science innée 



des Noms et Attributs de Dieu; là, les rideaux se lèvent, pour dégager les secrets les plus 
intimes; le processus d'évolution psycho-spirituelle constitue, ainsi, le minimum d'un 
ésotérisme qui se définit par une connaissance représentative des vraies réalités, 
exotériquement parallèles à la théologie scolastique ou science dogmatique. L'ésotérisme, 
dans sa double structure est, donc, la raison finale et la fruition d'une pratique adéquate des 
commandements exotériques. Le croyant, en s'astreignant à la loi islamique, dans ses 
limites dûment reconnues, en s'alignant strictement sur l'éthique sociale telle qu'elle est 
esquissée dans les sources authentiques, s'illumine le cœur, par insufflation divine des 
clartés de la foi. La conscience, grâce à cette luminescence, est à même, alors, d'intercepter 
les secrets des sciences et les merveilles de la connaissance. Les contours dogmatiques se 
précisent, dans le cadre de la théologie scolastique; une connaissance secrète, spéculative, 
émane d'une autre connaissance présentielle, c'est-à-dire qui s'impose sans réalisation de 
l'image par l'intellect. Le discursif, ainsi dépassé, est sidéré, car, pleinement immergé dans la 
présence englobante d'une appréhension d'évidence immédiate, à priori et innée. Le soufi 
n'est dans sa pure nature, qu'un fqih pratiquant inspiré par la bonté divine et qui hérite d'un 
legs spontané, un pouvoir de perception directe. Il est, alors, assimilé, sur le plan ésotérique, 
aux imâms, grands jurisconsultes des rites canoniques; il devient, par conséquent, à même 
de s'arroger le droit de légiférer dans les secrets de la "voie", sans conformisme aveugle, au 
même titre que les grandes autorités de la chariâ, au niveau exotérique.  

Le cachet de la sainteté est, certes, conditionné par l'accès à ce stade ultime, où seul est 
pris en considération le consensus de la communauté musulmane, faute de texte législatif 
coranique ou apostolique. Plus le saint réalise sa pleine sublimation, moins il se sent en 
dépendance, car, il puise directement ses connaissances dans les sources mêmes utilisées 
par les "mojtahidines" ; un véritable initié doit donc, au préalable, exceller, dans les sciences 
islamiques, avant de pouvoir légiférer  ésotériquement. Tout effort de déduction ou 
d'induction juridiques est fonction de cette double connaissance de cause. Les deux voies se 
complètent, pour converger vers le réel. Aucune ne peut subsister sans l'autre; la chariâ est 
le seul lien commun avec Dieu. Le grand Imam soufi, AI-Joneïd, n'a-t-il pas affirmé que la 
science mystique a pour unique fondement le Coran et la Sounna, infirmant et stigmatisant 
les prétentions des dénégateurs. C'est la différentiation essentielle avec les promoteurs des 
pseudo-règles de Sagesse. Seul le goût intuitif, se cristallisant en expérience initiatrice, 
réalise la vérité transcendante (AI-Haqiqa). Le Soufisme est la quintessence de la Chariâ, sa 
supra-structure. L'ésotérisme n'est, guère, un sens caché insaisissable comme le prétendent 
certains hérétiques. C'est le fruit d'une accommodation du croyant et de son adaptabilité 
agissante à l'éthique universelle, code sublime des Messagers de Dieu. Ibn Abd-es-Salâm, 
Sultan des Uléma et Ghazali, qualifié de "Preuve de l'Islam" sentirent, avec amertume, la 
vanité d'appliquer à la réalité un sens unique où l'initiation n'englobe guère la double 
connaissance exotérique et ésotérique. Une dialectique sophistique est creuse, car, 
purement verbale; une "mystification" superficielle est aussi aberrante. Une mystique 
canonisée est seule concluante. Le Fqih est le fondement de la "voie". Les textes des grands 
maîtres de la "Tariqa" (voie) sont, en l'occurrence, explicites et unanimes. Il s'avère, donc, 
que l'avènement du soufisme est fonction d'un conformisme inconditionnel aux sources de 
l'Islam et d'un attachement indélébile aux liens sacrés de la foi, deux conditions impératives 
et péremptoires, pour une luminescence du subconscient. Mais, dans tout ce processus 
d'évolution, la piété demeure l'échelle d'actuation des valeurs et de la transcendance. Ibn 
Ataâ allah a dit, dans ses Sages Adages : "Comment une conscience peut-elle s'illuminer, si 
les images des Cosmos se reflètent sur son miroir" "Comment l'initié peut-il transcender vers 
Dieu, alors qu'il est enchaîné dans ses caprices et désirs ?. Comment ose-t-il prétendre 
intégrer la Présence de Dieu - qu'il soit exalté!-, alors qu'il n'est pas dégagé des impuretés 
de ses indifférences ? Comment aspire-t-il percevoir et sonder les secrètes finesses, s'il ne 
se repent guère de ses bénins péchés et négligences ?". 

La perception de la gnose ou science des vraies réalités, est le propre de l' initié qui accède à 
l'étape du repentir ferme, sorte de rétractation ou retour à Dieu, doublés d'attrition sincère. 
C'est la fruition d'une crainte pieuse qui est le substratum de la foi. La constance dans la 
conviction dogmatique et la certitude dans la foi sont l'apanage exclusif d'une connaissance 
foncière. Cette constance et cette fermeté, dans la connaissance sont le propre des 
"évolués" dont les esprits sont bien assis - d'après Abou Bekr el-Wâssiti - dans le secret le 



plus intime des mystères divins. Pour bien s'assurer les aspirations ascensionnelles, ces 
évolués s'engagèrent résolument, dans le plénum des sciences conceptionnelles, pour 
dégager les idées thésaurisées et extraire les perles de la sagesse. L'Imam Ahmed du rite 
hanbalite n'a-t-il pas accueilli, avec déférence les propos d'Abi Souleimân, rapportés par son 
éminent disciple Ibn Abi Hawâri : "Si les âmes s'ingénient à rebuter, constamment, les 
péchés, elles se voient accorder, par la grâce divine, une large latitude d'évoluer dans les 
sphères de l'invisible, pour capter, directement, les prodiges de la sagesse théosophale 
infuse". Ce sont là des connaissances d'évidence immédiate que Dieu inculque à Ses élus, 
atteignant, alors - selon le hadith sacré. Un stade sublime gracieusement inspiré par 
l'Omniscience dont la clarté rayonnante éclipse les ténèbres. C'est le caractère exclusif de 
toute connaissance innée qui ne passe aucunement par la voie des média-discursifs, 
grâce -dit Ibn 'Arabi une effusion sacro-sainte d'où est exclus tout processus imaginatif 
aberrant. Il ne s'agit guère là - précise encore Ibn 'Arabi - de simples soufis, mais de l'élite 
pure, chez laquelle le caractère supra-rationnel des actuations s'identifie aux qualifications 
apostoliques. Néanmoins, cette gnose demeure celle appelée "le fiqh Fi ed-dine" dont le 
degré le plus parfait réside dans la capacité initiatrice de revivification et d'orientation, dans 
le chemin de Dieu. "La caractéristique de l'ésotérisme - précise Chaarâni dans ses Yawâkit 
(Hyacinthes) - est d'exceller dans la connaissance des moyens astucieux pour 
s'accommoder aux directives du Coran et de la Sounna; tandis que les hommes de science 
exotérique, se contentent de vous annoncer les commandements du Chrâa, sans prendre la 
peine de vous montrer la meilleure voie à suivre; tel un médecin qui connaît son code 
thérapeutique par cœur, en ignorant la méthode appropriée pour guérir le malade.  

Un ésotériste est un pédagogue doublé d'un psychiatre capable de diagnostiquer un mal ou 
malaise psychique et d'ordonner une médication adéquate; il est, en effet, pleinement 
conscient de la nature de certains recoins intimes de la psyché, ainsi que des convenances 
dues aux "Présences Divines", c'est-àdire aux divers plans d'adaptation de l'être aux charges 
et devoirs canoniques. A chaque plan ses exigences que seul l'ésotérisme décèle. D'un 
exotériste, vous apprenez le code, mais d'un ésotériste, les moyens de bien pratiquer ce 
code. Cette excellence de l'ésotérisme dans les options et les actuations cultuelles et 
comportementielles, se double, donc, d'une connaissance profonde et exclusive de la gnose 
des vraies réalités, c'est-à-dire des sciences divines sur le plan des manifestations 
épiphaniques, autrement dit, la vision directe, la vision du Réel dans le contingent, de 
l'Absolu dans le relatif, du Créateur dans la créature; d'où un comportement révérenciel et 
compatissant de l'être (c'est-à-dire humain), vis-à-vis de son semblable, objet d'amour de 
l'Etre. C'est là le degré sublime de l'Unicité ou de l'Univocité où l'unité transcendantale de 
l'Etre n'exclut nullement l'existence contingente des êtres. 

Il est à noter, cependant, que l'approfondissement des sciences islamiques n'est pas une 
condition sine qua non, pour accéder à l'ésotérisme. Il y a un minimum de connaissance 
nécessaire et suffisant, devant être concrétisé, chez l'initié, par un atout indispensable dans 
toute élaboration touchant le comportement et le culte. Le saint parfait, c'est-à-dire le croyant 
fermement attaché à l'esprit de la loi et qui est, en perfectionnement continu dans cette 
voie - réalise, par captation épiphanique et inspiration divine gracieuse, une vision 
englobante du chraâ, dans ses sources, ses applications, ses motivations et ses modes 
déductifs. C'est, d'après notre Maître Sidi Ahmed Tijani, le Grand pôle, réceptacle du secret 
coranique, interprète inspiré de l'herméneutique spirituelle du Livre Sacré. Connaître le 
Coran par cœur n'est pas absolument nécessaire, pour une exégèse ésotérique de la 
Révélation. Les Elus de Dieu évoluent dans une stricte observance du Chrâa, aussi bien 
dans leurs attitudes permissives que restrictives, extérieures ou intérieures. Nous sommes 
dans la rigoureuse obligation de les tenir comme tels et de ne se permettre un quelconque 
dénigrement qu'en connaissance de cause, c'est-àdire , après avoir connu leur langage 
caché et pesé le pour et le contre de leurs propos. Les propos excentriques émis par un 
débutant, en état d'extase, est un signe d'intrusion inopinée dans la voie; "l'initié", qui en est 
l'auteur, perd toute représentativité. Plus l'initié transcende dans la voie, mieux il s'attache à 
la loi dont le Pôle est protecteur. Point n'est besoin de signaler que la finesse de certaines 
conceptions et l'ambiguïté de certains propos incitent à plus de pondération, pour éviter les 
préjugés ou les jugements hâtifs; sauf au cas où il y aurait infraction f lagrante du Coran, de 
la Sounna ou du Consensus général de la Oumma (communauté musulmane). Il faut, en 



tout cas, se garder de stigmatiser, sans une connaissance intégrale et exhaustive de toutes 
les données et de tous les dires des "Moujtahidines". Il est, certes, raisonnable de souscrire 
et d'acquiescer à tout ce qu'on a dûment admis, sans nier systématiquement ce qu'on n'a pu 
saisir. Une certaine envie ou jalousie peut provoquer, parfois, des préjugés-, un attachement 
irréfléchi à une dialectique scolastique est de nature à rendre certains jugements plus rigides 
et moins coulants. Certaines situations échappent quelquefois aux normes discursives d'une 
rationalité abusive, car aucune ligne de démarcation ne détache nettement le physique du 
métaphysique et un certain méta-psychisme tend à mieux orienter la pensée humaine. C'est, 
pourquoi, les Soufis recourent, souvent, à des expressions allusives et allégoriques. Tout 
verset ou hadith présente - d'après l'école ésotérique - un double aspect : introspectif et 
externe. "Nous leur montrerons nos signes - affirme le Coran - dans les horizons extérieurs 
et dans leur for intérieur". Dieu aurait pu, s'il l'avait voulu, expliciter les versets et les débuts 
des sourates qui prêtent à diverses interprétations. Il ne l'a pas fait, car il a intégré dans 
chaque terme ou caractère divin, des notions scientifiques que seul l'Elu est à même de 
saisir. "Si vous craignez Dieu- affirme encore le Coran - Il vous dotera d'une lumière (qui 
vous permettra de capter le sens intrinsèque des choses). Certains "dénigreurs" ou 
"négateurs" ne voient souvent pas de bon oeil ces soufis qu'ils considèrent, à priori, comme 
excentriques et ignorants, parce qu'ils ne se réfèrent point à un Maître ou Alem, autorité de 
la loi exotérique islamique. 

Ils oublient ou omettent les versets coraniques où Dieu déclare avoir inculqué à Adam ou à 
Khadir, ce qu'ils ignoraient. Cette science (appelée hikma dans le Coran), Dieu l'accorde à 
qui Lui plait, sans être nécessairement un prophète ou un Messager. Leur habitude de 
recueillir la science des voies de leurs maîtres ou des ouvrages, les a obnubilés, au point 
d'oublier que Dieu est le Maître de toute l'humanité et que son Omniscience n'est l'objet 
d'aucune suspicion, de la part aussi bien des croyants que des mécréants. La spéculation 
discursive n'a aucune emprise sur cette connaissance infuse, car elle est d'évidence 
immédiate, en dehors de toute marche syllogistique habituelle. Quand Dieu inspire un 
instinct même, il devient infaillible ; ces visions captées par une imagination dégagée de 
toute flétrissure, à travers une conscience pure, ne sont pas à la portée du commun des 
gens. L'intellect ou raison pure rebute ces visions que ni l'expression ni l'allégorie ne 
sauraient dépeindre. C'est un goût intime, fruit d'une expérience mystique exprimée 
allusivement par des phénomènes épiphaniques initiaux, c'est-à-dire des inspirations divines; 
le Cheikh Ali Roudhbâri a bien dit:  

"Cette science qui est la nôtre est une pure allusion, elle s'obscurcit derrière tout voile 
d'expression". C'est pourquoi les Soufis ont senti le besoin d'élaborer des signes 
conventionnels qu'ils emploient, en présence d'un tiers ou dans leurs oeuvres. C'est, par 
compassion pour l'intrus qui serait tenté d'en fausser le sens, de nier ce qu'il n'est pas à 
même de concevoir et de se priver, ainsi, des avantages d'une science qu'il s'ingénie à 
ignorer. Ibn 'Arabi - cité par Chaarâni - a fait remarquer, en l'occurrence, que dans toute 
science, une terminologie conventionnelle doit être inculquée, pour être comprise par un 
nouvel intrus; ce qui n'est pas le cas dans le concert des Soufis où le nouvel initié n'a pas 
besoin d'être édifié, pour concevoir; il se sent spontanément disposé et apte à saisir le sens 
des propos échangés. Nullement dépaysé ni étonné de se retrouver dans une ambiance qu'il 
sent être proprement la sienne - AI Kocheiri a décommandé, dans sa célèbre épître, la 
lecture des oeuvres soufies, sans l'aide d'un maître ou d'un frère chevronné; certains 
gnostiques proclament même la prohibition d'une telle lecture pour les non-initiés et la 
transmission des propos soufis à ceux qui n'en ajoutent guère foi; car celui qui décèle le 
secret mérite la peine capitale. On pourrait se demander s'il n'était pas plus opportun de se 
restreindre et de se refuser, au préalable à toute élaboration dans ce domaine, surtout sur le 
plan des fines allusions et des intimités de la trans-conscience; et ce, par compassion pour 
ceux qui ne sont pas habilités à saisir ces nuances. Le grand Arif Ali Wafa réplique, en 
précisant que Dieu fait rayonner la clarté solaire de par le monde, quoiqu'elle nuise à la vue 
des chauves-souris. Le profit est sûr, quelque minime soit le nombre de ceux dont le miroir 
reflète l'épuration des consciences et la sublimation des essences; car une codification 
thérapeutique, sur le plan psychique, constitue un impératif catégorique.  



Nous avons donné libre cours à notre plume, dans ce chapitre initial, pour relancer la 
créativité du cœur, la concentration de l'esprit et la ferme intention d'actualisation, en 
esquissant de l'ésotérisme une fresque aussi rafraîchissante qu'agissante. Il s'agit, certes, 
d'une science qui est le reflet éclatant de cette luminescence que Dieu fait rayonner dans le 
cœur du croyant, embrasé par une foi ardente. L'utilité et le réconfort d'une telle 
connaissance se mesurent - d'après le fameux traditionaliste mystique Mohamed Ibn al 
Tirmidhi - au degré de stabilisation d'un subconscient illuminé par les reflets du Vrai; le faux 
demeure ankylosé dans la pénombre des recoins du cœur. Ces reflets sont les signes de 
sublimation de l'idéal inspiré. Pour l'Imam Mâlik, la science profitable n'est pas fonction des 
nombres de recensions; elle est conditionnée par la force de projection luminescente dans la 
conscience. La potentialité de cette connaissance est définie, chez Ibn 'Abbad, par le degré 
de proximité du croyant , par rapport à son Créateur et de son détachement de l'égoïsme : 
Cette dualité "tiraillante" constitue le summum du bonheur. D'autres définitions non moins 
intéressantes dépeignent les contours et les dimensions de l'ésotérisme. Pour Al-Joneïd, 
maître éminent du soufisme sunnite des premiers siècles de l'Islam, c'est la gnose qui 
consiste à connaître Dieu dans sa grandeur et son propre être dans sa faiblesse, à laquelle 
une vie tout entière mérite d'être consacrée. Damné - pense Abou el-Hassan Chadhili - est 
celui qui ne s'y met pas entièrement; alors que pour Ibn 'Abbad, "une persistance dans 
l'étude d'autres sciences est inutile sinon nuisible". Le Prophète Mohammed - que Dieu le 
bénisse - a invoqué Dieu contre toute science non profitable. Ibn 'Arabi classifie donc la 
science en deux catégories : une science dont on n'a besoin que dans la mesure de nos 
exigences temporelles; nous devons nous en astreindre au strict nécessaire, il s'agit des 
commandements de la Charia qui doivent se limiter aux impératifs immédiats et aux 
contingences de l'heure. Une deuxième science, sans limite, est celle afférant à Dieu et à 
l'adaptation aux nécessités de l'au-delà. Celà ne minimise en rien la portée de l'éxotérisme et 
ne dévalorise guère le mérite des Ulema, porteurs du flambeau de la Charia. Mais, les 
véritables représentants de la loi organique de l'Islam, sont ceux qui réalisent, en une 
heureuse symbiose entre la connaissance et l'adaptation au conditionnement de cette 
connaissance, c'est-à-dire assurer une synthèse éso-éxotérique. Mais, dans ce processus, 
tout est relatif, car une gnose et un ésotérisme digne de ce nom ne sont plus de mise dans 
les temps que nous vivons, absorbés que nous sommes par les vicissitudes de l'heure. Déjà, 
AI-Joneïd et Sahrawardi proclamaient, depuis des siècles, cette douloureuse réalité ! que 
dirions-nous aujourd'hui ?. 

  



CHAPITRE III: 

COMPENDIUM DES VERTUS ET 

TRANSCENDANCE 

Ce chapitre a pour objet l'analyse de la nature de l'Ethique chez le soufi et l'esquisse d'un 
compendium des vertus qui caractérisent le comportement idéal d'un initié et la 
transcendance, devant aboutir à la sublimation de l'acte cultuel et de l'actuation 
psycho-spirituelle de la trans-conscience. 

Les grands maîtres de la gnose considèrent l'Ethique comme une assise foncière de la 
morale, d'autant plus qu'elle constitue une sorte de "politesse comportementielle" préalable 
qui prime toute qualification moralisante et toute fluctuation agissante, marquant les options 
les plus subtiles du mourîd. C'est l'aspect sublime dans la voie qui synthétise le processus 
transcendental de l'initié, à travers les éclats et les étapes dont il est le support et le substrat. 
L'observance stricte de cette "politesse" éthique est un couronnement plénier de la 
transcendance. Toute déviation dans le cheminement initiatique est un biais impardonnable 
quel que imperceptible soit-il ! La moindre incartade et l'infime anicroche aboutissent à une 
rupture d'équilibre, c'est-à-dire à un transbordement, sinon une véritable déchirure. En effet, 
à chaque état ou stade son éthique. Cet ensemble d'actes ou de gestes raffinés, de règles et 
usages "policés" sont le propre d'un homme parfait : en être dépourvu constitue une des 
privations les plus irrémissibles. Ce raffinement consiste - d'après l'auteur des "'Awârif", en 
une double éducation, à la fois exotérique et ésotérique. Seul un gnostique policé dans ses 
agissements extérieurs et introspectifs, est digne d'une perfectibilité éthique. 

Ce code de convenances morales s'élabore en quatre séquences: 

I) Celle axée sur la charia, c'est-à-dire un raffinement d'ordre supérieur marqué par la 
Providence et divinement inspiré. C'est cette Morale transcendante que Dieu a bien 
inculquée au Prophète et que celui-ci nous a transmise. 

II) Acte de serviabilité ou service religieux consistant en une célébration adéquate de l'office 
divin ou servilité révérentielle vis-à-vis du Souverain Suprême. La législation divine, en 
l'occurrence, élabore une approche vers le Créateur, sorte de mouvement transcendant vers 
Dieu. 

Cette séquence est exclusivement divine, tandis que la séquence antérieure, celle de la 
charia, comporte à la fois le Droit dû à Dieu et les droits réservés à Sa créature. 

III) Ethique du vrai, qui consiste à s'adapter aux exigences de la Vérité, par une soumission 
irréversible et inconditionnelle aux sentences et directives divines, quel que soit le degré de 
l'émetteur. Ainsi, une vérité, imprimée d'une telle vertu, demeure constamment et 
valablement agissante. L'acquiescement au vrai est une qualité essentielle chez le 'Arif, 
abstraction faite de l'âge ou des contingences sociales de l'agent de transmission. 

IV) Ethique de la Réalité qui consiste, au contraire, à se dégager de toute prétention ou 
vanité et s'en remettre à Dieu, en lui faisant entièrement confiance, et en se reposant 
péremptoirement sur Lui. Cela se réalise par un autocontrôle permanent, un effort soutenu 
de domination et de méditation et une contemplation révérentieuse des signes de Dieu. 
L'éminent 'Arif Abdellah Ibn El-Moubârak définit cette éthique révérentielle comme la 
conscience des dimensions de la psyché. Commentant cette sentence, l'auteur des 'Awarif' 
précise bien que l'âme est la source de toutes les méconnaissances et les ignorances. Se 
connaître soi-même, c'est se réaliser, grâce à un flot d'inspirations luminescentes. La 
tradition ne rapporte-t-elle pas que celui qui est conscient de soi est apte à connaître Dieu ? 
Etre conscient - affirme En-Nawawi dans ses Fatawi - de sa faiblesse, de son dénuement et 
de sa servilité, c'est apprécier, avec justesse, l'Omnipotence, la Suzeraineté et la Perception 



absolue, dans le cadre des Attributs Divins. Deux autres acceptions de ce hadith sont 
rapportées par Abou AI Abbas El Murci : d'une part, une auto-conscience, c'est-à-dire une 
profonde conscience de soi qui fait transcender l'initié vers la connaissance de Dieu; et, 
d'autre part, une gnose, ou une sublime conscience de l'Etre, source d'une connaissance 
d'ordre secondaire, ou de son propre être. La première version concerne les initiés normaux, 
ceux qui ont parcouru les étapes mystiques normales et la seconde, les attirés, autrement dit 
les aliénés élus par Dieu et qui transcendent spontanément, sans effort personnel ni 
souffrance, ni peine. Abou Tâlib el Mekki donne, dans son célèbre ouvrage "Qoût El Qoloûb" 
(Nutrition des cœurs) - qui est le code des Soufis - une troisième version, plus explicite, à 
savoir : si tu te connais toi-même, et tes propres qualifications devant marquer tes relations 
avec tes semblables, rebutant, ainsi, toute opposition et toute critique à ton encontre, tu 
seras amené à mieux connaître Dieu et ses Attributs et à observer le rigoureux devoir de 
bien agréer Son destin et de te comporter envers Lui de la même manière que tu désires voir 
les gens se comporter envers toi. 

Ces trois versions se complètent et convergent vers le but recherché; dans la synthèse de 
toutes ces recensions, Es-Souyouti corroboré par Nawawi dans ses Fatawi - fait remarquer 
que ce Hadith n'est pas authentique. C'est un adage attribué par EzZarkachi et Samâni à 
Yahia Ibn Mo'âdh-Er-Razi. L'Ethique ..policée" fait ainsi l'objet, d'une multitude de définitions. 
Les uns comme Ibn Atâa Illah y voient l'obligation de s'astreindre à ce qui est bon, optant 
constamment, pour le mieux , dans son cheminement vers Dieu. Dans ses états, à la fois 
statiques et énergétiques, l'initié réalise, alors, l'optimum. Pour d'autres, il s'agit de s'ingénier 
à policer ses agissements, en s'adaptant exotériquement à la Charia et ésotériquement à la 
Haqiqa (Réalité), recevant révérentiellement et de bon cœur, tout ce qui vient de Dieu, 
comme le meilleur des biens à réaliser; les maux eux-mêmes sont considérés comme des 
bienfaits, étant infimes par rapport à d'autres éventuels plus graves et constituant des primes 
anticipées, pour le croyant. C'est dans cette vision du bien-être, dans les malchances, du 
bonheur dans le malheur où réside le summum des accommodations éthiques. Le grand 
gnostique Abderrahmane Ben Mohammed AI-Fassi rapporte le point de vue avancé, à 
propos du verset coranique : "Il (Dieu) vous a dotés de Ses biens apparents et internes", par 
le fameux exégète Ibn 'Abbas qui précise que toute délectation matérielle constitue un 
bienfait exotérique; tandis que les calamités s'abattant sur l'initié sont, sur le plan ésotérique, 
des touches divines, initiatrices de bonheur. La nature de toute "politesse" mystique réside, 
donc, selon ces diverses approches - dans une condition, tendant à assurer au Mourid une 
perfectibilité des rapports, le liant, d'une part à son Seigneur et, d'autre part, au monde 
angélique et apostolique, ainsi qu'à tout le genre humain, quelles qu'en soient les catégories 
et les espèces. Si on s'ingéniait, alors, à analyser ces données, l'éthique "policée" sublime se 
réduirait - d'après Ibn 'Arabi - à deux versions que l'éminent auteur des (Jawahir el-Maâni) 
(Perles des Idées) ramène à une seule : une symbiose juridico- spirituelle concrétisée par 
des actes surérogatoires et des actuations destinées à sublimer tout état comportementiel, et 
ce, dans un contexte de servilité révérencielle à la Souveraine Magnificence. Cette finalité ne 
saurait se réaliser pleinement chez l'initié qui demeure assujetti à certaines mœurs vulgaires, 
l'éloignant de la Présence Englobante. Le profane croit bien faire, mais l'initié, en éludant 
toute tentation de ce genre, doit trier rigoureusement ses options, pour s'aligner 
strictement - comme l'exige le Cheikh Tijâni - sur les normes de la Charia et les préceptes de 
la Tradition prophétique. Toutes les vertus et convenances émanent, au fond, d'une 
'caractérisation" innée, actuée par la grâce divine, en dehors de toute potentialité humaine. 
L'initié est hautement inspiré par une insufflation luminescente de l'Omnipotent, 
adéquatement qualifié par la Sagesse Théosophale, pour s'adapter à l'Ethique 
transcendantale, à travers un effort soutenu d'éducation, de mortification et de purification. 
Cette qualification gît virtuellement, en puissance, tel un nucleus générateur de vitalité 
formelle. C'est par un traitement et une initiation appropriés que le feu jaillit du briquet et le 
palmier-dattier du noyau. L'âme, réceptacle du bien et du mal, est façonnée par une 
acculturation, grâce à laquelle une épuration psychique se double d'une "moralisation" 
discursive, d'où jaillit, spontanément une éthique "policée". La prédisposition au changement 
caractériel chez l'homme est une preuve de perfectibilité de sa nature. Ce concept n'est 
guère infirmé par l'exégèse herméneutique aberrante du verset coranique qui dit : "Pas de 
changement dans la création de Dieu" ou par l'interprétation superficielle du Hadith affirmant 
que Dieu a imprimé une forme définitive à quatre des éléments primordiaux, chez l'homme, 



dont la structure matérielle et le caractère moral. Dieu n'a-t-il pas dit, en parlant de l'âme : 
"Comme il l'a bien modelée, en lui inspirant son libertinage et sa piété; heureux celui qui la 
purifie ! Mais, celui qui la corrompt est perdu" (Sourate du Chams (Soleil), verset 8). D'où la 
nécessité d'un éducateur et d'un guide de conscience, tel le cheikh, par rapport au Mourid, 
c'est-à-dire le Maître qui aide son disciple à formaliser les virtualités qui existent en 
puissance. C'est pourquoi, I'éducation est axée, dans notre "voie", sur une certaine liturgie 
de la Tariqa, substrat de toute initiation, conditionnée par une gamme de litanies dont le 
dhikr fonctionnel quotidien (= Wadhifa), la récitation hebdomadaire du Nom d'Allah. 
L'observance des cinq Prières demeure la condition sine qua non, surérogatoirement 
soutenue par Es-salât ala en-Nabi", invocation de Dieu, pour le salut et la bénédiction du 
Prophète. Ces actes cultuels doivent être, accomplis, en pleine confiance dans la pure grâce 
divine, sans mortification, ni effort soutenu dans l'ascèse. Notre voie est effectivement 
esquissée et ordonnancée par son promoteur apostolique, seigneur et suzerain existentiel, 
source substantielle des êtres, sublime caution, médiateur agréé de Dieu et unique initiateur.  

Le fait que notre Tariqa est dégagée de tout engagement érémitique et isolement du monde, 
est une marque d'originalité, tel l'Islam dans sa phase initiale où le catalyseur essentiel 
résidait dans la conformation ésotérique de l'âme et la structuration d'un sentiment plénier de 
gratitude envers le Pourvoyeur Suprême.  

Trois siècles après l'avènement de la Prophétie mohammadienne, tout cheminement 
transcendantal devait impliquer, sans l'impulsion d'exigences conjoncturelles, un surcroît de 
mortification de la chair et des passions, de souffrance, d'endurance et de privation.  

Deux options opposées qui impriment, respectivement, une procession préalable du cœur ou 
une démarche strictement corporelle. Point n'est besoin de signaler, dans ce cas, 
l'excellence d'une adhésion psycho-spirituelle, véritable élan du cœur, sur tout mécanisme 
purement somatique. Il s'agit, spécifiquement, d'assurer un équilibre adéquat des pulsations 
spirituelles, en adhérant, sans bigotisme ou resserrement outrancier, traduit par une 
indélicatesse alimentaire ou vestimentaire. C'est là un échelonnement transcendant des 
états d'âme, rigoureusement aligné sur un béhaviorisme authentique, qui ne refuse guère 
une impulsion introspective contrôlée, dégagée de tous caprices fantastiques ou sautes 
d'humeur excentriques. C'est l'atout approprié pour éliminer de la psyché tous fatras 
capricieux et lui imprimer une luminescence épuratoire. Tout dépassement excessif des 
limites légales est décommandé par le Chrâa. Cette ligne de démarcation s'esquisse par une 
disposition spontanée à obéir et à se soumettre, sans trop - dirait Ibn 'Abbad - de réserves 
restrictives, mouvements d'austérité abusive ou rigueur puritaine. Les fluctuations de la 
conscience constituent le ressort foncier de toute ouverture concrétisée par une ferme 
intention, une forte créativité et concentration du cœur. Maints initiés ont opté, dans leurs 
errements, pour l'ascèse excessive, négligeant le facteur préjudiciel en l'occurrence, à savoir 
une dépuration préalable à toute intimité introspective, Tout excès se traduit, en fin de 
compte, par un dérèglement de l'intellect, un déséquilibre psychique et des troubles 
somatiques. Cette excentricité dénote une méconnaissance flagrante de la Sounna et de la 
pratique universelle de la Oumma (communauté). Chaque système a ses inférences ; les 
flashs épiphaniques de l'un sont impromptus se déclenchant au moment où on s'y attend le 
moins ; les accès sont alors, libérés, les ouvertures dégagées, grâce à une luminance 
projetée par l'élan naturel, spontané et sincère du croyant. Le cœur s'épanouit, sous 
l'heureuse impulsion d'un flux théophanique et d'une effusion sacro-sainte. La résultante se 
cristallise en une certitude positive suréminente. Les optimums de ce processus ne 
s'opposent nullement à certaines accommodations cultuelles appropriées tels l'isolement 
érémitique, la cure de silence et la retraite spirituelle. La tradition authentique corrobore toute 
pratique non susceptible d'enfreindre les impératifs catégoriques de la loi sociale islamique. 
Selon le Cheikh Tijani, dans son analyse des mobiles d'une certaine difficulté d'insoumission 
de l'initié à l'ordre divin et des quelques incartades impertinentes qui marquent ses 
agissements; ces déviations sont I'aboutissement fatal d'une auto-négligence, c'est-à-dire 
d'un laisser-aller capricieux incontrôlé. 



Le redressement d'un tort quelconque et l'équilibration d'une psychose nécessitent une 
actuation mortifiante immédiate, suivie de retraite spirituelle, de cure diététique, de 
concentration liturgique, loin de toutes motivations temporelles ou d'irrésolution. C'est en 
s'adaptant à la tradition apostolique et en s'ingéniant à dématérialiser les actes volitifs, que 
l'initié épure les élans de sa trans-conscience. Le Cheikh n'est qu'un directeur de conscience 
qui initie et oriente. Toute transmutation demeure l’œuvre exclusive de l'Omnipotent. Dans 
un autre mémoire, le Cheikh, définissant les obstacles qui empêchent ou compromettent les 
réalisations de l'au-delà, cite, entre autres mobiles, le penchant du mourid vers les loisirs, les 
agréments et les plaisirs, croyant atteindre, sans peine, le stade gnostique. Si l'initié a la 
ferme conviction que toute connaissance mystique n'est que la fruition d'un déploiement 
régulier d'activités, il redoublera d'ardeur, en brûlant les étapes et en se détachant de ce qui 
est vain et futile. Toute défection ou défaillance constitue une épreuve d'empêchement; car 
l'ordre divin ne souffre guère d'infirmation dans les relations de cause à effet, concept 
péremptoire dans les enchaînements rationnels de notre Monde. Une pleine clarté solaire 
est fonction d'une dispersion totale des nuages; les éclats d'une vive luminescence ne 
sauraient jaillir qu'au sein d'un cœur dégagé des velléités mondaines et des virtualités 
cosmiques, une image virtuelle ne peut, en effet, se projeter sur l'écran d'une conscience 
impure. Les caprices, qui assaillent le for intérieur, provoquent des troubles psychiques qui 
obnubilent et éloignent de la Présence Sacro-Sainte. Seul l'avènement de la grande 
ouverture élimine les perturbations de l'âme, par le flux lumineux de la gnose, sublime 
connaissance de Dieu. Une incidence ténébreuse, suscitée par une déviation ou une 
incartade quelconque, affecte la clarté scintillante de la souveraine lumière.  

Les plans de l'être ou présences, telle la présence du cœur, sont incompatibles avec toute 
scorie ou crasse éventuelle. D'autre part, "sois conscient que le Décret infrangible de Dieu à 
ton égard est bien la situation dans laquelle tu évolues; y acquiescer servilement est la 
meilleure des options; résigne-toi, donc, à Son acte Volitif et n'aspire guère à un état auquel 
rien ne te destine". Toute requête a un délai d'exécution; rien ne saurait abréger une 
échéance. S'armer de patience, c'est savoir garder sa quiétude et son sang-froid, dans 
l'expectative, c'est-à-dire dans une persévérance qui se double d'espérance. L'espoir est, en 
l'occurrence, une attente de pied ferme, car fondée sur une Promesse Sublime où Dieu ne 
s'engage guère à la légère. Un trouble provoqué par des probabilités chancelantes s'éclipse 
fatalement par une cure de désengagement, au sein d'un concert liturgique harmonieux et 
irréversible. On ne récolte que ce qu'on a semé. Mais, gare aux perles de culture; un 
scaphandrier recherche les véritables perles dans les profondeurs. 

Cette dialectique est le processus de vulgarisation le plus adéquat par lequel Notre cheikh 
synthétise la transcendance. C'est là une orientation heureuse, un mode agissant de 
direction où l'initiateur est un pédagogue qui façonne, en optant pour la meilleure impression 
des états de conscience. Une lecture romancée, incrustée de contes dépeignant les 
merveilles des Soufis, est, certes, nécessaire, mais nullement suffisante, pour le 
déclenchement d'une fruition introspective. La théorie s'extériorise, alors, par une pratique 
judicieuse et un comportement cultuel bien adapté aux préceptes authentiques. Le mourid 
doit s'adjoindre un Maître gnostique, doté de créativité, de puissance d'actualisation et de 
ferme volonté, pour accéder à une félicité totale. L'eau vive de la grâce divine inonde la 
trans-conscience; un débordement du cœur actue la transcendance des degrés sublimes; 
une étroite accommodation à l'Ethique est impliquée par les présences, c'est-à-dire les 
divers plans de l'essence ou de la nature de l'être, source subsistantielle immanente. La 
morale policée qui s'impose, donc, est le substrat des états et stades dans lequel évolue 
l'initié. ''L'Islam -dit le Prophète - est cerné par les nobles vertus et les mœurs raffinées". Un 
acte qui respecte les règles de la politesse - affirme Anas Ibn Mâlik - est susceptible d'être 
agréé de Dieu. Une indélicatesse dans le comportement est, par contre, une marque de 
privation. Nulle exemption des exigences de la charia n'est concevable, pour un mourid, quel 
que soit le degré qu'il atteint, dans la hiérarchie initiatique. Dans ce stade, l'initié est en vision 
interne de Dieu, dans son invocation; une haute maîtrise pèse lourdement sur ses actes; une 
pudeur infinie l'astreint à un auto-contrôle, sans faille, seul moyen d'une transcendance. 
Ainsi donc, chaque étape dans la ''voie'' est commandée par un code particulier de la 
science des mœurs et de la morale. La première, parmi les trois étapes, est celle de l'Islam ; 
c'est le stade du repentir ou du retour à Dieu. La rétractation qui en découle est une véritable 



infrastructure, sorte de quatuor où l'initié tente de rebuter tout contact avec des indésirables, 
rechercher le soutien moral des compagnons adéquats, fuir les lieux de plaisir illicite et 
ressentir une vive amertume à la réminiscence de toute luxure antérieure.  

La seconde étape est celle afférant à une réadaptation du croyant, lui assurant une probité 
irréprochable, sur le double plan temporel et spirituel. Il s'agit d'un intégrisme s'accommodant 

aux rigueurs apostoliques, dans la pensée et l'acte, d'une manière assidue et régulière. En se 
contrôlant minutieusement, l'initié s'assure : un minimum de pondération dans les élans du 

cœur, un rebut efficient de tous penchants imaginatifs fondés sur des chimères et enfin, une 
ferme résolution, dans le credo et le culte. La piété est, dans une troisième étape, un leitmotiv 
ou motif conducteur, dans le cheminement de tout mourid, qui doit s'ingénier à se libérer, par 

acquit de conscience, d'un superflu, même licite, dont il peut aisément se passer et de tout 
excès aboutissant, fatalement, à une rupture d'équilibre. Quant à la dernière étape, celle de la 

foi, elle se cristallise dans un dévouement total et un fidèle attachement à ses engagements 
vers Dieu. C'est une servilité faite d'abnégation de soi, d'auto-imputation de défauts et vices, 
d'appréhension anxieuse, suscitant des invocations réitérées et un surcroît de fidélité. Dans ce 

contexte, une sincérité objective s'allie à une véracité dégagée de toute défection : l'initié 
véridique tend, alors, à se purifier, à se libérer de tout psychisme aberrant, s'acquitter, 

ponctuellement, de tous ses devoirs envers ses semblables dont il doit ménager les 
susceptibilités, en agissant, avec réserve et circonspection, grâce à une crainte pieuse 
d'empiètement sur les droits sacrés des êtres, de tous les êtres. Là, une quiétude entière 

envahit la trans-conscience, mue par cette foi agissante ou cette certitude infuse qui est la 
marque indélébile de la sainteté. Le cœur devient, alors, le creuset ou réceptacle où se fondent 
et se confondent toutes les clartés de la Providence et de la proximité de Dieu. Mais, là aussi, 
toute une gamme d'états psychiques doivent être strictement observés, dont le moindre est le 
soin méticuleux des intimités secrètes du subconscient. Le flux gnostique, accompagnant, 

ainsi, les inspirations divines, est de nature à infléchir, alors, les lueurs transcendantes. Une 
vigilance accrue - dont la grande Sagesse émane de ce processus qui demeure le fil 

conducteur, dans cette sophia théophanique.  



CHAPITRE IV 

L’INITIE ET SON COMPORTEMENT 

ENVERS DIEU 

Ce chapitre essaie d'analyser les attitudes et comportement du Mourid, tendant à lui assurer 
une parfaite adaptabilité à l'ordre divin , grâce à une modulation appropriée de l'acte cultuel. 
Les prophètes, sublimes élus de Dieu, sont les êtres les plus hauts placés dans l'échelle des 
valeurs éthiques. La psychologie du comportement apostolique, vis-à-vis de la Présence 
divine, est des plus idéales; Introspective et fonctionnelle, cette immanence prophétique est 
actuée par le souci constant d'une observance, éminemment adéquate aux exigences 
supérieures du Droit Divin. Dieu n'a-t-il pas couvert d'éloges, dans son Livre Sacré, le 
caractère Magnanime de Son Messager Sidna Mohammed ? Cette magnificence dont Allah 
exalte les mérites Mohammadiens englobe l'ensemble des structures psychosomatiques, à 
savoir la haute manière d'être et d'agir. AI-Hassan AI-Besri interprète ce verset coranique, en 
mettant l'accent sur une confortation divine qui immunise l'Elu contre toute indélicatesse 
humaine. C'est le summum de l'Ethique transcendante du Prophète. Le propre de cette 
grandeur suprême est - d'après AI-Wâsiti - d'éluder, avec adresse, tout mobile de confusion 
et de malentendu. Un autre aspect de cette morale majestueuse, chez l'initié par excellence, 
Sidna Mohammed - que Dieu le bénisse - se cristallise - affirme al-Joneïd - dans la créativité 
et la concentration de son cœur, la puissance de sa volonté et son attachement à Dieu et à 
Dieu seul. Le verset fait, donc, allusion à ce raffinement subtil qui est une marque de 
prééminence des principes de la conscience, de la pureté des mœurs et de l'efficience 
socio-cultuelle des impératifs du bien. En l'occurrence, l'éminent Messager atteint un stade 
de transcendance où la vue - précise un autre verset coranique - ne saurait souffrir "ni 
déviation ni débordement". C'est là - fait remarquer l'auteur d'AI-Awârif - un des décrets de 
cette suprématie sans pair, vers laquelle le prophète transcende avec aisance, grâce à 
l'équilibre accompli de sa trans-conscience, dégagée de toute velléité de fluctuation. Les 
élans, chez le grand Initié apostolique, se contrebalancent : une propension transcendante 
vers Dieu, doublée d'un mouvement élusif qui tend à esquiver ou tourner le dos à tout ce qui 
éloigne de l'Etre Suprême. Le regard ne doit guère se porter, ailleurs, dans une déviance ou 
détournement. Le cœur se doit d'éviter tout repentir ou regret de ce dont on s'est sciemment 
et sincèrement détourné, pour l'amour de Dieu. Le Prophète s'ingénie à se remémorer, par 
évocation révérencieuse, les faveurs, les grâces et les touches divines de la Nuit de 
l'Ascension. Ce sont là des dons providentiels que l'intellect ne saurait ni imaginer ni 
valoriser. Dans sa sublime trans-conscience, le Messager de Dieu ne se permet nulle 
transgression des convenances de la Présence. D'où, chez les Soufis, cet état mystique 
exécré et abhorré, car imprégné d'aise et d'allure de dilettante, handicaps dirimants 
irrémissibles. 

Cette sublimité de l'âme est un mouvement d'esquive de Dieu vers Dieu : subtile finalité 
d'une Ethique supérieure, mue par une initiation gnostique agissante. 

Le lot qui échoit à l'initié apostolique, dans ce processus de transcendance, est hautement 
préférentiel. L'auteur des ''Awârif'' en fait une minutieuse analyse, en se référant à l'exégète 
Sahl Ibn Abdillah, dans l'interprétation du verset coranique qui dépeint la perception 
conceptionnelle du Prophète, s'inspirant, exclusivement, des approches sublimement 
inculquées. Les qualifications éminentes, qui en découlent, impriment à l'âme une ferme 
constance, Ibn 'Arabi en tire, pour le soufi, la nécessité de se raffiner, de s 'armer de dignité, 
de crainte révérentielle, dans le concert de la grande gnose. Son esprit ne saurait, en 
l'occurrence, être envahi par des visions et des combinaisons imaginatives. Sur le double 
plan exotérique et ésotérique, il ne doit guère sombrer dans une intellectualisation 
excentrique, une obnubilation capricieuse et un emportement passionnel irréfléchi. Une 
lucidité objective est seule susceptible d'imprimer à l'esprit une nette distinction entre le faux 
et le vrai, le bien et le mal. Tout un flux d'impondérables, de qualifications indicibles, émane, 
ainsi, d'un Esprit purifié dont la fine Ethique "policée" est une marque indélébile d'une 
parfaite et inimitable connaissance de Dieu. D'autres herméneutiques spirituelles 



synthétisent les dimensions infinies de ce Verset coranique qu'on essaierait, vainement, de 
récapituler, dans ce sommaire contexte. La sublime Ethique comportementielle du Prophète, 
sa stricte observance des hautes convenances, dues à la Présence divine, ne sauraient être 
expressivement dépeintes ni foncièrement délimitées. C'est le domaine du surnaturel 
ineffable ! 

Notre maître, le Saint des Saints a pu, dans une syncrétisation très évocatrice, résumer 
toutes ses variantes. "Quand - précise-t-il - le Prophète - que la bénédiction et le salut soient 
sur lui - avait intégré l'impénétrable Plénum proximal de stabilisation de la Suprême 
Présence, il était, déjà, impeccablement imbu de l'Ethique des bienséances, ayant 
parachevé ses volitions et s'étant acquitté, à plein, des exigences fonctionnelles de l'Ordre 
Divin. Il est, alors, à même de percevoir et de recevoir les subtils secrets et les actuations 
théophaniques du plan de l'Etre, dans le double contexte exotérique et ésotérique de la 
gnose, et, à travers l'émanence exclusive des intimités de la Présence divine. Dans tout ce 
processus, le Messager de Dieu ne cesse d'observer, avec fermeté, les convenances 
"occurrentes". Il ne saurait fléchir, même d'un clin d’œil, ni enfreindre le moindre des droits 
épiphaniques, auxquels il s'astreint servilement, sans faille, déviance ou simple écart des 
perfectibilités de l'Heure. Les cycles de l'existence, avec tout ce qu'ils comportent de 
phénomènes opposés (bien, mal, attrait, rebut, don, privation, statisme, énergétisme ou 
chromatisme) sont confrontés, avec bonheur et constance, dans les élans du Prophète.  

Ces manifestations existentielles de la conscience se déploient, aussi, dans un cadre 
théophanique, dans le contexte des Noms et Attributs de Dieu, à travers les évolutions 
imaginatives, volitives, suggestives, conjecturales et discursives". Ces séquences 
coraniques, que nous venons d'évoquer, esquissent une fresque suffisante à démontrer le 
raffinement plénier de l' ''ethos" spirituel prophétique. Mais là, l'Ethique externe n'est, chez 
tous les prophètes, que le reflet d'une fine épuration interne. Les apôtres se réfèrent à Dieu 
comme l'Initiateur exclusif, la source unique et péremptoire de toute émanation ou 
inspiration. Ils ne s'arrogent nul pouvoir dans l'actuation des choses. "La Terre a été 
déployée - dit le Prophète Sidna Mohammed - devant mon regard, ses continents furent 
alors présentés à mes yeux". Il ne s'est guère attribué une vision directe, sans l'aide de Dieu; 
il s'est donc avéré, par cet humble geste, digne d'une stricte accommodation aux subtiles 
exigences présentielles. Dieu rapporte dans le Coran que Job s'écria, en ressentant une 
souffrance physique intense : "Ô  Mon Dieu, le mal m'a éprouvé et tu es le plus Clément 
parmi les Cléments !". Abou Ali ed-Deqqaq, commentant ce verset, précise que Job s'est 
montré conscient des convenances de la Présence, en s'abstenant d'invoquer, directement, 
la clémence divine. La réplique de Jésus fut, aussi, des plus "policées" en l'occurrence.Le 
Seigneur, en lui demandant s'il a vraiment osé dire aux gens de l'adorer, lui et Marie sa 
Mère, il ne chercha guère à se disculper et se contenta de répondre : "si je l'avais bien dit, Tu 
l'aurais su". Ceux qui se sont le mieux accordés avec les comportements des Envoyés de 
Dieu, sont les heureux compagnons de Sidna Mohammed. Sa fameuse épouse Aïcha 
n'a-t-elle pas qualifié les caractères mohammédiens de coraniques, fine et énigmatique 
allusion aux qualifications divines. Douée d'une délicate pudeur, elle n'a guère osé se 
permettre de qualifier de divines les attributions caractérielles du Prophète. Elle s'est cachée 
derrière le voile coranique, pour se dérober des Splendeurs embrasantes de la Haute 
Majesté qui inspire une pieuse crainte. Néanmoins, les grands maîtres soufis tels Ibn Arabi 
et Cheikh Tijani ne manquent nullement de parler d'exemplification divine, en tant que 
manière sublime de se caractériser divinement, en s'inspirant servilement des Attributs de 
Dieu; le soufi tire de chaque Attribut l'élément qui sied à sa nature humaine vassale. 
Autrement dit, il prend, entre autres, comme modèles, la Miséricorde, la Clémence et la 
grâce de Dieu, pour asseoir et stimuler sa propre compassion aux misères des autres, dans 
la mesure de sa faiblesse et de son impuissance. Cette caractérisation peut, ainsi, se 
modeler, en nous, sur l'ensemble des Attributs pouvant être pris comme sources 
d'inspiration. Point n'est besoin de souligner que les propos soufis ne doivent aucunement 
être interprétés comme une allusion à une quelconque inclusion ou incarnation de la divinité 
dans l'humanité. C'est là une indéniable marque d'hérésie. Il ne s'agit que d'une simple 
infusion de touches divines. Dieu seul est Absolu. Tout, chez l'homme, est relatif. Une 
conformation adéquate s'ensuit, chez les Sahaba (compagnons), par comparaison avec le 



Prophète, aux initiés, par rapport à leurs maîtres. Toute une Ethique s'est élaborée sur cette 
assise traditionnelle. 

Une luminescence se reflète réversiblement, en jaillissant dans le sens inverse, ramenant 
l'initié raffiné à transcender hiérarchiquement vers Dieu. 

Les marques spirituelles imprimées sur la conscience des Cheikhs à leurs mourids qui 
s'ingénient à se modeler, reflétant ainsi, sur leur pur miroir, l'image authentique de l'Initiateur. 
Grâce à ce modelage adéquat, façonné à l'image de Dieu, la substance de leur véritable 
nature s'extériorise, sans se démettre de leur assujettissement vassal au Seigneur, Initiateur 
des Mondes. Jilani Abdelkader, dont les concepts font l'objet d'un soutien assidu du fameux 
salafi Ibn Taimya, dans ses "Fatawi'', tomba dans la grave méprise sur les éclats divins et 
lucifériens. Il ne manqua pas de s'en apercevoir, conforté par la ferme stabilité de son âme. 
De ce processus transcendantal, le gnostique dont la trans-conscience se dépure 
constamment, tire les enseignements qui stabilisent ses attitudes révérencieuses, au sein de 
la Présence. Il ne se permet jamais des familiarités, dans cette haute Audience. Al-Quochaïri 
rapporte qu'Abou Ali ed-Deqqaq ne s'autorisait, en aucune façon, le libre geste de 
s'accouder, par pudeur vis-à-vis de cette Présence. Il évitait, toujours, indiscrètement les 
accoudoirs qu'on lui offrait. Es-Sariy es-Saqati raconte avoir entendu une voix qui lui disait, 
une nuit, au cours de ses litanies, alors qu'il s'étendait les pieds dans le  Mihrab : Ô ! Sariy, 
c'est ainsi qu'on tient audience au Roi?!". Il retira immédiatement les jambes, pour ne jamais 
les étendre, de toute sa vie. Il demeura, ainsi, - précise AI-Joneïd durant une soixantaine 
d'années. Une autre anecdote est citée dans "AI-Awârif'', à propos de la grande mystique, 
Aïcha la mékkoise, qui dut avertir un collègue tombant, par mégarde, dans une même 
incartade, de risquer son élimination du Registre des Elus. Le Cheikh Tijani en fait - d'après 
l'auteur des "Jawâhir" -une des assises de sa vole, rappelant constamment les 
commandements de la Sounna, en l'occurrence. Jamais, il n'osa élever sa voix, s'allonger ou 
cracher dans la mosquée. Cet ouvrage est incrusté de concepts et préceptes, définissant la 
nature et les dimensions de cette haute politesse spirituelle. Il ordonna à un de ses mourids, 
dont une demeure est contiguë au Tombeau du vénérable Moulay Idriss à Fès, de ne point 
orienter ses pieds vers l'édifice sacré, par révérence pour un serviteur de Dieu aussi bien 
aimé : La conscience du Cheikh Tijani est pénétrée du souci constant de s'aligner 
rigoureusement sur les normes de la Charia, à tous les niveaux cultuel et comportementiel, 
préférant s'abstenir, en cas de doute et agir avec circonspection, tact et doigté, dans toutes 
les instances. Il ne relâchait guère son attention, ni celle de ses adeptes et partisans, les 
tenant en haleine, dans un amour passionné du Prophète, des siens et de tous ses 
collègues dans la voie. Il réagissait vivement contre tout écart de conduite ou de langage, 
grâce à la vivante créativité et à la forte concentration de son cœur, imbu d'une pureté à 
toute épreuve. C'est là le cachet normal de tous les élus de Dieu, quelles que soient leurs 
optiques et leurs options. Ce chapitre ne se prête pas à une longue digression dans ce 
domaine. Nous nous contentons, donc, de ce bref aperçu assez évocateur. Cependant, il 
convient de mieux développer certaines approches dont l'analyse tient à cœur à tous les 
Soufis, soucieux de s'assurer un conformisme intégral. Un des exemples typiques se 
cristallise dans un manque d'égard, durant les litanies où l'Elu ne doit nullement s'autoriser 
un état mystique débordant d'aise et d'espoir, qu'une crainte pieuse ne refrène guère. Tout 
geste doit être bridé, sous les rênes de la Sounna, avec une résignation, sans fatalisme, à la 
Volonté de Dieu. On doit, certes, agir et agir toujours selon les normes psycho-discursives, 
quelles que soient les inférences de l'acte accompli. Mais, il faut ménager certaines subtilités 
et susceptibilités impondérables. Sur certains plans, l'action devient une inertie. Il faut en 
mesurer et peser toutes les latitudes. Zarrouk, prévôt des Soufis et auteur de leur code, cite 
le cas du grand Messager Abraham qui, jeté dans le brasier par Nemroud,se vit intercepté 
par l'Ange Gabriel qui lui demanda : "0. Abraham ! As-tu besoin de quelque chose ?", "Pas 
de toi, mais de Dieu", lui répondit-il. "Invoque-le donc?". Et Abraham de répliquer, dans un 
élan de confiance infinie en Dieu : "La pleine conscience divine de mon état me dispense de 
toute invocation !". Le Cheikh Zarrouk essaie d'expliquer la nature de ce geste abrahamique, 
en précisant que c'est le comportement normal des Soufis qui ne conçoivent un retour à Dieu 
qu'après avoir épuisé exhaustivement, toutes les motivations psycho-somato-discursives. 
Des anecdotes sont alors, notoirement citées, comme celle de la Mère de Moïse, le bébé, le 
plaçant, par inspiration supérieure, sur un radeau en aval du Nil, près du Palais Royal, pour 



être recueilli et adopté par Pharaon. Là aussi, le mobile rationnel qui l'a incitée à agir, ainsi, 
est manifeste. Le Mohtassib (prévôt) des Soufis met en exergue, par souci de clarté et de 
précision, trois tendances chez les initiés, au cas où il s'avèrerait impossible de recourir à 
des facteurs matériels déterminants. Ils ne peuvent guère, alors, que se résigner à l'actuation 
divine, se confier, par sincère invocation à Sa providence et profiter, enfin, de ces embarras, 
pour en appeler, avec insistance, en serviteur impuissant, à Sa clémence. Chaque situation 
nécessite un comportement adéquat, dans le contexte général d'une éthique appropriée. 
Mais, dans ce triple processus, la conscience servile de l'initié demeure le promoteur 
sublimement agréé, grâce à son sincère catalyseur humain. La foi efficiente est celle qui 
demeure foncièrement humaine, sans duplicité ni déguisement. Une double motivation doit, 
donc, marquer tout élan et toute option, chez l'initié, à savoir : agir constamment, sans se 
soucier des impondérables péremptoires et se fier à Dieu, en dernier ressort, en cas 
d'empêchement dirimant. Le Coran dépeint, spécifiquement, ces deux approches, dans un 
verset proverbial : 

"Quant tu auras pris la décision d'agir (c'est-à-dire un ferme planning), fie-toi à Dieu! 

Les préceptes avancés par le Cheikh Tijani, pour asseoir ces données de la haute éthique 
spirituelle, sont corroborés rationnellement et ésotériquement par leur à-propos et leur 
pertinence, dans la structuration du comportement social de l'initié et de ses attitudes 
raffinées, grâce auxquelles il essaie de transcender vers le Plénum. La trans-conscience 
elle-même est façonnée, dans ses coins et recoins les plus secrets, pour se rallier au 
temporel et s'aligner humainement sur des concepts psychosomatiques. Trois séquences 
récapitulent les fines recommandations du Cheikh Tijani, tendant à modeler les invocations 
litaniques, dans une liturgie efficiente du Mourid. Dans ses élans implorateurs, l'initié se doit 
de se référer au Décret volitif, pour actuer sa propre volonté, au cas où l'objet des 
invocations serait d'une d'une finalité inconnue, confuse ou douteuse. Là, la pure 
connaissance hiérophanique ne s'oppose guère au processus humain de causalisation. 
L'initié, tout en se fiant à la décision infrangible de son Seigneur, à Son impératif actif, ne se 
défait nullement de ses initiatives agissantes. Là aussi, le leitmotiv demeure le même : agir 
pleinement, tout en se résignant, dans un abandon confiant et un conformisme à l'exemple 
du Prophète, toujours en quête des gracieusetés divines. C'est l'amour de Dieu qui, dans 
toute actuation de l'être, doit susciter, en dernier ressort, chez le gnostique, un sentiment de 
co-dépendance éternelle où le contingent relatif est façonné par l'Absolu. La concentration 
de l'entymésis, c'est-à-dire de la pensée et de l'intention, réside dans l'orientation vers le Soi 
et la béate expectative de l'infusion des touches divines. C'est le stade transcendental d'une 
fugue mystique, d'une escapade de toute sensation externe où le coeur égayé est régénéré 
au contact de l'Aimé. Tout caprice de l'âme ou lubie est alors éliminé, sous l'effet des 
Splendeurs Embrasantes de l'Etre Infini. L’impression de l'irréel, dans une telle conjoncture, 
peut susciter une vive réaction du sens temporel. Néanmoins, il ne s'agit là, que du côté 
spiritualité opposé au côté matière, dans l'équation humaine où le subconscient corrobore le 
rationnel. Ce problème, considéré, jusqu'ici, par la science comme entier, touche au fond un 
point essentiel de la connaissance : l'existence d'un dualisme sujet-objet, d'une unité 
psychologique du Monde et de l'homme, de la nature de cette "substance", dans laquelle on 
commence à entrevoir une éventuelle expression de l'être psychique. L'évolution 
sensationnelle des sciences physiques, biologiques et psychologiques, depuis le début de ce 
siècle, a bouleversé certaines notions traditionnelles et mis en exergue la nécessité d'une 
révision radicale de certains concepts anciens. L'idée d'antagonisme classique de l'Esprit et 
de la matière est, sinon battue en brèche, du moins fortement ébranlée. La science met ainsi 
en évidence l'unité énergétique de l'univers et la profonde corrélation entre la physique et la 
biologie, d'une part et la psychologie, d'autre part. Déjà, l'idée de complémentarité entre faits 
jugés contradictoires, vient d'être introduite en physique par W. Heisenberg et Niels Bohr qui 
en font, désormais, l'une des clés fondamentales, permettant à l'homme d'accéder à la 
compréhension du paradoxal, sinon de l'incompréhensible. Le physicien Alfred Herrmann n'a 
pas hésité à avancer, avec assurance, que l'électron qui est le constructeur et l'animateur de 
tout ce qui est vivant, est "la seule unité matérielle qui puisse entrer en contact direct, avec le 
psychisme individuel, aussi bien que cosmique". La science progresse à pas de géants. La 
métamathématique, vers laquelle s'orientent les savants, est la science de demain qui 
démontre l'existence d'une réalité intemporelle, se situant au-delà de nos catégories 



d'espace-temps, c'est à dire l'existence de formes subtiles de l'énergie, et d'une 
superstructure psychologique. En clôturant le cycle d'équilibration entre le conscient et le 
subconscient, la psychologie, ainsi rationalisée finira par réagir bénéfiquement à la 
thérapeutique spirituelle, marquant l'authenticité et la véracité de la vision intuitive mystique.  



CHAPITRE V 

FIDELITE ET ESPRIT CHEVALERESQUE DU MUSULMAN 

Les devoirs et obligations, incombant aux compagnons et frères, dans la vie initiatique , 
constituent le compendium caractéristique de l'Ethique soufie. C'est l'immunothérapie 
spirituelle dans le processus d'ascension vers les sphères de la Présence Divine. Cette 
jurisprudence mystique rigoureuse forme, notamment dans l'optique Tijanie, le substrat de 
toute transcendance, "car - souligne le Cheikh Tijani - quiconque manque à ses devoirs, en 
négligeant les droits de ses frères, risque l'épreuve de faillir au respect dû aux Droits 
d'Allah". Le promoteur de notre Tarika, a exprimé, à maintes occasions, son souci d'élaborer 
un Traité sur la manière raffinée de vivre et d'agir, chez l'initié, marquant, ainsi, le caractère 
péremptoire de cette politesse comportementielle, véritable catalyseur qui déclenche tous les 
élans de la conscience. C'est là, certes, un degré sublime dans l'échelle des valeurs et les 
maîtres de la voie en font le motif conducteur (leitmotiv). Les hommes de la foi ne sont-ils 
pas - d'après le Coran - de véritables confrères ? Dieu a unifié leurs cœurs, dans une 
harmonieuse cohérence, car ils s'ingénient constamment à se créer une mutuelle affection 
de leur Seigneur. "Seul cet amour en Dieu persistera - affirme un Hadith - Le Jour du 
Jugement. Tout lien de parenté ou mobile de corrélation disparaîtront, à l'exception de 
l'amour pour Dieu. "Les amis deviendront, alors, des ennemis, hormis les gens de piété" 
(verset coranique). Le Calife Omar que le Prophète considérait comme un digne modèle à 
suivre et un porte-parole exprimant la vérité émanant de Dieu, a dit : "Attachez-vous aux 
frères sincères et véridiques, pour vivre dans leur ambiance, car ils sont une parure, en 
période d'aisance et un soutien, en cas de détresse". L'auteur des Awârif rapporte d'autres 
propos d'Omar, à savoir : "Si un homme jeûne toute sa journée, prie Dieu tout le long de la 
nuit, accomplissant ses aumônes canoniques et se sacrifiant dans les guerres saintes, sans 
chérir ou détester, pour l'amour de Dieu, ses actes ne lui profitent guère". Un véritable 
attachement à Dieu implique une confraternité sans faille. Sahrawardî, citant 
AI-Qocheïri - rapporte encore les paroles d'Abou Bekr Tamsatâni : "Cherchez la compagnie 
de Dieu; si vous ne le pouvez pas, cherchez celle de ceux qui tiennent compagnie à Dieu : 
leur baraka saura vous y faire parvenir". Le même auteur cite le Cheikh Ali Ibn Sahl qui dit : 
"Se délecter d'une présence auprès de Dieu, c'est se déplaire en la compagnie de 
personnes autres que celles marquées par la sainteté". Dieu révéla à David : "Ô ! David, 
pourquoi je te trouve solitaire, menant une vie à l'écart des gens?". Il répondit : "Ô ! Mon 
Dieu, j'ai détesté le monde, par amour pour toi !". Le Seigneur lui répliqua : " Ô ! David ! sois 
vigilant et fais-toi des frères, en rebutant tout compagnon qui ne t'aide pas à t'assurer Mon 
agrément; c'est un ennemi qui endurcit ton cœur et t'éloigne de Moi". La fraternité entre 
initiés comporte, donc, des droits et des devoirs identiques à ceux découlant d'une parenté 
ou d'une alliance : elles ont des trames similaires. Bien mieux : la première qui lie deux frères 
spirituels, prime l'autre. "Une parenté religieuse - affirme Zarrouk a la prééminence sur tout 
lignage généalogique". Questionné sur l'acception du verset : "Les parents ont des droits 
prioritaires à la bienveillance ou à la bienfaisance", Ibn 'Arabi répliqua impromptu : "Les 
parents - ici sont les proches de Dieu". Cette camaraderie, qui englobe les proches et les 
compagnons les plus familiers, est fondée sur une double approche temporelle et religieuse. 
Deux frères spirituels, notamment, se conjuguent les efforts et se corroborent, profitant l'un 
des connaissances et contingences sociales de l'autre. "Le Moumin - affirme le 
Prophète - trouve un réconfort en la personne d'un frère ami"... "Deux moumins - précise-t-il 
encore - se soutiennent l'un l'autre tels deux appuis dans un édifice". Un des avantages de 
cette cordiale fraternité est - d'après el-Awârif - de dégager les pores de tout ce qui les 
encombre et en obstrue les orifices, débouchant sur les canaux de l'âme, libérant ainsi les 
accès à la connaissance, grâce à un renforcement de la vision intuitive luminescente et aux 
flux mutuels. 

Un adage devient courant chez les soufis, à savoir : "Quand un initié réalise un état, son 
ambiance en profite". Les élans d'affection qui animent un compagnon sont le degré le plus 
bas, dans l'échelle des valeurs mystiques ; mais, un simple accompagnement des initiés 
vaut mieux qu'un manque total d'intégration dans leur concert; le Prophète précise, en effet, 
dans un Hadith : "l'homme s'intègre avec ceux qu'il aime". L'auteur de l'lhiâ incite le croyant à 



chercher la compagnie des pieux, armé d'un amour sincère, d'un fidèle attachement et d'un 
abandon confiant. Le grand 'Arif, Abderrahman Ben Mohammed El-Fassi conseilla un mourîd 
qui se tenait à l'écart de ses frères, en se contentant d'égrener son chapelet et de lire sa 
planchette : "Ce n'est point là la voie sublime des initiés qui doivent, au contraire, se 
contacter effectivement les uns les autres, dans un brassage ferme et constant". Deux êtres, 
qui se touchent, se fécondent, ainsi, spirituellement. La partie vivante, dans l'un, s'insère et 
se greffe dans le subconscient de l'autre. C'est un sérum thérapeutique, fertilisant, grâce 
auquel les deux initiés s'immunisent mutuellement, contre les effets maléfiques qui faussent 
l'évolution transcendante des gnostiques. Ces inférences ont une profonde efficience. Le 
bien, comme le mal, se communique d'individu à individu. Un heureux compagnonnage est 
un support matériel, dans la vie temporelle, un bon soutien, en toutes circonstances, et, 
surtout, un élément d'intercession auprès de Dieu. Un saint intervient en faveur d'un initié de 
degré moindre. Tout confrère peut refuser, dans l'au-delà, l'accès au paradis, s'il n'est pas 
accompagné de l'homme auquel le liait une fidèle amitié, en ce Bas-monde. 

C'est là une touche subtile qui rehausse le frère spirituel, au niveau de son ami. Le mourid 
doit, donc, s'ingénier à faire un choix judicieux des connaissances qui seraient, le cas 
échéant, dignes d'intercéder pour lui. Là, réside vraiment le secret de la prééminence d'une 
fraternité cordiale entre Soufis, des droits et devoirs qui en découlent et du sublime 
raffinement de leurs rapports. Ibn 'Abbas n'a-t-il pas dit : "les hommes sont, pour les 
hommes, les seuls éléments de nuisance", car le mal, tout le mal, provient d'une 
connaissance indigne qui peut vous nuire, parfois inconsciemment, en croyant vous 
avantager. Dans une telle occurrence, tâchons de redoubler d'ardeur dans nos invocations, 
pour que nos options soient adéquates. Les mourids Tijani en font grand cas, appréciant, 
sciemment, l'efficience d'une alliance si précieuse ! Une amitié si ferme est la structuration 
originelle et le signe indélébile d'une heureuse initiation. Dans cette délicate conjoncture, tout 
élan optionnel constitue une assise et un tremplin d'où se déclenche tout le futurisme 
psychique du nouvel initié. Les conditions d'accès à la Tariqa (la voie), c'est-à-dire dans le 
concert des compagnons sont, pour cette raison, très rigoureuses. Autant on est libre dans 
son choix initial, autant on est strictement lié, par l'inflexible voeu d'engagement. Là aussi, le 
conditionnement s'identifie, comme en psychologie, à l'établissement d'un comportement, 
déclenché par un stimulus qui, au lieu d'être artificiel ou mécanique, est, ici, de nature à 
provoquer, par contre, une réaction comportementielle, un certain courant de pensée. Il 
s'agit, alors, d'un processus susceptible de perturber l'équilibre physiologique, s'il ne répond, 
pas exactement, à un stimulus transcendant. Un compagnonnage heureux nécessite une 
mutuelle identification des caractères moraux et spirituels des deux êtres cordialement 
associés. Il implique, inéluctablement, une réciprocité dans le soutien moral et temporel, 
dans les marques d'amour et d'altruisme, dans les intimes élans du cœur. Une véritable 
initiation ne se cantonne guère dans des actes et rapports purement cultuels; elle se 
cristallise en un souci constant d'éviter, non seulement des empiètements quelconques, mais 
de simples indélicatesses. Elle s'exprime par un désir de servir, d'aider et de protéger, un 
tact et une prévenance raffinée, un sentiment de compassion, à toute épreuve. "La 
complaisance et la bienveillance sont - précise le Prophète - le summum de la raison". 
"Toute pratique, toute oeuvre initialement légale, devraient être exclues ou mitigées, si elles 
risquaient de dégénérer en élément de discorde. Une franchise brutale qui blesse n'est plus 
une qualité. Le mensonge qui pallie un danger, qui réconcilie deux êtres séparés, est un acte 
très méritoire. Bien mieux, une bonne intention est susceptible de légitimer un acte 
originellement illégal". Toutes ces attitudes se résument en un comportement général que le 
mourid doit, constamment, contrôler, car la foi par excellence se manifeste - affirme encore 
le Prophète - par un bon comportement envers les hommes". (Tabarâni); cette foi comporte 
plus de soixante dix branches : la branche la plus infime consiste à écarter d'une voie 
publique tout obstacle pouvant nuire aux passants". (Hadith rapporté par tous les Sounan, à 
l'exception de Mouatta Mâlek). C'est cette foi, aussi, qui subjugue le croyant, en l'empêchant 
d'être perfide et scélérat". 

D'autres traditions du Prophète définissent, par une claire exemplification, les fondements, 
les contours et les leitmotivs de cette foi. Un init ié accompli ne saurait rechercher la pureté 
dans l'isolement, car, précise encore le Messager de Dieu :"Le croyant qui fréquente les 



hommes, en opposant la patience à leurs méfaits, a plus de mérite que celui qui les fuit, par 
répugnance à une éventuelle atteinte qu'ils pourraient lui porter" (Moslem et Ibn Hanbal).  

"Tout croyant est, vis-à-vis de ses frères, comme un miroir, dans lequel se reflètent leurs 
défauts" (Idem); bref, "la foi, c'est aimer et servir. La turpitude et l'indécence sont les plus vils 
des caractères qu'un croyant puisse avoir" (Idem), la pudeur et la justice contre soi-même, 
en sont un grand signe. "Ô croyants ! observez strictement la justice... dussiez-vous 
témoigner contre vous-même, contre vos parents, contre vos proches". (Sourate des 
Femmes, verset 134). La valeur du geste d'un mourid est hautement appréciable. "Quelle est 
l'aumône la plus méritoire demande-t-on un jour au Prophète ? "C'est : répond-il - le sacrifice 
consenti, dans un but humanitaire, par un pauvre dont les moyens sont très limités". 
(Nassaiy et Abou Daoud). Dans un autre hadith, le Prophète précise "qu'une simple obole 
donnée en aumône par un pauvre, vaux mieux qu'une centaine de milliers accordés par un 
riche.." (Nassaiy). La qualité de l'acte du mourid, vis-à-vis de son compagnon dans la voie, 
réside, en effet, davantage dans le sacrifice et le sens d'abnégation, que dans la valeur 
matérielle du don. "La véritable richesse n'est pas dans l'aisance matérielle; c'est, plutôt la 
richesse de l'âme et le sentiment qu'éprouve le moumin d'être comblé par Dieu. Tout 
appartient à Dieu; le fidèle n'est que le dépositaire de ses propres biens. Tous ses 
comportements doivent s'y adapter. Mais, la réciproque est vraie : les uns sont tenus à 
prodiguer leurs bons conseils aux autres, à condition de s'épargner la susceptibilité, de 
ménager les bénignes options et d'accepter, de bon cœur, toute intervention fraternelle. Le 
célèbre compagnon du Prophète Abdellah Ibn Omar n'a-t-il pas dit : "Qu'Allah enveloppe de 
sa compassion quiconque me fait offre de mes défauts". Le Coran dénigre ceux qui se 
rétractent, en refusant les sincères avis de leurs fidèles amis. Néanmoins, quelles que soient 
les conjonctures, les deux compagnons ne doivent aucunement se garder rancune; bien 
mieux, en cas de désaveu formel de l'un, l'autre tâchera d'intercéder, en invoquant Dieu, en 
sa faveur. Une confraternité ne saurait souffrir une simple confrontation, à plus forte raison 
un affrontement. Les pouvoirs bénéfiques que recèle une liaison non altérée et non truquée, 
risquent, alors, de s'évaporer. Le Cheikh Tijani a esquissé, dans ses recommandations aux 
"foqara" de Fès, des fresques palpitantes, en définissant le conditionnement rigoureux et 
imperturbable d'un conseil adéquat, devant être donné et suivi, sans intention dissimulée, ni 
même un empiétement inconscient. 

Mais, peut-on se permettre de rebuter un ami récalcitrant et récidiviste ? Le fameux Abou 
Dharr dit : "Si un ami change de comportement, en se rabaissant, je l'abhorre pour les 
mêmes raisons qui m'ont porté à l'entourer de mon affection". Pour d'autres, ce qu'il faut 
exécrer, c'est l'acte et non la personne, car le Coran incite à un simple dégagement de 
responsabilité à l'encontre d'un désobéissant et non à un désaveu. En haïssant l'acte 
indigne, on peut, aisément, se rétracter soi-même, en cas de repentir de l'ami fautif. Le rebut 
total ne doit avoir comme motivation qu'un apostat, altérations de credo ou désengagement, 
c'est-à-dire renonciation expresse à un élément essentiel de la foi. Dans toute autre 
occurrence, on doit rester près d'un ami en détresse morale, en s'abstenant de toute 
diffamation ou médisance. L'éminent messager d'Allah n'a pas ménagé sa réprobation à un 
diffamateur, en lui disant : "ne sois pas parmi ceux qui aident le Cheitân (Satan) contre ton 
frère". Cette attitude compatissante est plus exigible, si celui qui manque à son devoir n'est 
pas étranger au concert des initiés. Le tact et le doigté sont, alors, de rigueur. 

Le Calife Omar avait - dit-on - un ami qui émigra à Damas; on lui rapporta, un jour, que cet 
ami tomba dans des vices dont l'alcool. Il lui reprocha cet écart de conduite, dans une 
cordiale lettre de semonce, en lui rappelant certains versets coraniques sur le repentir. L'ami 
récalcitrant pleura, alors, d'un vif remords, en se remettant de ses incartades. 

Point n'est besoin de souligner, donc, qu'un compagnon accommodant, complaisant et 
d'humeur facile, est l’ami idéal, dégagé de tout esprit critique, manie de blâmer, de dénigrer, 
de juger sévèrement ; il doit, également, éluder toute compétition qui le mettra en rivalité 
concurrente avec son confrère. Il faut savoir glisser sur un thème brûlant qui affecte, 
désagréablement; l'âme d'un initié est dans l'obligation de se dépurer, en se débarrassant de 
tout élément qui souille, pollue, altère et éloigne du point de référence cristallisé par la 



tradition authentique et la sounna bien entendue. Tout écart, qui dénature et tronque l'élan 
spontané du croyant, se reflète, dans ses moindres failles, sur le miroir purifié de l'âme. Une 
conscience initiée s'en ressent durement. Entre cette propension à esquiver, discrètement, 
tout facteur susceptible d'imprimer un mouvement excentrique et le véritable altruisme, il n'y 
a qu'un pas, vite franchi par l'initié inspiré. Les Ansârs, compagnons du Prophète, qui 
l'avaient soutenu à Médine, furent les amis modèles qui surent céder, de très bon cœur, une 
grande part de leurs biens, à leurs frères les Mohâjirines, émigrés de la Mekke. Ce fut, là, le 
geste idéal qui sert encore d'exemple aux vrais soufis, attachés aux notions et valeurs 
transmises par la tradition. D'autres anecdotes palpitantes et émouvantes dépeignent la 
morale sociale mohammadienne qui atteint le plus haut degré de perfection. Certes, les 
impératifs d'ordre communautaire créent, entre confrères, au sein de la congrégation, une 
co-solidarité qui prime toute pratique dévotionnelle.  

L'heureuse note de concordance, qui sublimait la cité islamique d'antan, a été, 
malheureusement, faussée par une déviation des concepts et des principes coraniques, qui 
font de l'altruisme le substrat et le critère de la foi véritable. Un égoïsme, à propos même des 
choses de l'au-delà, doit être banni d'une âme croyante. Plus le caractère de l'initié est d'une 
transcendance altruiste, plus son grade initiatique est élevé. Le bonheur spirituel est, ainsi, 
l'apanage d'un altruisme intégral, sans faille. Un véritable soufi est, constamment, soumis à 
de dures épreuves qu'il doit affronter, avec courage, sans récriminer et sans se plaindre. 
C'est le point central du recyclage où l'initié est projeté, dans un processus complexe, où tout 
son potentiel moral est mis à contribution. Mais, là encore, le point de mire est la Sounna. Si 
la foi implique la conviction qui s'identifie à un attachement indéfectible à Dieu et à la morale 
transcendante, elle se manifeste, surtout, par une sublimation du comportement individuel. 
Le croyant n'est pas immunisé contre les graves péchés. C'est un être humain, exposé à 
tous les risques. Néanmoins, il ne perd que, momentanément, sa foi, tant qu'il ne s'est pas 
repenti. Une rétractation doit être ferme et sincère, par un retour à Dieu, accompagné 
d'attrition, de confusion, de pudeur. "Quand un croyant a commis l'adultère, la foi en Dieu se 
détache de son cœur - précise le Prophète -, tant qu'il n'a pas mis un terme à son péché" 
(Abou Dawoud). Mais l'acte irrémissible, c'est l'atteinte portée au droit, à l'honneur et à la 
dignité d'autrui. "Le bon croyant ne profère contre personne des malédictions, des calomnies 
ou des propos grossiers" (Moslim et Ibn Hanbal). "Ne peut être considéré comme croyant, 
celui qui mange à satiété, pendant que son voisin meurt de faim" (idem). 

Un autre hadith - rapporté par Boukhari et Moslim - résume les grandes lignes de ce grand 
code soufi : "Trois qualités sont le propre de celui qui goûte la douceur de la foi: aimer Allah 
et Son Messager plus que quiconque, aimer autrui par amour pour Allah et abhorrer le retour 
à l'hérésie, comme on exècre d'être rejeté dans l'Enfer". Tabarâni en ajoute deux autres : le 
fait de ne pas se laisser entraîner par une dialectique qui cherche à dénier la vérité et l'élan 
qui vous porte à saluer tout le monde (c'est-à-dire à être pacifique avec tous) et à être juste, 
même contre vous-même. Une septième caractéristique de la foi a été soulignée par Bezzar 
dans son Mousnad : il s'agit de "la tolérance et de la clémence, à l'égard de toute stupidité 
ou sottise". "Le mounâfiq (c'est-à-dire l'infidèle qui se déclare musulman, en cachant sa 
mécréance) se distingue - rapportent encore Boukhari et Moslim - par trois signes : émettre 
des propos mensongers, ne pas tenir sa promesse et trahir la confiance placée en lui". Et 
Moslim d'ajouter... même au cas où le Mounâfiq pratiquerait la prière et le jeûne". "La piété 
ne consiste pas à tourner son visage vers l'Orient et l'Occident, la piété consiste à croire en 
Dieu, au Jugement dernier, aux Anges, au Livre et aux Prophètes : elle consiste, aussi, à 
donner son argent, pour l'amour de Dieu, à ses proches, aux orphelins, aux pauvres, aux 
voyageurs (en détresse) et aux mendiants; être pieux, c'est encore racheter les captifs 
(c'est -à-dire libérer et faire affranchir les esclaves), observer la prière, faire l'aumône, tenir 
ses engagements, supporter, avec courage, l'adversité et la misère" (Sourate de la Vache, 
verset 176. 

"C'est que - souligne encore le Prophète, d'après Abou Dawoud - chaque musulman n'a pas 
que la prière à faire; il a des devoirs vis-à-vis de sa famille, de ses hôtes et de soi-même; et il 
doit s'acquitter pleinement de ses obligations, à l'égard de chacun".  



CHAPITRE VI: 

VERTU AUDITIVE 

Cette cinquième requête traite d'un caractère moral de grande portée pratique et aux fins, à 
la fois, vertueuses et hautement profitables. Une bonne audition, c'est-à-dire une heureuse 
disposition à prêter une oreille attentive, est le fond de tout le bien, l'essence de tout le 
bonheur; c'est le palier principal, dans l'échelle d'ascension vers les valeurs conceptuelles 
les plus adéquates. Autrement dit, cette vertu auditive constitue la plateforme, sinon le 
tremplin préjudiciel à toute transcendance. Une attention prévenante s'identifie à une 
concentration d'esprit qui élimine toute tendance à la distraction. Le plus grave péché, 
auquel est exposé un croyant, est d'être inattentif au Verbe Divin. Un initié attentionné est 
plein d'égards, pour tout ce que ce Verbe révèle, même à travers le profond murmure du 
Cosmos. "Le gnostique accompli y capterait - dirait Ibn el Khatib ses divines répliques", 
c'est-à-dire ses infaillibles inspirations intuitives-, un esprit distrait et rêveur n'est, guère, 
digne d'une telle touche du Seigneur. Une saine audition est, donc, préalable à toute 
conception. C'est un signe indélébile d'une prédisposition, qu'on peut acquérir et développer. 
Une bonne ouïe cristallisée par une fine oreille, conditionne biologiquement une bonne 
perception. Il est vrai que, même un sourd, peut capter toute émission du subconscient. 
C'est là un autre plan; et nous nous contentons, pour le moment, du seul côté physiologique 
de nos organes sensoriels. Toute connaissance est, donc, fonction d'un organe auditif sain. 
Le Coran parle, en effet, des sens auditif ou visuel qui devancent toute connaissance; c'est 
très significatif! Le Cheikh Sahrawardi, citant Sofiân Ben 'Oyayna, rapporte que, dans le 
processus cognitif, la science se définit, par l'audition d'abord, pour se concrétiser, ensuite, 
par la compréhension, la mémorisation, l'efficience pratique et la transmission. Il s'agit, là, de 
la bonne audition qui permet, seule, de bien concevoir; car on peut prêter une oreille 
distraite, sans saisir, comme on peut regarder, sans voir. Une inattention demeure sans 
efficience. Allah a recommandé à son Messager, de ne pas s'empresser de répéter un verset 
qui vient d'être révélé par l'Ange Gabriel. "N'en remue pas, pour autant, ta langue avec ceci, 
comme pour le hâter : à nous son ordonnance et se récitation" (Sourate, Al-qiâmah, verset 
16-17). Un autre verset explicite cette acception, en disant : "ne te presse pas à réciter le 
Coran, avant l'accomplissement de sa révélation".  

Le Coran incite, ainsi, à bien écouter; une audition efficiente s'apprend, comme une bonne 
parole; quand on écoute bien, on saisit bien et on exprime adéquatement. Ce processus 
implique une saine disposition de l'âme, un esprit finement policé. Cette délicatesse du cœur 
est la source de la sagesse. Ce raffinement du for intérieur conditionne, ainsi, toute 
prévenance exotérique, stabilisée par une audition bien intentionnée, une dépuration du 
réceptacle et un recours confiant à Dieu, seul apte à bien inculquer.  

Les canaux d'une âme consciente sont, alors, dégagés de tout goulot, concrétisé par des 
préoccupations excentriques, qui faussent l'écoulement courant de la pensée inspirée.  

Quand l'Imam Joneïd rendit visite à Abou Hafs enNissâbouri, en Irak, il constata les sublimes 
égards que ses compagnons lui ménageaient et lui dit : "Ô ! Aba Hafs, tu as appris à tes 
compagnons la haute politesse due aux Rois". En-Nissâbouri répliqua : "Ô Aba el Kassim, ce 
n'est pas cela, mais le bon comportement externe est le signe d'une finesse du cœur. " Un 
hadith corrobore ces propos. "Si - affirme le Messager de Dieu - le cœur (de l'initié) s'incline 
pieusement vers Dieu, ses organes s'en ressentent." L'audition du Coran et des traditions 
authentiques du Prophète façonne l'âme croyante illuminée par les flots de la gnose; de 
même, les propos que les Soufis inspirés tirent de leur méditation et de leur luminescence, 
confortées par une insufflation épiphanique. "Si, vraiment, Allah avait décelé du bien, en 
eux -dit le Coran - Il les auraient dotés d'une bonne audition".  

Quelques exégètes traduisent ces éléments bénéfiques, qui jalonnent le cœur, par des 
prédispositions innées ou inculquées, qui rendent l'initié capable de se dégager des 
conjonctures maléfiques. Le Coran met les deux approches en étroite corrélation, en disant : 
"Il y a, là, une heureuse réminiscence pour ceux qui ont un cœur et qui prêtent une fine 



oreille, avec un esprit présent." Dans son Commentaire du Livre, Ar-Râzi définit ce genre de 
cœur, comme une âme consciente susceptible de concevoir et de saisir. Yahia er-Râzi 
précise l'ampleur du doub le aspect du cœur, accaparé d'une part, par de profondes 
empreintes qui renforcent leurs prédispositions à sonder le fond et les intimes secrets de la 
connaissance. Le cœur doit, donc, être sain, c'est-à-dire dépourvu de tout malaise, trouble 
ou simple impression de gêne, de nature à en perturber le flux courant. Le soufisme s'étend 
longuement, dans l'esquisse de fresques émouvantes, sur les péripéties d'enchevêtrement 
de la conscience et des phases qui jalonnent l'échelonnement de la marche du cœur. Un trio 
doit, pour Ibn Samoun, imprimer les élans du cœur, fortement marqué par un raffinement 
comportementiel. A ce trio correspond un triple élément constitutif de la masse ou de la 
structure consciente : déguster la saveur enivrante de l'adoration respectueuse d'Allah, c'est 
se libérer de ses caprices; grâce à cet affranchissement des exigences chamelles, l'initié 
réalise le premier tiers de l'éthique policée; en deuxième stade, ce même Mourid, ainsi armé, 
éprouve le douloureux sentiment de ce qui lui manque; en comblant ce vide, il aura parcouru 
les deux tiers du chemin. Une certaine plénitude sera, alors, assurée par la saturation du 
cœur. Pour le fameux pôle Mohammed Tirmidhi, un cœur qui se détache de ses fantaisies et 
élans capricieux, réalise autant de vitalité dans la voie. En d'autres termes, quand un 
serviteur développe ses prédispositions à une vertueuse audition et éprouve, en 
conséquence, la vivacité qui le met en mesure de faire entendre ce qu'il a bien assimilé, il 
atteint le grade spirituel, qui lui permet de réserver au Verbe Divin et à la tradition 
apostolique, une audience adéquate. Il reçoit, alors, de Son Seigneur l'insigne honneur de 
parfaire, dans tous ses comportements, les plus sublimes des états d'obédience. Sa 
soumission à l'ordre supérieur est, alors, pleine et entière-, sa résignation est totale. C'est à 
ce genre de serviteurs qu'Allah fait allusion en disant : "ceux qui reçoivent la parole de Dieu, 
en se conformant à Ses meilleurs commandements, sont les mieux orientés et les mieux 
doués de sagacité et de clairvoyance". Cette perspicace subtilité constitue un noble privilège, 
et, le plus fin exploit qui donne accès à une sublime transcendance. Tous les adages et 
anecdotes, extraits des textes sacrés, sont une source d'orientation illuminée. Il faut savoir 
choisir ses sources d'inspiration. Une option judicieuse est l'apanage d'un bon "sourcier". Les 
lectures préférées évitent le gaspillage du temps et épargnent les efforts inutiles. L'auteur 
des Awârif insiste sur la nécessité de s'assurer un bon choix, grâce à une analyse pondérée 
ou à un recours à Dieu, dans toute actuation inopinée. La prière de l'Istikhara où le croyant 
invoque Dieu, en l'appelant à son aide, l'inspire et fait naître, en lui, des idées et des 
sentiments qui orientent son choix. Allah libère, pour lui, le meilleur accès de la 
compréhension, dans un temps record, et avec un moindre effort. Douée d'un tel génie 
initiateur, l'image de la connaissance se présente, spontanément, à son esprit, pour se 
décalquer sur le miroir de son âme. C'est l'esquisse ésotérique de ce symbole qui dépure 
l'intellect et clarifie la compréhension. On cite le cas d'Avicenne, qui a consacré plus d'un 
mois à tenter de déchiffrer, en vain, les secrets de certains textes de la Métaphysique 
d'Aristote. Après s'être recueilli, à la Mosquée, le quarantième jour, à la suite de la grande 
prière du Fajr, le mystère finit par se résoudre et l'énigme par s'éclaircir. Avicenne en fut 
sidéré; mais, il eut la preuve tangible de l'infaillibilité d'une inspiration divine. 

Grâce, donc, à cette divine inspiration, l'acte devient compréhensible et l'acteur 
compréhensif. "Nous l'avons bien fait comprendre à Salomon" précise Allah, dans un verset 
coranique. "Dieu fait entendre, à qui Lui plaît", souligne un autre verset. Quand Allah est le 
promoteur d'un tel entendement, Sa révélation s'effectue, tantôt par l'intermédiaire de Ses 
Messagers ou de leurs héritiers, tantôt, à travers les oeuvres et les écrits des Soufis. En 
s'inspirant des uns et des autres, l'initié est d'autant plus édifié que son acte procède d'un 
bon entendement et d'une bonne audition. Il peut, alors, tester la valeur de son état et être le 
digne réceptacle des dons sublimes de Dieu. Ses connaissances s'en ressentiront, ainsi que 
leur adaptabilité éthique. Les soufis en esquissent des élaborations magistrales, dans 
l'invocation de la Miséricorde et de la grâce divine. L'Imam Ghazali, qualifié de Preuve de 
l'Islam, eut l'amabilité de prodiguer de bien heureux conseils à un de ces disciples : "Ô, 
disciple qui entreprends la recherche de la connaissance, la lecture des ouvrages divers, qui 
tends à sonder les propos de tous et, notamment, les oeuvres de la sagesse ! Que ton 
regard englobe toutes ces données, par l'aide de Dieu et pour Son amour, sinon Il 
t'abandonnera à toi-même ou te délaissera, à la merci de ce qui t'a obnubilé. Si ta vision ne 
se limite guère à lui, ton oeuvre sera, pour un autre que lui, dont tu auras, alors, confirmé 



l'existence et la véracité; si tu espères rencontrer Allah, fais le bien et n'associe personne à 
Son adoration; au cas où ton regard se porterait sur les paroles émises par ceux qui 
jouissent d'une certaine renommée, dans le domaine de la science, abstiens-toi de tous 
mépris et de toute décision, à la légère, positivement ou négativement; aie bonne opinion de 
tout le monde et ne déconsidère personne, jusqu'à preuve du contraire; les bonnes actions, 
tâche d'en faire état et de les divulguer, en cherchant des excuses, pour les mauvaises. Tout 
Alem a son excuse, trouvant des arguments, pour se justifier, ne serait-ce que partiellement. 
Que d'enseignements, dans les tiraillements survenus entre Khidr et Moïse ! Si_ à ton avis, 
une problématique vient de surgir, paraissant absurde et inconcevable, prends-en ce qui te 
semble Plausible et délaisse ce que tu n'arrives pas à comprendre, en en confiant à Dieu la 
réelle conscience." On rappelle, en l'occurrence, à l'attention de tout lecteur qui cherche à 
mémoriser, de confier à Dieu, le cas échéant, la réminiscence des fruits de ces lectures. Il en 
sera pleinement édifié. D'autre part, un esprit averti ne doit guère s'adonner - d'après 
AI-Awârif - à une lecture prolongée, même s'il s'agit de hadith ou d'anecdotes véridiques, où 
il trouve des loisirs, pour se distraire capricieusement, se délasser d'une persévérance, dans 
les litanies et les pratiques cultuelles. Il éprouve, par contre, un vif plaisir à lire et à dialoguer. 
Il doit éviter, dans ce cas, de se laisser entraîner, dans un aval qui prendrait, plus qu'il ne 
faut, de son temps précieux. J'ai eu l'occasion de voir certains personnages des plus 
honorables, parmi l'élite de nos confrères Tijanis, s'inspirer de ces principes, en répartissant 
rationnellement le cours de leurs jour et nuit, selon un critère pratique, réservant, 
minutieusement leur dû à l'enseignement, à la lecture, aux liturgies et au repos. Tous les 
actes, devant se suivre consécutivement, ont, alors, leurs parts respectives qui en 
ménagent, soigneusement les besoins, sans empiéter les uns sur les autres. C'est là, un 
signe de la Providence, qui inspire le choix le plus judicieux, dans le processus des options. 
Dans un même ordre d'idées, nous nous référons aux dires de certains sages, qui 
définissent l'échelonnement du potentiel auditif, chez les gens. Cette graduation est 
comparée d'abord, à un semis qui atteint le sol, mais qui est vite ramassé par un essaim 
d'oiseaux; ensuite, à des grains qui retombent sur la pierre lisse recouverte d'une légère 
couche de terre et de gouttelettes de rosée. Ils s'y fixent, superficiellement, mais finissent par 
se déssécher, quand les nervures touchent le dur de la pierre. Une partie de la semence 
peut choir sur un sol riche et fertile, mais, jalonné d'épines qui tuent les jeunes pousses, dès 
leur apparition. Enfin, quelques semis, qui ont pu entrer en contact avec un sol fécond, loin 
des grès et des épines, ont la chance de croître et fleurir. Un parallèle est donc établi entre 
une semence recueillie sur une terre riche et une bonne parole. A l'instar de cette série des 
semences, un homme peut entendre des propos, auxquels il ne prête nulle attention. Ils 
s'évaporent et sont vite oubliés. 

Le semis recueilli par la pierre est assimilé à une personne qui entend bien et apprécie, 
mais, sans qu'il y ait un impact quelconque, avec son cœur indécis, qui n'en retient guère la 
fruition. Au sol épineux correspond le cas de l'individu dont l'audition est accompagnée d'une 
intention d'agir, ligotée par des caprices qui le figent, l'ankylosent et anéantissent, en lui, tout 
désir effectif d'agir. Le quatrième cas du sol dégagé de tout handicap, est similaire à un 
croyant attentif qui conçoit, cherche à bien comprendre, assure une bonne exécution, tout en 
s'écartant des suggestions et des fantaisies maléfiques. c'est là, la fruition spontanée d'une 
prédisposition qui, sans être, nécessairement, innée, est sciemment développée, grâce à un 
effort soutenu, tendant à éliminer tout écart capricieux. Les élans vicieux et les exigences 
excentriques ont une douce saveur, que l'âme dégénérée déguste et apprécie. Cet 
épicurianisme dégradé est la source de tous les maux. En illuminant les recoins de la 
conscience, en les dépurant de toute pollution malsaine, grâce à une régénération qui tend à 
insuffler, par le dhikr, une vie réconfortante, qui oppose à l'attirance matérielle, l'attrait 
sublime de l'amour divin, reliant l'âme revivifiée au Plénum de la Présence Sacrée. L'esprit 
hautement idéalisé savoure cette douceur transcendante, à laquelle un désir terre-à-terre ne 
saurait guère résister. 



CHAPITRE VII: 

DIFFERENCE DE GOUTS 

COMME SIGNES DISTINCTIFS 

DES RITES SOUFIS 

Les caractères dissemblables, chez les soufis, sont de nature à donner une impression 
d'opposition, sinon de différend qui les sépare. De profondes méprises sont souvent 
suscitées par des empreintes distinctives, sans assise différentielle réelle. Des prises de 
position hâtives, à l'encontre des uns et des autres, sont le propre de novices ou de 
profanes, dont les inductions sont gratuites et graves de conséquences. On est enclin à 
juger, selon les apparences , ou, conformément à un code strict, imposant au saint une ligne 
de conduite déterminée. Cette appréciation aberrante est motivée par une conviction que la 
sainteté est régie par une législation spirituelle rigoureuse unique. C'est - note l'auteur de 
"Dahab el Ibrîz" - faire abstraction de la grâce Divine et imposer à Allah des mobiles 
optionnels péremptoires. L'Omnipotence absolue est libre de toute contrainte. Seule une 
fonction physique, d'ordre relatif, est définie par un "axiome du choix" très rigide. La 
gracieuse élection d'Allah, ayant elle-même force de loi, est inconditionnelle. Mais, la 
méconnaissance des limites infinies de Sa pure bonté incite certains rigoristes à dénier toute 
sainteté, aux initiés non auréolés par une image de marque spécifique. Les cadres rigides, 
créés par leur esprit imaginatif, risquent d'être surhumains, et d'évoluer dans l'abstrait. On a 
demandé, un jour, au grand Tabiy, Ibn Sirine, de dépeindre les compagnons du Prophète. 
"Ils étaient - répondit-il - des hommes comme les autres. Le surréalisme confine à 
l'irréalisme. L'infinité de Dieu, l'élan magnanime de Sa générosité, ne sauraient souffrir une 
restriction. Ses dons gracieux, Ses faveurs, Son effusion sacro-sainte, ne sauraient être 
astreints à une quelconque motivation. Cela n'empêche guère que, sur le plan humain, les 
actes cultuels aient une assise rationnelle. Les états mystiques, fonctions de Ses touches 
divines, ne sont nullement assujettis à une régulation humainement discursive, où la prime 
est évaluée, à la mesure de l'acte; d'où, cette différenciation foncière entre les rites des 
Soufis, émanant de sources diverses, toutes dûment canonisées. Ces points d'émergence 
sont, en même temps, des points de ralliement, d'où jaillit l'inspiration; chaque soufi, ou 
groupe de soufis, rejoint de par son comportement, un prophète ou un Messager de Dieu. 

Ses caractères, ses options, ses goûts sont à l'image du prophète, point de mire de l'initié. 
Des hadiths, cités par es-Soyouti, dans son fameux ouvrage sur le Pôle (kotb), les piliers 
(Awtâd) et Abdâl, mettent en exergue cette affinité subtile. Une tradition, rapportée par Ibn 
Messaoud, précise qu'Allah a, parmi Ses créatures, trois cents élus dont les cœurs sont à 
l'image de celui d'Adam, quarante à l'image de Noé, sept à celle d'Abraham, cinq dont le 
cœur est calqué sur celui de Gabriel, trois sur Michael, un seul sur l'Ange Isrâfil. Quand le 
premier décède, l'un des trois lui succède, et, ainsi de suite, dans un ordre croissant. 

AI-Yâfiy, auteur du (kifayat Al-'Motaqid) (Suffisance du croyant) nous décrit le processus 
hiérarchique des Saints, commençant par les Noujabâ, au nombre restreint, puis, par un 
nombre moindre de Nouqabâ, d'Abdâl (un par grand pays), et, enfin les quatre Awtâd au 
Yemen, Es-châm, Orient et Occident. Les quatre points cardinaux de la Terre sont axés sur 
un pôle (kotb), qui n'est marqué d'aucun signe spécifique. Il est choisi, parmi les piliers, 
représentant une normalité - certes idéale, mais toute humaine - où le principe de causalité 
demeure l'assise phénoménale de toutes ses actuations. C'est le degré summum où le fanâ 
(extinction) confine au baqâ (subsistance), l'unicité à la multiplicité, le relatif à l'absolu, tels 
les grands élus apostoliques humainement responsables, dont la conformation 
psychosomatique répond aux exigences terre-à-terre de la normale humaine. Là, les 
extrêmes se touchent et la lumière mohammadienne, flash divin, se voile d'une 
luminescence empreinte d'une évidente humanité; une lumière intense finit par toucher 
l'autre bout de la réalité : l'obscurité. Chez le Kotb, cette illumination voilée cache une forte 
perception intérieure, un goût profond et l'appréhension, toujours croissante, d'une présence. 
C'est ce baqâ, contre-partie du fanâ, que le Soufisme appelle lumière du fanâ, transposé 



dans le Bouddhisme, sous forme de Nirvana . Le fameux Khadir (khidr), esquissant une 
fresque sur cette concentricité des cycles soufis - d'après Ahmed Tastawti, dans sa 
Nozhah - dépeint les caractères et les états de ces élus, abreuvés chacun, conformément au 
décret Divin du Jour du Covenant (Mythâq). Seuls les soufis, intégrés dans ces cycles 
concentriques, lui sont connus. Le Cheikh Tijani qui corrobore - d'après Le Jâmiy - cet avis 
judicieux, cite, parmi les groupes mystiques, des catégories dites Danâïnes et Dhakhâïrs, 
dont chacune comporte quatre mille élus, conscients, tous, de l'existence cosmique, mais, 
engloutis dans les Océans de la divinité. Chacun de ces élus, qui sombrent dans le fanâ, est 
le réceptacle de faveurs exclusives, selon les lots, sublimement décrétés, qui lui donnent 
l'impression, dans ses intervalles lucides, d'être le seul favori; d'où, les dénégations 
mutuelles, entre initiés qu'on ne saurait taxer d'égoïsme. C'est ce qu'entend Ibn 'Ataâ, quand 
il dit dans ses sages Adages ! : "Les actes varient selon les inspirations (états mystiques 
dont ils émanent)". Chaque insufflation divine peut susciter un état, soit de béatitude, soit 
d'aise et d'espoir, soit de crainte. Jean et Jésus se sont rencontrés un jour; chacun d'eux se 
trouvait sous l'emprise, d'une haute communion appropriée. L'un, mû par l'Attribut de la 
Domination astucieuse de Dieu qui écrase et annihile, l'autre actué par la généreuse 
clémence. Chacun se prévalait de l'Attribut qui l'animait. Deux attitudes apparemment 
opposées, mais suscitées, chacune, par l'instant "étatique", propre à l'un et à l'autre. 
Néanmoins, un grand initié peut - comme le signale Khadir - se voir diminué, au point de se 
sentir passible d'un châtiment mortel, au-devant d'une impression de faveur divine exclusive, 
touchant un collègue. Abou Horeïra, compagnon intime du Prophète, affirme avoir puisé, 
dans la source des sciences apostoliques, deux sortes de connaissance-, il n'est autorisé à 
en révéler qu'une seule, l'autre demeurant un apanage inaccessible, dont la divulgation 
mérite la peine capitale. Ali Ibn Abi Tâlib, beau-fils bien-aimé, dépositaire des secrets de la 
grande gnose de notre Prophète vénéré, se prévalait de connaissance, dont il ne rencontra 
guère un digne porteur. 

Que de fois, le Cheikh Tijani répétait les propos Alides, dans ses commandements et ses 
épîtres. Dans ce contexte subtil, AI-Joneïd précisait bien, que "nul ne pourra atteindre le 
grade sublime de la Réalité, avant d'être taxé d'hérésie, par un millier 
d'hommes -véridiques". Le grand Imam Tijani souligne que tout Saint reçoit, au sein de la 
Divine Présence, en audience propre, des biens et dons, dont Seul Allah apprécie l'ampleur. 
Bien mieux, deux gnostiques peuvent se partager un même état de présence ou plan de 
l'être, mais à degrés différents, selon les lots d'attribution seigneuriale. Dans ces états 
extatiques de grâce, de révélation intérieure ou de touches transcendantes, un gnostique 
peut, dûment, se vanter de ces exclusivités, car, il ne fait que répéter les sublimes 
qualifications qui lui ont été inculquées, et, qui en définissent l'envergure. Ce sont là - fait 
encore remarquer Sidi Ahmed Tijani - de simples privilèges qui n'impliquent aucune 
prééminence. Quelques Arifs peuvent réaliser plus d'exploits cognitifs mohammadiens qu'un 
Kotb, alors qu'ils seront radicalement écrasés, sous les irradiations théophaniques réservées 
à ce pôle. C'est le cas de Khadir avec Moïse, auquel Allah octroya, durant les mille séances 
qu'il eut, de son vivant, avec Lui, des flots de cognition ineffables. Seul le Messager d'Allah, 
élu des élus, Sidna Mohammed, détient un grade parfait, sans pair. Il ne faut, donc, guère, à 
partir de ces disparités apparentes, déconsidérer certains maîtres en Sainteté, pour 
surestimer d'autres. Toutefois, ces marques exceptionnelles de privilège ne font que 
confirmer les règles structurelles de classification des voies catégoriques distinctes : celle 
des attirés dont l'élection n'est, nullement, motivée et celle où l'initié est, dans un état 
sublime, dégagé de toute velléité volitive. Ce sont celles qu'Ibn Atâlllah dépeint, dans ses 
Adages, comme deux groupes dont les liturgies, chez l'un, devancent toute luminescence, 
de sorte que nulle lumière ne saurait jaillir de son coeur, sans un lot préalable de dhikr; pour 
le deuxième groupe, la luminité qui s'identifie à un don inconditionnel d'Allah, est le mobile 
implacable, qui incite à réciter des litanies, qui dépurent et illuminent la conscience. Les 
attirés s'installent, ainsi, dans un concert de légère aisance, sans effort, ni peine. C'est ce 
qu'Ibn Ata Illah définit, encore, d'après une classification de son Cheikh el-Morsi, comme 
deux ensembles, dont l'un accède à la foi, par la grâce divine, et l'autre atteint cette grâce, 
par ses exploits cultuels. 

Le premier, providentiellement actué, brûle les étapes qui libèrent les accès à la présence; 
cela ne veut pas dire que l'attiré n'a aucune voie à suivre, mais bien au contraire, que cette 



voie a été ployée pour lui, donc écourtée par la Providence et la grâce pré-éternelle. Le 
ploiement d'un chemin n'en est guère une absence, car l'initié absent par son soi, c'est-à-dire 
son ego, est présent par son Seigneur. Notre Maître, le Pôle des Pôles, a tiré cette double 
notion de l'élection du verset coranique : "Allah élit qui Lui plaît et oriente vers Lui qui Il veut". 
Il l'illustre par la vivante anecdote de Moïse, auquel Dieu ordonna de jeûner, pour accéder à 
Sa présence, trente jours consécutifs, sans exempter les nuits. Ayant exécuté, strictement, 
ce commandement, Moïse se vit réordonner un prolongement de dix jours, pour le bénin 
péché d'avoir osé désodoriser les recoins de sa bouche. La nuit de l'Ascension, l'Ange en 
annonça l'avènement à Sidna Mohammed, qui devait l'accompagner, impromptu, sans 
préparatifs particuliers. Les deux notions sont, ainsi, exemplifiées, quoique les prophètes - 
insiste Sidi Ahmed - soient, tous, objets d'une sublime élection. Le fait est signalé dans le 
Coran; il faut se garder d'en fausser l'interprétation. Une autre classification de la voie a été 
avancée, en considération de la nature éducationnelle ou comportementielle; elle comporte 
deux tendances qui marquent, chacune, une école distincte : celle du Choukr ou gratitude, 
fondée sur un sentiment initial de reconnaissance à Dieu pour Ses gracieuses faveurs, la 
deuxième école, étant celle du "riadât en-nafs" ou mortification de l'âme et ascèse de la 
chair; la première est appelée, parfois, la voie Chadhilite, l'autre la voie de Ghazali. Nous 
avons défini certaines caractéristiques de l'une et de l'autre. Mais, le Cheikh Ibn 'Arabi en 
propose, encore, trois catégories, délimitées à partir des stations mystiques et de leurs 
signes et empreintes. Elles correspondent à trois genres d'initiés. Chez les premiers, 
l'ascèse domine, avec tout ce qu'elle implique d'éxotérisme littéral, imbu d'une purification de 
la conscience et un dégagement total de toutes les prohibitions canoniques. Mais, ils se 
renferment et s'isolent dans les actuations formelles, méconnaissant le processus des états 
et stades mystiques, des sciences infuses, des extases, des luminités et des éclipses. Ce 
sont des dévots, attachés, scrupuleusement, à une observation rituelle et à un service divin 
stricts. Ils sont absorbés par leurs actes cultuels, éprouvant une crainte atroce des écarts de 
conscience, égoïsme ou vaine gloire. Les seconds, qui leur sont, quelque peu, supérieurs, 
voient, dans tout acte, une émanation d'Allah qui les actue. Ils sont agis et dégagés, par là, 
de toute psychose de vanité ou d'auto-estime; mais, ils partagent, avec leurs collègues de la 
catégorie précédente, la ferveur dans l'adoration, l'abstinence scrupuleuse, la pieuse 
continence et la pudeur intime, ignorant toute étape mystique, cognition, secret ou vision 
intuitive. Quant aux miracles, une intention ferme les incite à les actualiser. Ils ne se gênent, 
guère, d'exhiber, ostensiblement devant le public, leurs exploits miraculeux. lis ne voient, 
alors que, Dieu et Dieu seul. Leurs agissements sont, donc, dénués de toute velléité 
vaniteuse, ou désir de produire quelques effets, sur leur auditoire ou entourage. Leur 
caractère est empreint d'un altruisme chevaleresque; on les appelle, communément, soufis, 
et ils donnent l'impression d'être imbus de lubie fantaisiste et capricieuse-, leurs disciples 
leur ressemblent, dans leur ostentation d'allure prétentieuse, qui se cristallise, parfois, en 
geste de prééminence. Ils se démarquent, ainsi, carrément, des initiés de la troisième 
catégorie, qu'aucun acte surérogatoire ne distingue du commun des croyants. Leur 
comportement est nettement normal, n'attirant, guère, l'attention, car ils s'isolent, 
intérieurement, dans la contemplation de Dieu, sans s'en départir. Ils s'installent, 
ésotériquement, dans leur sentiment de déférence vassale, à l'encontre des autres, 
accaparés par leurs actes d'adoration, strictement cultuels. Ils ne dégustent, nullement, la 
saveur, si plaisante à l'esprit, de la prédominance sur les autres, l'emprise de la Suzeraineté 
divine, sur leur cœur, étant pleine et entière. Ils sont, en conséquence, d'un degré supérieur 
et les élèves, qu'ils initient, évoluent, avec aisance, dans les cycles de virilité. Ils excellent, 
dans la science des mesures et s'astreignent, rigoureusement, aux exigences de la 
confraternité. Salman el Fârissi (Persan), le fameux compagnon du Prophète, s'inscrit, 
comme le meilleur de ces initiés, appelés malâmitiah, dont le décent éxotérisme couvre la 
luminescence du for intérieur. Notre célèbre frère, le Sieur alouite Moulay M'hamed Ben 
Nasr, un des plus privilégiés, parmi les compagnons du Cheikh Tijani, nous disait, souvent, 
que la plupart de nos confrères étaient Malâmiti. Une des sommités de notre Tariqa 
dépeignait, en réponse à des questions "occurrentes", les caractères intrinsèques d'un 
adepte de notre voie, qui ne doit se prévaloir d'aucun privilège ou droit exclusif; les artisans 
sont, apparemment, absorbés, dans leur métier, les artistes dans leurs ateliers, les 
manœuvres dans leur besogne; alors que certains d'entre eux maîtrisent le Cosmos, de par 
les affinités "étatiques", dont ils s'imprègnent, sans exclusivité prétentieuse. Le fameux Imam 
Abou Sâlim El-Iyâchi rapporte, dans sa (Rihla), la classification établie par son Maître Ali el 



'Ajîmi el Hanafi, en quarante Confréries, dont la plupart sont d'origine orientale; trois 
seulement étant marocaines (Chadhilyah, Zarroukiyah et Jazoulyah).  

La première Confrérie dite Mohammédienne (attribuée à Sidna Mohammed) a, pour assise, 
une structuration canonique pure, basée sur la Sounna, avec comme litanie essentielle, la 
çalat (invocation pour le Prophète). Son cœur est rempli d'amour pour notre Prophète 
vénéré, dont l'exaltation et la magnification marquent, vivement, sa trans-conscience, 
illuminée par son image virtuelle qui, à force de concentration, s'idéalise pour finir par se 
réaliser, c'est-à-dire prendre une forme réelle. C'est, donc, là, une articulation purement 
interne, sans aucune trace exotérique. Le Messager d'Allah, est, ainsi, le Maître direct de 
l'initié. Abou Sâlim, qui esquisse une épître émouvante sur ce thème, mettant en exergue les 
signes distinctifs de chaque itinéraire, cite les grands maîtres soufis, qui optèrent pour ce 
chemin apostolique qui fut celui des Sahaba ou compagnons du Prophète, dignes 
représentants de la malâmitiah dont le premier Khalife, Abou Baker, fut le modèle idéal. 
Différence des goûts comme signes distinctifs des rites soufis. D'autres auteurs, parmi les 
plus célèbres, tel le Kotb es-Semmane, un des directeurs mystiques du Cheikh Tijani, 
élaborèrent des oeuvres palpitantes sur la Tarika Mohammadia, archétype sublime, dans la 
voie de la transcendance. 

Toutes ces données sembleraient excentriques, dans les conjonctures contemporaines. Une 
bonne part des hommes de science canonique, et quelques uns, parmi les amateurs du 
Soufisme, n'en sont, nullement, convaincus. lls en ignorent la nature et la quintescence, 
sinon l'existence même. La voie Ouwaïs (qui se réfère au fameux Ouwais el-Qarani) et qui 
vient en second rang, s'inspire de la pure essence apostolique mohammadienne et d'autres, 
ainsi que celle des Sahaba et éminents Chioukhs.  

Viennent, alors, les autres confréries, dans la succession suivante : AI-Kalandaria visant la 
purification de l'âme, s'astreignant au minimum, dans leur subsistance, et, rejetant toute 
forme d'épargne ou de thésaurisation. Ils jouissent des délices licites, sans s'enliser, dans un 
surcroît de recueillement. 

As-Siddîkia (attribuée à Abou Bekr es-Seddik), est celle du Cheikh Abou bekr ben Houwwari.  

AI-Koubrawyah (du Cheikh AI-Koubari) et sa filiale AI Hamadânyah dont le promoteur Ali put 
rassembler, durant ses pérégrinations de par le monde, les liturgies de mille quatre cent 
maîtres soufis. Il en fit un "wird" matinal, récité à voie basse, et très recherché. 

Deux autres filiales de la première : er-Rouknyah (de Roukn ed-Dîn es-Semnâni) et 
en-Nouryah (de Nour-ed-Dîn elAsfarâyini). 

Quant à AI-Khalwatyah, elle se caractérise par une litanie de base, "Ism el Jalâla (nom de Sa 
Majesté divine). Le Cheikh Tijani adopta cette voie, dans ses débuts, et fut, pour lui, d'une 
grande efficience, dès ses premiers contacts avec son éminent maître égyptien Mahmoûd 
el-Kordi. Sa chaîne de transmission, citée par (el Jawâhir), est le célèbre "Sanad" remontant 
au Prophète, suivant une succession de maîtres, parvenant jusqu'à AIJoneïd, par 
l'intermédiaire de Daoud et-Tayi, Habib el 'Ajîmi, Hassan el-Basri et le beau-fils du Prophète, 
Ali Ibn Abi Tâlib. 

Deux autres confréries : AI-Mawlaouyah (de Jâlal ed-Dîn et-Toussi) et Aljahrya (d'Ahmed 
es-Souyouri), se réclament de Khadir. AI-Bourhânyah (attribué au Cheikh Bourhân) se 
caractérise, en sus des oraisons effectuées à haute voix, par le costume vert, endossé par 
ses adeptes, à l'encontre de l'Ahmadyah, connu par le pourpre de ses habits d'apparât. Chez 
AI-machrayah, les oratorios chantés ou concerts spirituels, sont de rigueur; ses adeptes en 
haillons, s'adonnent à une mendicité ostentatoire. 

Les Qâdirites (de Si Abdeqader el-Jîlani) et les Hâtimites (Ibn 'Arabi el Hâtimi) sont 
d'obédience spiritualiste notoire, ainsi que les Madiânites (Abou Médian el-Ghawth, Soufi 
Algérien de Tlemcen). 



Les autres confréries, non moins réputées, mais appréciées, à juste titre, sont : les Rifaiyah 
(filiale Qadirite) Qocheïriyah, Kharraziyah (d'Abou Saïd el Kharrâz), el-Khochaniya (du Qotb 
ed-Dîn et Khochani). El-Madariyah (du Chah Madary), Ech-Chettariyah (Abdellah 
ech-Chettar) en-Neqchabendiyah (Bahâa ed-Dîn Neqchabend) El-Hallajiyah, El-Joneïdlydah, 
Es-Sahliyah (Salah Ibn Abdellah).  

Il s'avère donc, à la suite de cet exposé substantiel, que la sainteté ne s'intègre, guère, dans 
le cadre d'une rationalité discursive, ni d'un intellectualisme contemplatif ou imaginatif.  

La trans-conscience intime et la profonde nature cognitive, qui marquent ce sublime état 
électif, sont l'apanage d'un groupe de privilégiés, touchés par la faveur de la Providence, 
sans motivation, ni prédisposition. La conscience de cette grâce Divine n'est pas à la portée 
de tout le monde, d'où la confusion ressentie, aussi bien par les adeptes du Soufisme, que 
par certains adversaires, par trop littéralistes. "Allah seul connaît Ses élus, d'après un hadith 
Qodsi (sacré). Des signes distinctifs ambigus et apparemment contradictoires, déroutent les 
esprits les plus critiques. Si la conscience humaine est incapable de capter les caractères 
essentiels d'une âme élue, par contre la connaissance de Dieu demeure concevable, à 
travers la manifestation des signes de Sa Beauté et de Sa Magnificence. L'incapacité initiale 
de Le concevoir est - comme dit Abou Bekr es-Siddik, répété par Pascal - la véritable 
conception de Dieu. 



CHAPITRE VIII: 

SOUFISME SALAFI OU CLÉS 

DU SOUFISME 

Pourquoi la Tijania est une voie Abrahamo-Mohammadienne ? 

La Tariqa Tijanya occupe, parmi les voies soufies, une place d'un rang éminemment élevé, 
vue sa réelle parenté avec l'Imam des Prophètes, Seigneur du Royaume des Elus, Maître 
des Maîtres, Sidna Mohammed (bénédiction et salut soient sur lui).  

Pourquoi cette affinité, si ineffable et si sublime ? 

La voie Tijanya est connue, en premier lieu, sous la qualification ahmadya. C'est une 
appellation très courante, dans le concert des Tijanis, pour diverses raisons : Il ya, en 
premier lieu, un mobile apparent qui s'impose de prime abord : c'est le nom de son 
promoteur: Sidi Ahmed Tijani. 

Une seconde raison est suggérée par la racine etymologique du mot "Hamd" , justifié par 
l'appartenance de la Tariqa à la série des confréries dites de gratitude, souvent qualifiées de 
Chadhilites. C'est également plausible.  

Un troisième motif, très subtil, revient au fait que ses litanies sont axées, implicitement ou 
explicitement, sur la même notion du "Hamd", dans ses formulations les plus profondes. 
Entre autres, la "fatiha", dite "Mère du Coran", comportant d'indicibles secrets des grâces 
divines; la sourate du Qadr (Destin) aux multiples arcanes; la fâtihi : invocation de 
bénédiction, expression vivante de reconnaissance à Allah, pour l'insigne faveur concrétisée 
par le Message sublime de notre Apôtre, grand initiateur des Secrets intimes, cachet de 
gloire et inimitable directeur de conscience. Un autre leitmotiv de notre Tariqa est çalat 
"Jawharat el-Kamâl" (Perle de perfection) dont les termes, pleins de verve, inspirent les plus 
heureuses manifestations cosmiques. D'autres liturgies, qui en sont les motifs conducteurs, 
sont la source de mystères inexprimables. Un quatrième justificatif: le grade élevé de son 
maître: Sceau Suprême de la Sainteté et héritier des splendeurs mohammadiennes, autant 
de dons gracieux, dignes d'hommage et de louange. Allah, dans Sa Majestueuse Pré-
éternité, accorda au Sceau des Saints - d'après Ibn 'Arabi - les insignes faveurs, en 
corrélation concomitante avec le Sceau de la Prophétie, tous deux archétypes de la 
condition humaine vassale, redevable à Allah de fervents éloges.  

D'autres considérations, qui justifient encore cette appellation, s'intègrent dans l'ineffabilité 
inhérente au "Katmia", autre qualification transcendante du Sceau des Saints.  

Quant au caractère Mohammadien de cette voie, il découle, d'abord, des propriétés 
esquissées, dans le dernier chapitre, à propos de la (Tariqa Mohammadyah), axée, 
notamment, sur la çalât, intime invocation pour le Prophète. L'image luminescente de Sidna 
Mohammed, source d'inspiration de l'initié, est, alors, le point de concentration, qui débouche 
sur la grande ouverture, marquée par la cristallisation, au sein de la trans-conscience, de la 
figure apostolique réelle. Le mourid transcende, ainsi, par degrés, vers le Summum, qui 
concrétise la réalité Mohammadienne, toujours vivante. Cette concrétisation fulgurante, qui 
se réalise au moment où le fervent adepte s'y attend le moins, est le propre de cette 
prestigieuse initiation où la fâtihi demeure la clé de tous les mystères. Déjà, l'Imam Bekri, 
bien avant Sidi Ahmed Tijani, dépeignit les caractéristiques inouies de cette çalât, que le 
concert plénier des Soufis admettait et appréciait. 

D'autre part, le Prophète Mohammed eut l'aimable geste de s'allier et d'apparenter les 
adeptes assidus de cette Tariqa, comme marque indélébile de la prééminence de leur grade, 
dans la hiérarchie mystique. Les disciples de ce Cheikh sont les propres d isciples du 



Promoteur réel de cette Tariqa, dont il cautionne les privilèges et les dons miraculeux, qui 
leur sont promis. Ces honorables distinctions ne sauraient émaner d'une source, autre que la 
source Mohammadienne. Des signes d'une sublimité et d'une luminité indicibles, en illustrent 
les inimitables et extraordinaires ébauches. De véritables fresques, d'une luminescence 
palpitante, s'esquissent spontanément, se profilant sur les contours idéalisés de l'initié, 
touché par la Providence. Ces marques sont exclusives, et se reflètent sur le miroir policé de 
toute âme dépurée. La discursivité demeure inapte à saisir les impondérables de ces flashs 
ésotériques. Sept autres propriétés impriment à cette Tariqa une spécificité marquante :  

A l'instar de la religion Mohammadienne, elle est la dernière des Confréries dont l'avènement 
s'inscrit, en dehors du Chadhilisme. Son adoption ne crée, vis-à-vis des autres Confréries, 
aucun problème de désintégration, car toutes convergeront, à la fin des jours, vers le grand  
Symbole d'unité Mohammadienne où les rites fusionneront, dans le même creuset islamique. 
Une pieuse jalousie anime le Promoteur de l'Islam, devant toute atteinte ou entorse à ce bloc 
unifié. De par Sa grâce enveloppante, Allah centuple, jusqu'aux milliers, les primes de cette 
élite, dépeinte dans un hadith où le Prophète spécifie que le "moumin" (croyant) du "dernier 
des Temps" (Akhir-ez-zamân), équivaut en "ajr" (prime) et non en "martaba" (degré ou 
grade), à une cinquantaine de Sahaba (Compagnons du Prophète). 

AI-Fouti Omar, auteur des (Rimâh) (lances), fait remarquer que celui qui met en doute cette 
notion d'intégralisation sur-croissante, dénie, en fait, une donnée authentique de l'Islam. 

Le caractère abrahamique n'est pas moins marqué, dans cette voie, car, toute spécificité 
mohammadienne est, par définition, abrahamique.  

"La religion de Dieu - précise le Coran - est l'Islam" "(Sourate de la famille d'Imrân, verset 
1er), et l'Islam s'identifie à la religion d'Abraham, qui englobe les religions révélées. "Dieu leur 
ordonne le Coran = "Dieu ne dit que la vérité; suivez, donc, la religion d'Abraham, qui était 
pieux et n'associait point d'autres divinités à Dieu" (verset 89). On demanda, un jour, au 
Prophète, laquelle des religions est la meilleure ? "C'est -répondit-il-, sans hésiter - la religion 
la plus aisée, celle d'Abraham". (Moslim, Mousnad Ibn Hanbel et Tabarâni). Le Coran tient à 
préciser, nettement, le credo d'un musulman abrahamique. "Dis-leur (Ô Mohammed) : "Nous 
croyons en Dieu, à ce qu'Il a révélé à Abraham, Ismaël, Jacob et aux douze tribus : Nous 
croyons aux Livres Saints que Moïse, Jésus et les Prophètes ont reçus du Ciel; nous ne 
mettons aucune différence entre eux, nous sommes musulmans" (Sourate AI-Imrân, verset 
78). 

Les aspects essentiels qui imprègnent l'Abrahamisme islamique et, partant le soufisme, se 
repercutent, dans d'autres caractéristiques très distinctives, telle la notion de grâce qui définit 
la (Khollâh), chez Ibrahim el-Khalil, c'est-à-dire l'amitié divine libératrice, comme l'appelle 
Massignon, ou plutôt, cette réciprocité d'amour, entre Dieu et l'âme khalilienne. D'autre part, 
le sens de gratitude (ech-chokr) dont se réclame le chadhilisme est transcendantallement 
développé chez Abraham, grand initiateur du bien, symbole de la Soumission 
inconditionnelle à Dieu, dont il fut l'Elu Préféré. D'où, la prééminence du soufi des Derniers 
Temps. La grandeur d'âme, la patience et l'endurance qui cristallisent l'Ethique Abrahamique 
sont les leitmotiv de la Morale comportementieIle de l'Initié qui se rend à discrétion, dégagé 
de toute velléité, dans un renoncement, résignation et abandon permanent à Dieu. Cet 
attachement indéfectible à Allah est le fil conducteur qui marque l'élan abrahamique. Ce 
sentimentalisme qui s'allie, curieusement, à un intellectualisme intuitif, est conditionné par 
l'épanouissement spontané de l'Ego, chez le soufi, dans une ambiance non viciée par des 
écarts excentriques de bigotisme : Certains initiés semblent avoir oublié ce rayonnement 
heureux, reflet imperturbable et fonction d'impondérables, dont l'Islam a fait le fond même de 
son dogme. Le véritable soufi est l'archétype d'un salafisme sounnite, qu'aucune anicroche 
ne souille ni pollue. C'est l'Islam dans sa pureté originelle, où l'initié se réclame, à chaque 
instant, d'une tradition prophétique, dans tous ses états, aussi bien énergétiques que 
statiques. Le caractère miraculeux qui sort de l'ordinaire, n'aura aucun impact, s'il n'est fondé 
sur une option authentique du Prophète. C'est ce que le Cheikh Tijani explique, en précisant 
que la rectitude - justesse d'esprit et dignité de l'acte - est plus méritoire que mille miracles". 



Le soufisme Tijani est un mysticisme islamique qui s'identifie à un système éthique dont 
l'idéalisme l'imprègne, profondément, d'un humanisme transcendant, mais pratique, où toute 
religiosité creuse est bannie. C'est, pour parfaire la Morale Universelle que l'Apôtre de l'Islam 
a été envoyé. 

C'est ce processus sounnite, qui doit commander le comportement d'un Tijani, sans dévotion 
outrancière, et avec une vision réelle des conjonctures. "La foi, par excellence, se 
manifeste - dit le hadith - par un bon comportement envers les hommes" (Tabarâni). Une des 
branches de cette foi agissante est "d'écarter d'une voie publique tout obstacle, pouvant 
nuire aux passants". (Hadith rapporté par les Sounan, à l'exception du Mouatta). Le 
dilettantisme défaitiste ou nihiliste, se réclamant d'un fatalisme dévié, n'est guère de mise, 
car "Dieu n'agrée point une foi qui n'est pas étayée par des actes" (Tabarâni). "Un croyant, 
physiquement fort, est - affirme encore le Prophète, dans une tradition rapportée par 
Moslim - plus valable et mieux aimé de Dieu, qu'un moumin de faible constitution". 
"Dieu -rapporte Tabarâni - aime le croyant qui exerce un métier". La mendicité, comme atout 
exhibitionniste, chez certains bigots, est prohibée par l'Islam. "Mieux vaut, pour un moumin, 
ramasser du bois, pour assurer son gagne-pain que mendier". (Sounan sauf Abou Daoud). 
L'espérance et la persévérance sont, donc, le propre d'un croyant ou un soufi salafi. Toute 
ostentation déviante est considérée comme un comportement excentrique, car, "celui qui 
s'écarte de la Communauté se détache des liens de l'Islam". "La foi subjugue le croyant, en 
l'empêchant. d'être perfide ou scélérat" (Tabarâni). Mais, si l'Islam consiste dans une 
pratique cultuelle adéquate, la foi - dont se réclame le soufisme - implique la conviction qui 
s'identifie à une adhésion totale à Dieu et à une sublimation, dans un comportement qui 
s'ingénie à éviter toute atteinte à l'honneur et à la dignité d'autrui. "La pudeur est une marque 
de foi", et, celui qui en est dépourvu, ose tout se permettre" (Tabarâni). La valeur du geste 
d'un soufi est hautement appréciable, en Islam. La qualité de l'acte réside, en effet, 
davantage dans le sens d'abnégation et dans l'altruisme, que dans la valeur matérielle d'un 
don. La véritable richesse, but suprême auquel aspire un soufi - n'est guère l'aisance 
matérielle, mais plutôt la richesse de l'âme. "(Boukhâri, Moslim et Tabarâni); c'est cet élan 
généreux de l'âme et du sentiment, qui fait la force d'un soufi, dont l'ultime désir est de se 
sentir comblé par Allah, sans dépendre, aucunement, d'un autre que LUI. Autant de 
caractères, éminemment élevés, qui caractérisent le croyant, c'est-à-dire le véritable soufi. 

Deux qualités essentielles - affirme Si Larbi Ben Sayah comme conclusion de sa 
Boghya - sont le propre d'un véritable Tijani; S'attacher fermement à Dieu, en se réclamant 
de Lui et de Lui seul; se conformer, strictement, aux préceptes de la Sounna, dans un 
conceptualisme qui accorde prééminence aux concepts coraniques et à la tradition 
prophétique. 

  



REFERENCES 

DE LA BIBLIOGRAPHIE SOUFIE  

 René Guénon, Abd AI Wahid, 1981, 20 p. Cahiers Unicorne  

 Abdulaziz, Maulana Shah, Secret of Two Martyrdoms. Honor and 
remembrance of Hazrat Hasan (A.S.) and Hazrat Husain (A.S.A) by a 
Sunni mystic (1780-1860), son of Shah Waliullah of Delhi. Appended is 
collection of "World Opinion on Husain", with praise from many 
non-muslim, i.e. Gibbon, H.G. wells, Carlyle, Ghandi, Nehru, et. 1971, 
186pp. 

 Abu Bakr Effendi, The religious duties of Islam as taught and explained by 
Abu Bakr Effendi/ a translation from the original Arabic and Afrikaans with 
an introduction and notes by N. Brandel- Syrier. Leiden: Brill, 1971. X, LVI, 
198 p. : 2 ill- (Pretoria Oriental series; 11) Reprint of the 1960 ed. with 
additions and corrections. 

 Ahmed, Sufia. Muslim community in Bengal 1884-1912 Status and 
development of Muslims of Bengal as India witnessed emergence of Indian 
National Congress and Formation of all India Muslim League. Growth of 
Muslim community viewed in relation to education and economic status of 
urban and rural classes. 1976, 136pp. 

 Ahmad, M.M. Zuhur-Ud-Din Mystic Tendencies in Islam. Discusses origin 
and development of islamic mysticism, analyzes its principal elements; 
shows relations to fundamental tenets of Islam. xii, 224pp  

 AI-Alawi, Sheikh Ahmed A sufi  Saint of the Twentieth century. A beautiful 
portrait by Dr Martin Lings (Abu Bakr Siraj ed- Din) of a spiritual master of a 
North African Order descended from the Shadhili's through Sheikh Ahmed 
ad-Darqawi, chapter on the origin of sufism, poetry of the Sheikh 1971. 
242p. 

 Ali, Ibn Abu Talib, Hazrat (A.S.) Nahjul Balagha Eloquent Sermons) Best 
edition we have seen, based on text of Seyyed Razi (4th cent. A.H.) 
Translator, s. Ali Raza, has given a reliable English version adding Razi's 
notes as well as those of Mufti Jafar Hussain Saheb, the scholarly editor of 
the Urdu version. V.I. Preface, Intro, etc. from saheb, 120 sermons; V. 11, 
118 sermons; V.III, Letters and sayings, indexes to sermons, documents 
and letters, sayings. 1972, xLi, 520 pp. 

 Ali, Ibn Abu Talib, Hazrat A.S. Nah jul Balagha. Smoother English 
translation (by M.A. Salim) but without notes, commentary, index, or 
background. Includes sayings of Hazrat Ali as well as unique 7-page 
sermon (Arabic and English texts) containing no aleph, by wich Ali 
Disproved claim aleph is indispensable to Arabic 1975, 304 pp.  

 Ali, Hazrat (A.S.) The Richest Treasure. Compilation and editing by Yousuf 
Lalljee of letter from Hazrat Ali (A.S.) written during his Caliphate to the 
governor of Egypt about 657 AD. Principles of administration set forth 
eloquently and compassionately, incliding conduct of the ruler. A mode]. 
26pp. 



 Ansari, Sheikh Abdullah, The Introduction (munâjât). Translation in 1938 by 
Sir Jogend's Singh, 1959 (59 pp) 

 Ansari, Khwajih Abdullah "munâjât- Intimate Prayers". Translation by 
Lawrence Moris and Rustam Sarfeh, M.D. 1975, XI, 88 pp. + persian text  

 J. Arberry: 1) Muslim Saints and Mystics. Abriged translation by A. J. 
Arberry of "Tadhkirat al-Auliya, containing stories of 38 of 114 sufi's in 
original, 1973, (287 pp), 1973 (300 pp).  

           2) Tadhkirat al-Auliya. Translation by Dr. B. Behari including episodes from 
more Sufis (62) than Arberry's edition, XXII (213 p.p.)  

 Ardalan, Nader The sense of Unity- the Sufi and Tradition. 

 Bakhtiar Laleh, 1973, XVIII, 151 p.p. 

 Arnold, Sir Edwin Pearls of the Faits (Islam's Rosary) A poetic commentary 
on the names of Allah (Asma al-Husna) in the form of stories of great 
beauty and merit. 

 Asin Palacios, M (L'islam christianisé) (Etude sur le soufisme d'Ibn 'Arabi 
de Murcie.). Paris, Edition de la Maisnie, 1982  

 Asin Palacios (La Escatologia Musulmana en la Divina Comedia) Seguida 
de Historia y Critica de una polemica 1984, 4e edition. (xvii+615 p)  

            'Ata 'Illah, Ibn, Sufi Aphorisms. Translation by Victor Danner of Kitab 
al-Hikam. with introduction and notes, of a basic Sufi text on wich 
commentaries have been written in almost every generation since. 'Ata 
'Illah's death in mid 13th cent. AD.Danner attempts to situate 'Ata  

           'Illah's in matrix of the Islamic tradition. Includes Silsilehs (Spiritual Pedigrees) of 

Shadhili order, 10 pp. of Sufi technical terms. Unfortunately expensive, but worth every 
penny. 1973 xiv, 88 pp. 

 'Attar, Farid U-DIN MuslimSaints and Mystics Abrigded translation by A.J. 
Arberry of 'Tadhkirat al Auliya', containing stories of 38 of 114 Sufi's in 
original, revealing approach of each to mystical fulfillment. 'Attar was 
Iranian Sufi of 12th - 13 th century AD, of whom Jallal ed-Din Rumi wrote: 
"Attar is my very sou], as Sana'i is my spiritual eye". 1973 (rep) 287 pp.  

 'Attar, Farid UD-Din Conférence of the Birds. Translated from french by 
C.S. Nott, a very moving allegory of the spiritual quest. The only English 
version of this Sufi classic by a contemporary of Omar Khayyam. (see 
Biography) 1974, 147 pp. 

 'Attar, Farid AI-Din, The'IL ah-i-n-ama, or, Book of God of Farid-aldin 'Attar 
translated from the Persian by John Andrew Boyle: with a foreword by 
Annemarie SchimelManchester University Press. 1976. XXII, 392 p. 
:24cm.- (Unesco. Collection of representative works; Persian heritage 
series) 



 'Attar, Farid UN-DIN Tadhkirat a-Auliya. A cheaper edition, translated by 
Dr. B. Behari, including episodes from more Sufis (62) than Arberry's 
edition, but briefer. xxii, 213p. 

 Averroes, Tahafut al-Tahafut (Incoherence of the Incoherence). This is the 
philosipher's answer to the near-fatal attack by al-Ghazzali's "Incoherence 
of philosophers" (see below). Translated from Arabic bu Simon Ven Den 
Bergh. Vol. 1 : Transl. 1962, 374 pp.: Vol. 11, Commentary and notes, 
1969, 219 pp. 

 Bakhtiar, Laleh Sufi. Expressions of the mystic ouest 1976 (120 pp) + 120 
photos 

 Bowering, G., (The Mystical Vision of Existence in Classical Islam). The 
qur'anic hermeneutics of the Sufi Sahl AT. Tustari (d. 283 896) 1979 
(x+286 p.) 

 Bravmann, M.M. The Spiritual Background of Early Islam. Sub-titled' 
studies in Ancient Arab Concepts'. Since the Qur'an came down 'in plain 
Arabic' it is of crucial importance to understand the meaning of key words 
in pre-islamic Arabic. Bravmann illuminates with erudition and rigor many, 
such as din, islam, iman, kufr, ansar, sunnah, bay'ah, fadhl, life after death, 
the return, crime and punishment, etc. Very important for Qur'anic 
interpretation. 1972, 336 pp. 

 Burke 0. M., Among the Dervishes (from Tunisia to 1975 (203 pp). 
Malaysia) 

 Burckhardt, Titus, An Introduction to Sufi Doctrine 1968, XII, (l 66 pp)  

 Cambell Charles, What is 'Irfan ? an introduction to islamic gnosis ('Irfan)  

 Chapman, J.A. (The Maxims of Ali). Contains maxims on almost all 
aspects of life under (65), headings with introduction and alphabetical 
index ( 1968) (86p) 

 AI-Ghifari, Abu Dharr An Examination of his Image in the Hagiography of 
Islam by A.J. Cameron, a scholarly study wich examines life and influence 
of one of the companions of the prophet, who was threatened with exile by 
Omar, because of his support of claims of Hazrat Ali to caliphte, he is 
source of numerous Hadith, wich are tabulated in an appendix. 1973, xv, 
175 

 Chodkie Wicz, M. (Le sceau des saints, Prophétie et sainteté dans la 
doctrine d'Ibn 'Arabi), 1986 (240p.)  

 Cologne Daniel (La révolution guénonienne), suivie de deux entretiens sur 
la tradition musulmane. Société d'impression technique, (28 p)  

 Corbin, Henri (Bibliothèque des idées en Islam) (Iranien: Aspects spirituels 
et philosophiques) 1972 (570p.p.) 

 Corbin, Henri Spiritual Body and celestial Earth. Corbin has translated 
eleven precious fragments which specially discus this aspect of Islamic 



reality from the works of Shihabuddin Suhrawardi (1191 AD), through Ibn 
'Arabi, Qaysari, Jîli etc... (I 05p.p.) selections from the texts (156p.p.), 
notes (63p.p.) Bibliography, 1977 (362p.p.)  

 Corbin, Henri, Créative imagination in the Sufisrn of Ibn 'Arabi. Translated 
from the french by Ralph Manheim. London. Routledge and Kegan Paul, 
1970 (5414p). 

 Corbin , Henri. Histoire de la philosophie islamique, 600 ans de 
développement mystique et phi losophique, depuis le commencement 
jusqu'à la mort d'Averroès, 1964 (384)  

 Cragg, Kenneth, Wisdom of the Sufis Anthollogy of short quotations from 
AIFarid, Rumi, Ansari, Abou yazid AI Bustami, Maulana AI Arabi 
'Ad-Dargawl and others With exercepts from the qur'an and hadith, 1976, 
VII (94p.p.) 

 Ad-Darqawl, Sheikh AI-Arabi Letters of a Sufi Master Translation by Titus 
Burckhardt. These letters belong to a body of teaching often remaining 
oral, what might be called "practical sufism". What a sheikh has to say to 
one or more of his disciples concerning the spiritual path lie may or may 
not later record. These letters were collected by the Sheikh, himself, copied 
by his disciples and printed often in Fez. This version from two 19th cent. 
Manuscripts and a lithographed edition, 1969 x, 38 pp.  

 Dewey, Edward Hooker. Le jeûne qui guérit, 1969. 208p.  

 Dumont Fernand, L'anti sultan ou El Hadj Omar Tall Du Fonta, Combattant 
De La foi. 1974. Africaines. Nouvelles Editions. 

 Dupree, Louis: The saints come marching in, Hanover, NH American 
Universities Field Staff, 1977 (4P) 

 Ebrahim, Trust, Peer Mahomed (Ethics "Akhlaq") Code of behaviour: 
conviction reliance (on God), sincerity,modesty, truthfulness, eath-taking, 
misappropriation, back-biting, arrogance, seeking and giving councel, 
humility, jealousy), 1976 (350p) 

 El-Eflaki, Shemsoud-Din (Legends of the Sufis). Translation by J. W. 
Redhouse of selections from Menagibul, Arafin of the Mevlevi saints, 
especially Jallal ed-Din Rumi, 1881 (rep. 1976) (125p)  

 Evola, Julius. Masques et visages du spiritualisme contemporain, 1972. 
304p. 

 Farid Ud-Din Attar: conference of the Birds. Translated from french by C.S 
Nott, 1974 (147 PP.) 

 Farzan, Masud (Another way of laughter) more than 100 tales of Sufi 
humor, many from Rumi, Mullah Nasereddin, 1973 (xvi, 112 p.).  

 Fatemi, Nasrollah, AI-Sufism, message of Brotherhood, Harmony, Hope 
1976 (246 p.) 



 AI-Qadi, Imam Abdarrahim Islamic Book of the Dead. A collection of hadith 
on the pire & the garden translated from Arabie by A'isha at-Tarjurnana, to 
which is added a page of counsel on Death in Arable and English by Sidi 
Muhammad ibn al-Habib, an introduction by Abd al-Quadir as-Sufi, and a 
section on Sufi practics according to the Darqawi order in preparation for 
death, including the Arabie & English texts of surat ya-sin, recited at the 
tirne of death of a loved one. 1977, (165p)  

 Qadri. Ali Muhammad.Al-Hizb al-Azam. Translated by A.H. Siddiqi of a 
collection of prayers selected by Allama Qadri from the Qu'ran and the 
hadith, arranged in seven chapters, one for each day of the week, a sacred 
program of the remembrance of God for the Whole of the week. (1 l6pp).  

 Al-Ghazzali  The Alchemy of Happ i ries s. Tran slated by Claud Flield from 
the Hindustani version of Ghazzali's own Persian abridgment of the lhya. 
Eight sections included are :knowledge of self , of God, of this world and 
the next, role of music and dancing in religions life, self -examination and 
remembrance of God (dhikr), marriage in religions life, love of God. n.d. 
136pp. 

 Al-Ghazzali Book of counsel for kings. Translated by F.R.C. Bagley from 
Persian and Arabie texts. Master-piece of persian literature in two parts: (1) 
proper beliefs a good ruler should hold, being a summary of the Islamic 
creed, (2) ethical and practical advice on conduct of a ruler, desirable 
qualities of ministers, secretaries and wives, Intro. notes, index 1964, (272. 
p) 

 Al Ghazzali The Book of Knowledge. Translation by Amin Faris of first 
chapter of book 1 of lhya (revival of religions sciences) in which all learning 
is praised and especially knowledge of God, Bibliography, indexes of 
names, Arabic terms, annotated. 1966 (246 pp).  

 AI-Ghazzali  the confessions of AI-Ghazzali.Translation by Claud Field from 
a Hindustani version of the Munqid min ad-Dalal (delivrance from error), 
Ghazzali's quasiautobiographical work, written late in life, in which he 
explicitly confesses to having been a sufi. n.d. (70 pp).  

 AI-Ghazzali The Ethics of AI-Ghazzali By Abul Quasem, Faculty of Islamic 
studies, Malaysia University. Foreword by W. Montg. Watt. Sub -title: A 
composite Ethics in Islam. Ali major problems of Islamic ethics discussed 
as well as observations of others regarding ai-Ghazzali's ethics. Bibliog. of 
Arabic, Persian & other sources, index of Arabic & Persian terms, gen. 
index. 1976, (273. pp) 

 AI-Ghazzali Faith and Practice of AI-Ghazzali. Translated by W. 
Montgomery Watt. frorn two works by AlGhazzali: Deliverance from error 
(alMunqidh Min ad-dalal) , The source of most of what is known of 
al-ghazali's life, and the beginings of guidance (Bidayat al-hidayat), setting 
foi-th his ideal of religions practices and conduct of social relationships. 
Essentially an introduction to the Ihya , 1963 (rep) (l 55 pp). 

a 



 Al-Ghazzali Foundations of the Articles of Faith. Translation by Amin Faris 
of second chapter of first book of Ihya concerning belief, the distinction 
between "believer" and "Moslem". Bibliography, indexes of names & Arabic 
words. 1969, 144p. 

 AL-Ghazzali Ihya Ulum ed-din (Revival of religions sciences) Ghazzali's 
magnum opus, five volumes of four books, translated by Maulana FazIul 
Karim, whose faulty grasp of English rarely obscures his meaning and is 
compensated for by completeness of this work, unique in english. Book I : 
worship 335 p; Book Il wordly, usages, 282 p; Book 111, destructive Evi ls, 
334 pp; Book lV (2 parts), ; Constructive Virtues, 536 pp. Set only.  

 AI-Ghazzali Mishkat al-Anwar- (Niche for lights). Translation by W.H.T. 
Cairdner of Ghazzali's mystical treatise on the light verse of the Qur'an 
(s.xxiv, v. 35). Brief, but a crucial contribution to understanding Ghazzali's 
mystical insights, and may deepen insight of the reader into this profound 
verse. Introduction of 75 pages by translater, rest is translation, keyed to 
Arabic text (not included). N° index. 1952 vin, 175 pp.  

 AI-Ghazzali The Mysteries of Almsgiving. Translation by Amin Faris of fifth 
chapter of first book of lhya. Based on three printed texts, one manuscript 
copy, describing different kinds of Zakat (obligatory charity), payment 
spiritual subtelies in charity, etc. 1966 xii, 96 pp.  

 AI-Ghazzali The Mysteries of Fasting. Translation by Amin Faris of sixth 
chapter of first book of Ihya on obligatory fast of Ramadan and rules for 
optional fasts. Bibliog, indexes of naines and Arabic words.  

 AI-Ghazzali The Mysteries of Purity. Translation by Amin Faris of third 
chapter of first book of lhya on ritual purification, an essential in Islam, as 
the holy prophet said : "Purification is half on belief.'' References, indexes 
of naines and Arabic words. viii, 100 pp. 

 AI-Ghazzali Ninety-Nine Names of God. Translation by Robert Stade of the 
major portion of the Maqsad AI Asna in which Ghazzali  showed in what 
sense men might hope to imitate the attributes of God embodied in his 
beautiful naines (qur'an, s. xx, v. 8) 1970, 138 pp.  

 AI-Ghazzali On the Duties of Brotherhood. Translation by Muhtar Holland 
of part of chapter V of book Il of Ihya on eight duties of Brotherhood: (1) 
material assistance; (2) persona] aid; (3) holding one's tongue; (4) 
speaking out; (5) forginveness; (6) prayer; (7) loyalty and sincerity and; (8) 
informality. Details on life of author, notes. 1975, 95 pp. 

 AI-Ghazzali Some Moral and Religious Teachings. .Translation by Syed 
Nawad Ali of excepts from Book three and four (Destructive Evils and 
Constructive Virtues) of the Ihya Also includes short chapter from Minhaj 
AL 'Abidin (Path of the Devout), said to be last of Gliazzali's works. 
Introduction contains useful list of Gazzali's known works. Index, 2nd ed. 
1944, x 1 70pp. 

 Gilseman, Michael. (Saint and Sufi in Moderr) Egypt). Chapter on Dhikr, 
structure of sufi orders, recruitment 1973 (248p) 



 Guenon, René. Aperçus sur L'Esotérisme Islamique1973. 168 p. (essais). 

 AI-Hallaj, Mansour THe Tawasin. only English version in print of profound 
and mysterious "ecstatic utterrances" (Tawasin) of the 10th c. AD Sufi, 
disciple of alJunayd, whose uncontainable fervor brought down the wrath 
of orthodoxy in Baghdad and led to his martyrdom. This volume also 
includes "The song of Purification" of the late Sheikh of the contemporary 
Habbibi order and commentary by Sidi Fudul Al-Hawari as-sùfi. 1974, 81 
pp. 

 AI-Hallaj, Diwan Traduit de l'arabe par L. Massignon, le calligraphe (60 p.)  

 AI-Hamadhani A Sufi Martyr. Translation by A.J. Arberry sub-titled "The 
Apologia of Ain al-Omdat al-hamadhani, "this is a poignant document 
composed by an eminent sufi awaiting execution in Baghdad in 1131 AD in 
a vain attempt to have his sentence overthrown. 1969 (1 01 pp).  

 Hawi, S.S. Islamic naturalism and mysticism. A philosophic study of Ibn 
Tufayl's Hayy bin Yaqzan. 1974. (xv, 282 p.) 

 Hazrat Abbas, Grandson of Holy prophet (PBUHH), son of hazrat Ali by 
Fatimah, martyred at kerbala bringing water to beseiged Hussein. note on 
symbols of Muharram, annual mourning of shi'ites for Hussein 

 AL-Hujwiri (Data Ganj Bakhsh) Stories from Hazrat data Ganj Bakhsh, 101 
stories taken from al-Hujwiri's famous Kashf almahjub by M. Hassan, 
director of hazrat Data Ganj bakhsh Academy in Lahore. Tales from early 
Sufism illustrating various aspects of mystical core of islam. n.d., 129 pp.  

 AL-Hujwiri  Hazrat Data-Ganj Bakhsh (Hujwiri). By Masud-ul-hassan, the 
first comprehensive work on thte life and work of al-Hujwiri, known in India 
as Data Ganj Bakhsh. He was IIth c. AD Persian treatise on sufism, whose 
tomb in lahore is still a place of pilgrimage. (see Kashf al-Mahjub under 
sufism). viii, 394 pp. 

 AL-Hujwiri Kashf al-Mahjub (Revelation of the veiled) translation by R.A. 
Nicholson of oldest persian treatise on sufism, written in Ilth cent. AD by 
Abu l'hassan al-hujwiri, native of Ghazna, also known as hazrat Data Ganj 
Bakhsh. Apparently based in part on Kitab ul-lumma', an earlier Arabic 
classic which Nicholson later edited and summarized (see Abu Nasr al 
Sarrâj). Gives biographies of sufis. Comparisons of various sects, 
discussion of technical sufi terms. Indexes of persons, places, subjects and 
orientai works, books. 1936, 443 pp. (see Data Ganj Bakhsh)  

 A.H. Kader AL-Junayd: The life, personality and writings, 1962 (244 p.)  

 Kadic, Resad: Mevlud (poem on the birthday of Muhammad). lzvrsni odbor 
Udruzenja i lmije u SR BIH, Sarajevo 1963, 63.  

 AI-Kalabadhi The Doctrine of the Sufis. Translation by A.J. Arberry of the 
Kitab al-ta'arruf li madhab ahl al-tasawwu an authoritative 10th c.AD work 
on sufism, subject of numerous commentaries by eminent sufis, intended 
to bridge the gap between sufism and orthodoxy which had widened after 



martyrdom of Hallaj. Suhrawardi al-maqtul (also a martyr) said of it: "but 
fort he Ta'arruf, we should not have known sufism." 189pp.  

 Cambridge University Press 1977 (173p) translation originally published in 
1935 

 Keddie, N.R. (Ed.) Scholars, saints. and sufis sub-titled Muslim Religious 
Institutions Since 1500, Book contains 16 papers by scholars whose 
interest is more political and anthropological than spiritual. Valuable 
material on role of Ulema (Doctors of law, called here 'scholars') occupies 
3/4 of book. Sufism is concerned with Khilvati's, Hamadsha' is, and 
Mahdists of Sudan. Short excellent article on rare topic of religious 
observance among Islamic women corrects many misapprehensions. 
1972, xi, 401 pp. 

 Khan, Khajia The Philosophy of Islam. While recognising the difficulty of 
discursive treatment of Tasawwuf (sufism), the author belleves it to be 
possible to reconcile orthodox philosophy with sufi doctrine. x 132 pp. 

 Khan, Pir Vilayat Sufi Masters. Brief remarks on lives and teachings of 
Rumi, Ibn 'Arabi, Hallaj, 'Attar, Bastami, Shihabuddin Suhrawardi and his 
own father, hazrat Inayat Khan. 1971, 43 pp.  

 Khan, Khaja Studies in Tasawwu (Sufism). Drawing material from various 
writers on sufism, an attempt is made to show harmony and consistency of 
sufi doctrine. Glossary of technical terras of sufism (xii, 260 pp.)  

 Khan, Pir Valayat Toward the One. Although there is but one-God, there 
are many ways to him. Acknowledgement of the unity of alms is an aspect 
of sufism much emphasized by Pir Valayat. High point of book is transition 
on p. 295 from "meditation" to "Dhikr" "the ultimate practice", which is heart 
of islamic mysticism, transcending ail that went before. Most important 
sentence in book appears only once: "The Dhikr should not be practiced 
without being prescribed by an authorized sufi. "Profusely illustrated. 1974, 
678 pp. 

 Khushaim, Ail ZarruQ. The Sufi. Life and work of 15th cent. Sufi and jurist, 
Ahmad Zarruq alBarnusi al-fasi, founder of a Tariqat of shadhili order in 
North Africa; of puritanical sunni school of 'sobriety' after al-junayd, he 
neverthless was un-bigotted regarding the "intoxicated" such as alHallaj, 
whom he, like Junayad, condemmed for imprudence. Author, prof of 
islamic philosophy in University of Tripoli, careful scholar while 
sympathetic, even possibly an initiate. Illustrated with contemporary scenes 
of the order. Valuable charts of silsilehs (spiritual genealogies) of Zarruq's 
and other orders. Admirable review of pure Islamic Sufism according to 
Zarruq, with chapter on his criticisms of predecessors and contemporaries. 
Lists of citations of Zarruq, catalogue of 108 known manuscripts and 23 
commentaries. History of order. Foreword by RWJ Austin. 1976, vi, 218 pp  

 AL-Junayd The Life, Personality and Writi. By A.H. Kader, contains 
invaluable material on one of the greatest of the early (3rdAH/ 9thAD cent) 
Sufis through whom most sufi orders trace their spiritual descent from the 
Holy Prophet. Extensive excerpts translated from Junayd's writings, 



including 18 letters and essays with Arabic text. List of known works. 1962, 
244 pp. 

 Jalal Ed-Din Rumi Discourses of Rumi. Selections and translation by A.J. 
Arberry of short commentaries and illustrative talks by the great Persian 
Sufi with his disciples, is known as Fihi ma fih ("In it is what is in it") from 
Rumi's reply to a disciple who asked if it contained his teaching, 1972, 276 
pp. 

 Jalal Ed-Din The Mystical Poems of Rumi. Translation by A.J. Arberry of 
200 of the odes of the Divani Shamsi Tabriz of the great Persian mystical 
poet. Virtually none of these poems by the founder of the Mevlevi 
dervishes has been translated before. 1968 viii, 204 pp.  

 Jalal Ed-Din Rumi The Persian Mystic. By F. Hadland Davis. Includes, in 
addition to a short life sketch, a translation of some of Rumi's works, xiii, 
170 pp. 

 Jalal Ed-Din Rumi. The Persian, The Sufi. By A. Reza Arastech, a 
systematic study of Rumi's re-birth as a total being by a psychiatrist whose 
persian origins combine to qualify him especially to reveal and explain the 
elements of Rumi's life which are so relevant today. Preface by Erich 
Fromm, M.D. 1985, xx, 200 pp. 

 Jalal Ed-Din Rumi Poet and Mystic selections from his writings by R.A. 
Nicholson with translation from the persian, introduction, and notes. 1950, 
192 pp. 

 Jalal Ed-Din The saint and the scholar AI-Biruni. A symposium honoring 
the 1000th anniversary of the birth of the scholar al-Biruni, and the 700th 
anniversary of the death of Rumi, the sufi  saint. Handsoniely illustrated 
volume of the Sixth Annual Near Eastern Round Table at New York 

University. Editor, Peter Chelkowski. 1975, 250 pp.  

 Jalal Ed-Din Rumi The Mathnawi Translation, 3 vols. and commentary 2 
vols. reprinting. Let us know if you wish to be notified translated by R.A. 
Nicholson from 13th c. AD Persian. One of most profound mystical 
commmentaries on the Qur'an and esoteric Islam ever written compiled 
from most authentic manuscripts' Persian and English indexes. 
Translation, 3 vols, 1444 pp; commentary, 2 vols, 846 pp.  

 Jalal Ed-Din Rumi Teachings of Rumi. Translation by E.H. Whinfield of 
selections from Mathnawi. 330 PP. 

 Jalal Ed-Din The Rubaiyat select translations of Rumi's quatrains into 
English verse by A.J. Arberry. The only English translation, copies now 
scarce. 1949, 238 pp. 

 Jalai Ed-Din Selected Poems from Divani Shamsi Tabriz Forty-eight odes 
edited and translated by R.A. Nicholson from a mss of E.B. Browne with 
introduction and notes, from 1898 edition. reprint 1973, 128 pp.  

 Jalal Ed-Din Rumi The whirling Dervishes. By Ira Friedlander, a 
handsomely illustrated account of the history of the Mevlevi Dervishes, 



their eclipse under Attaturk's political reform of Turkey, and their partial 
re-emergence in the name of contemporary -Tourism". 1975, 159 pp. 

 Jalal Ed-Din The Whirling Ecstacy. Excerpts from the classical 14th c. AD 
biography by Aflaki, detailing Rumi's meeting with Shamsi Tabriz, who 
transformed him from a scholar to a mystic. 32 pp.  

 Jami, Abd Ar-Rahman Fitzgerald's Salaman and Absalom. The title 
indicates an examination by AJ Arberry of a translation of Jami's poem by 
Edward Fitzgerald, to which Arberry has added a literal translation and his 
own free translation, Nur ed-Din Abd ar-Rahman Jami, a Persian mystical 
poet and Sufi of the 15th c. AD, composed mystical poems symbolizing in 
erotic images the love of the soul for God; which have become classics of 
Persian literature: Majnun and Leila, Yusuf and Zuleikha and Salaman and 
Absalom, the characters of which, according to Najm ed-Din Tusi are 
"symbols denoting the various degrees of the intellects." 2 plates, 1956, 
viii, 206 pp. 

 Jami: The Persian Mystic. by F. Hadland Davis, contains notes on the life 
of Nuruddin Abdur-Rahman Jami, great 15th cent. AD Naqshbandi Sufi. 
Also selections of his mystical works, Salman and Absal. Yusuf and 
Zuleikha, the Beharistan, and his profoundest treatise, Lawa'ih (Flashes) 
viii, 103 pp. 

 Jilani, Abdul Qadir Futuh al- Ghaib (revelation of unseen) Eighty 
discourses of the saint of Baghdad, founder of the Qadariya order of Sufis 
in the 11 th cent, AD. Remarkable illumination of Sufi thought in 
sympathetic translation by M.A. Ahmed. 1967 xiii, 213 PP. 

 Ibn' Arabi. L'Arbre Du Monde. (288 p). Deux océans:  

1) Mystical Philosophy of Muhyid Din Ibn' Arabi, study by A.E. Affifi, 1965, 
XVI, 213 pp. 
2) Sufis of Andalusia, Translation by R.W.J. Austin of Ruh al-quds and 
al-Durrat al-Fâkhirah 

            3) The Fanthestic Monism of Ibn' Arabi Doctrine of Wahdat ul'wujud (Onesess of 
Bains)  quoted in Arabic and English by SABLE.Hussaini, in work complementing Affifi's, 

1970, XVI (250 pp) 

 The Wisdom of the Prophets (Fusus ul-Hikam) Translation by Angela 
Culme Seymour, 1975, xi, (146 p.p.) 

 Ibn AI-Farid. Poem of the way. Translated by A.J. Arberry from the 14th c. 
Arable of the Sufi poet, who summarized his mystical experience the Poem 
of the Way (Nazm of Suluk) of 756 rhymes, 1952 (88 p.p)  

 Ibn 'Atâ Illah, Sufi Aphorisms. Translated by Victor Danner of Kitam 
al-hikam 1973, XIV, 88 p.p. 

 Imam Afi -Zain-ul-Abidin. fourth shi'ite Imam, son of hussein by daughter of 
last pre-Islamic ruler of Iran. His prayers included.  



The Living Imam-nature and status of 12th Imam, belleved by shi'ites to be 
alive "in occultation", since his final disappearance in 940 AD.  

 Isutsu, T. The Concept and Reality of Existence. Four essays on islamic 
and esp. Iranian metaphysics and 'Irfan' (gnosis), including analysis of  
wahdat al-wujud (oneness of being) of 'Ibn' Arabi and Ni'matullah as 
elaborated by Mulla Sadra long before Western existentialism of Heidegger 
and Sartre, which it is compared. Greater part of book a study of structure 
of metaphysics of Sabzawar , outstanding 19th cent Iranian 
philosopher-mystic. indexes. 197 1. iv, 167 pp. 

 Lehrman, Jonas: Earthly Paradise: Garden and courtyard in Islam. 
Berkeley, 1981, 240 pp. 243b. and w. illus, 15 color plates, 49 plans.  

 Lewis (Dr. H. Spencer). 

1) "L'art mystique de la guérison" 1971, Editions Rosicruciennes 
Villeneuve-Saint Georges, 3ème  édition, 1975. 

            2) Essais d'un mystique moderne, 1977  

 Lings, Martin what is Sufism?. A practicing Sufi (Abu Bakr Siraj ed-Din), 
knows his subject intimately, his purpose is not so much to provide 
information on sufism that is readily available elsewhere as to afford an 
understanding of its inner dimensions, i.e. what Sufisrn means to Sufis, as 
well as what it is not and does not mean. A clear and reliable introduction 
to Sufism. 1975, 130 pp. 

 Lings, Martin Que es el sufismo? Madrid, Ed. Taurus. 1981. 138 pags. 

 Lings, Martin, A Moslern Saint of the Twentieth century, George Allen and 
Unwin LDT, London, 1961. 

 Lings, Martin and safadi, Yasin The Qur'an catalogue of the 1976 world of 
Islam exhibitl on of Qur'an arranged and annotated by distinguished 
Muslim and Sufi, Dr. Lings, former keeper of oriental manuscripts of the 
British Library, with aid of present Assistant keeper of the Arabic collection. 
Excellent introduction to Qur'anic manuscripts with short essays on each of 
styles displayed: Kufic, maghribli, early Naskhi and Ruyhani, early 
muhaqqaq and Thulth, Mamluk, Il-Khanid, Timurid, Ottoman, Safavid and a 
few l9th c. Persian copies. Brief section on bindings, glossary of Arabic 
words, Bibliog., index. 24 full-page color plates, 59 illust., some full-page, 
152 Qu'rans annotated in detail. 1976. 

 Litvak, L (El Jardin de Allah), Temas del exotismo musulman en Espana, 
(1880-1913), 1985 (173 p) 

 Lopez Barrios, F -y Haguerty, M.J.: Murieron para vivir. El Resurgimiento 
del Islam y el Sufismo en Espana, Barcelona, Argos Vergara, 1983, 239 
pags. 

 G. Marçais (notes sur les Ribats en Berbérie). In melanges René Basset, 
Paris T.2 p. 395. 430  



 Massignon, Louis. 

 Akhbar AI-Hallaj: recueil d'oraisons et d'exhortations du martyr mystique de 
l'Islam Husayn Ibn Mansur Hallaj/ mis en ordre vers 360/971 par 
Nasrabâdhi et deux fois remanié, publié, annoté et traduit par Louis 
Massignon et Paul Krauss, -3e ed.- Paris J. Vrin. 1975. 

 Louis, Massignon. Akhbar AI Hallaj. Trad. 1957. 3 ed. 378 p. (Etudes 
musulmanes 4). 

 Mazzaoui, M.M. (Origins of Safawids: chiisme, Sufism and the Ghulât), 
1972 (1 02p.p.) 

 Miraj nameh. The Miraculous Journey of Mahomet. Translated from the 
Arabic by Mir Haydar; introduction and commentaries by Marie-Rose 
Séguy; translated from the french by Richard Pevear.- London: Scholar 
press, 1977. 158 p.: col, ill. 30 cm 

 AI-Muhassibi, Harith: An Early Muslim of Bagdad by Margaret Smith, 1935  

 Nasr, Seyyed Hossein, Islamic Studies. Essays dealing with three basic 
aspects of Islam and its intellectual and spiritual life: social and juridical 
dimensions of Islam, concerned with sacred law; the sciences of nature, 
and the philosophical and metaphysical aspects, which, in Islam are 
contained in philosophy on the one hand and sufism on the other. 
Continuation of the themes of Ideals and Realities. 1967, 155 pp. 

 Nasr, Seyyed Hossein The Encounter of man and nature subtitled "The 
Spiritual Crisis of Modern Man," This comparative study by a muslim 
scholar of the place of man in relation to natural world, illuminates attitude 
of christianity, Hinduism, Taoism, and Islam, shows the ecological crisis is 
an aspect of modem western man's spiritual crisis, 1968, 152 pp  

 Nasr, Seyyed Hossein Ideals and Realities of Islam An introduction to the 
religion of Islam, intended originaly for Muslims confused by contact with 
the christian west. Excellent review written from within Sufism of all of 
Islam: origin, doctrine, sects (Shi'ah, Sunni, Isma'ili, etc.), law and 
mysticism. By one of the leading scholars of Iran. 1967, 183 pp.  

 Nasr, Seyyed Hossein Sufi Essays. Penetrating account of the spiritual and 
metaphysical message and significance of Sufism as a living spiritual 
tradition. Emphasis on the pertinence of Sufi teaching to contemporary 
problems. 1974, 184 pp. 

 Nasr, Seyyed Hossein Three Muslim Sages (Avicenna Suhrawardi-
Ibn'Arabi) Really a study of Muslim philosophy, Illuminationism, and Sufism 
in terms of the lives and works of three towering figures in these fields: 
Avicenna (d. 1037 A.D.), Suhrawardi (b. 1153 A.D.) and Ibn' Arabi (b.1165 
A.D.) and based on lectures delivred at Harvard University. Includes 
discussion of forerunners of each and development of these key aspects of 
Muslim intellectual and spiritual life. Text, 121 pp., bibliog. notes, index, 64 
pp. 1967 (rep). 



 Needleman, Jacob (Ed) The Sword of Gnosis. A collection of essays on 
metaphysics, cosmology, tradition and symbolism mostly Islamic in 
viewpoint by Schuon, Guenon, Pallis, Lings, Burckhardt, Hossein Nasr, 
etc... from the quaterly ''studies in Comparative Religion" for which a 
valuable cumulative index by author in appended. 1974, 464 pp.  

 Nicholson, R.A. The Idea of Personality in Sufism. Attempts to show with 
examples literature that Sufism is not essentially pantheistic, but often 
bears marks of genuinely personal religion inspired by a personal God. vii, 
106 pp. 

 Nicholson, R.A. The Mystics of Islam. An early, but still valuable study by 
the eminent orientalist of Sufism covering The Path, Illumination, Gnosis, 
Divine Love, Saints and miracles, The Unitive State, with useful notes and 
translations of original material not available elsewhere. 1963,viii, 178 pp. 

 Nizami, Khaliq Ahmad Life and Times of Sheikh Farid-ud-Din Ganj-i-Shaka 
Scholarly but deeply sympathetic biography of the 13th cent. Chisti saint 
known as Baba Farid. Life, teachings, poetry, influence on non-muslims, 
biog. notes on successors. Admiring foreword by H.A.R. Gibb. Extensive 
biblio.; index, 1973, xii, 144 pp. 

 Nurbakhsh, Javad: Divani Nurbakhsh-Sufi Poetry. New York, 1980, 265pp. 

 Palacios, Miguel, A. : "Contacts de la spiritualité musulmane et de la 
spiritualité chrétienne" Islam et Occident, pp. 67 a72. 

 Parrinder, Geoffrey Jesus in the Qur'an. Prof. Parrinder approaches Islam 
as a religion akin to christianity and explores sympathetically all the 93 
verses in which Jesus is mentioned, setting them in context of Qur'an as 
whole. Concentrates on detailed examination of Qur'anic teachings about 
birth connected with him, giving parallels in Gospel where they occur. 
general Qur'ani and Biblical indexes. 1976 (rep), 187 pp.  

 Pelly, col. Lewis The Miracle Play of Hasan and Husain. Authentic 19th 
cent. compilation by Oersians under direction of secretary of British 
Embassy of a complete Tazzalya play, by which Shi'ites memorialize the 
martyrdoms of Imam Hassan (A.S.) and Imam Hussain (A.S.), esp. murder 
of latter on 10th Moharram 61 A.H. (680 A.D.). Extensively annotated by 
A.N. Wollaston from 19th cent. sources, including, unfortunately, George 
Sale, who was hostile to Islam and ignorant of Shi'ism. Nevertheless most 
valuable and best material on subject in English known to us. repr. of 1879 
ed. v.i. xxxii, 303 pp; V. 11, 342 pp, incl. 4 p index to notes.  

 Probst, Biraben (Une confrérie musulmane moderne: (les Alaouiya, en 
terre d'Islam), 3e trim, 1945 

 Quesnot (F.). Les Cadres Maraboutiques de L'Islam Sénégalais, In 
Chailley (M.) Edit, Notes et Etudes sur L'Islam en Afrique Noire, 
Documents du Cheam, Paris, J. Peyronnet, 1962.  

 Rahman, Fazlur The Philosophy of Mullah Sadra. The only known 
treatment in English of the 17th cent. Persian philosopher. Rahman's 
conviction that lie was not a Sufi is probably correct , but the source of his 



rational expression was Shi'ite Irfan (Gnosis) as Corbin shows (see 
Sufism) and Rahman acknowledges. Part 1: Ontology; Part Il: hagiology; 
Part Il: Psychology: Man and his Destiny. Notes, indexes. 1975, viii, 277pp. 

 Rice, Cyprian, O.P. The Persian Sufis. Written in terms of christian 
mysticism by a Dominica'n priest, bearing the imprimatur of the church and 
acknowledges having advice of a Pir (Spiritual Master) of Ni'matullahi 
Order of Sufis in Teheran. Includes translations of excerpts from Najim 
ed-Din Razi, 13th c. AD Kubrawiyya Sufi. Describes the Sufi way and its 
goal, principle doctrines and Sufi practices. Clear, readable introduction. 
1964, 104 pp. 

 Sa'adi Of Shiraz The Bustan (Fruit Orchard). Translation by A.H. Edwards 
of entertaining anectodes and devotional wisdom of the sage of Shiraz. 
Born 1175 AD, Saadi was a disciple of the Sufi Pir Abdul Qadir Mani. 156 
pp. 

 Sachedina, Abdulaziz Abdulhussein: Islamic Messianism/ The Idea of 
Mahdi in Twelver Shi'ism. Albany, 1981. 233pp. 

 Saeed, Maulana Ahmad Key to the Garden of Bliss translated by Rahm Ali 
al-Hashimi from Urdu collection of ahadith setting forth pious actions and 
worthy deeds, including prayers and other pillars of Islam, dhikr, relations 
with others, death, dreams, etiquette, glossary. 1971. 451pp.  

 Saeed, Maulana Ahmad Fear of Hell. Translated by Rahm Ali-Hashmi from 
Urdu Collection of ahadith bearing on acts leading to hell, beginning, with 
making partners with God and ending with bad manners. Appendices on 
remedies for minor and major sins. Glossary. 1972, 256 pp.  

 Saeed, Maulana Ahmad What Happens After Death?. Selected ahadith 
with commentary based on Tadhkirat of Qortobai, various works of 
Jallaluddin Siyuti, Hafis of Qayyam, Sha'rani and others, translated from 
Urdu Rahm Ali AI-Hashmi, 1974, 494pp. 

 Sage. Prières et Remèdes qui Guérissent. 197, 460p. 

 Sana'i, Hakim The Enclosed Garden of Truth. Translation by Maj. 
Stephensen of the first chapter (of ten) of a Persian classic on Sufism by 
Sana'i (1118-52 AD) of whom Jallal ed-Din Rumi said: "compared to Sana'i 
1 am only half-baked." XXXIII, text: XXXIII, 197 pp. Persian text: 100pp.  

 Sana'i, Hakim The walled Garden of Truth. David Pendlebury, follower of 
Idries Shah, has abridged translation of Hadiqat al- Hadiqat by Maj. 
Stephenson and improved his prose. Not really new translation, but 
selections well made. In spite of usual protests of Sha's circle that Sufism 
is ''above'' Islam, Pendlebury acknowledges that its aim is to know 
God.1974,75pp. 

 Al-Sarraj, Abu Nasr Kitab Al-Luma' Fi'l-Tasawwuf. One of the earliest 
extant works on Sufism (4th c. AH) by the master of the master of Abu 
sa'id ibn al-khair. Intended to show consonance of Sufism with the Qur'an 
and traditions of the Prophet (PBUH). Arabic text and index; 154 pp. 



English summary, glossary and indexes by R.A. Nicholson. 1963 (rep). 472 
pp. 

 Schimmel, Annemarie Mystical Dimensions of Islam. Most comprehensive 
work on Sufisrn to appear in English; by a scholar whose heart has not 
been petrified by the mind nor has the mind been drowned by feelings. 
Includes history of classical Sufism. Sufi psychology, development of the 
orders, "theosophical" Sufisrn (wherein Ibn Arabi's much misunderstood  
Wahdat-i-wujud, Le. unity of being, perceptively clarified), rose and 
nightingale theme in Turkish and Persian poetry, development of Sufism in 
Inde-Pakistan; Appendices on mystical calligraphy, letter symbolism, 
feminine element in Sufism. Extensive bibliog., indexes of Qur'anic 
quotations, hadith, names and places, subjects. 1975, xxiii, 506 pp.  

 Schimmel, Annemarie Pain and Grace- A Study of two Mystical Writers of 
18th Century Muslim India Mir dard ('pain') 1721-1785 of Delhi with 
Naqshbandi connections and Shah Abdul Latif ('Grace') 1689-1752 of Bhit 
are compared in beautiful but scholarly treatise by Prof. Schimmel. Dard 
produced a kind of spiritual biography while Latif is seen in emotional 
outpourings carefully translated from his Sindhi. Opens with masterful 
essay on the indian scene in 18th cent. Bibliog., indexes of Qur'anic refs. 
and ahadith, narnes and technical terms. 1976, xiv, 3 10 pp.  

 Schimmel, Annemarie, Et Al The Whirlinig Dervishes- A Commemoration 
Commemorate's 700th anniversary of death of jallal ed-Din Rumi on 
Decembre 17, 1273. From International Rumi Committee, beautiful 
informative collection by Prof. Schimmel, J. Moore, Nail Keseva (a Mehlevi 
musician) and J. Semers. striking color photographs of tomb of Rumi, 
calligraphy, turning of dervishes, etc, 1974, 28 pp. full colon, 

 Schuon Frithjof, Le Soufisme, Voile et quintessence, dervy-Livres, 138 p. 

 Schuon, Frithjof The Logic of Transcendence. Closely reasoned discussion 
of logical basis for belief in suprarational forms of knowledge, i.e. 
transcendental gnosis. Chapters on the proofs of God, oriental dialectic 
and its roots in faith, understanding and believing, nature and function of 
the spiritual master, man and certainty, etc. 1975 (273 pp).  

 Schuon, Frithjof Transcendent Unity of Religions. Though Allah is one, his 
messengers are many. It is therefore a legitimate, though perhaps 
peripheral study to attempt to discern his oneness behind or within the 
diversity of the messages. It is important to remember in such pursuit that 
Muhammad (PBUH), as the Seal of Prophets, is the criterion of 
completeness and perfection. Though it is not always apparent, Schuon, 
himself a Moslern as well as a sufi, writes from this view. Originally pub. 
1948, 156 pp. 

 Schuon, Frithjof Understanding Islam. Translated by D.N. Matheson, 
perhaps the finest exposition of the perrenial and spiritual truth of Islam 
available on English. By a European Moslem from within the Sufi tradition. 
Profound, intellectually difficult, but very rewarding. 1963, 160 pp. 

 Sedir, Paul, Les Forces Mystiques, 1977, Amitiés Sphituelles.  



 Shabistari, Mahmud The Secret Rose Garden. Translation by F. Leaderer 
of poetical answers to profound mystical questions put to Sheikh Sad 
ud-Din Mahmud Shabistari in the 14th c. AD by Seyyed Amir Husseini of 
Herat. A Sufi classic. VIII, 74 pp. 

 Shadhilli, Abu AL-Mawahib Illumination in Islamic lvlysticism Translation by 
Edward J. Jurji with introduction and notes of Qawanin Hikam al-Ishraq by 
15th cent. Sufi, al-shadhili. Careful scholarly presentation of Egyptian Sufi 
of North African Shadhili order of 12th cent. Still active. Index. 1939, 130 
pp. 

 Shah, Amina Arabian Fairy Tales. A collection of 28 traditional tales for 
children about caliphs and dervishes, Jinn and Viziers, spiced with mystery 
and magic and conveying the atmosphere of Islamic society. 1969, xi, 166 
pp. 

 Shah, Idries Nasruddin. Tales of the legendary Middle Eastern figure, 
Mullah Naser edDin, first made famous in the West by Gurdjieff Delightfül 
and amusing, Shah insists they are profound. 

 Shah, Idries The Sufis. For reasons best known to himself, Shah has 
devoted himself to popularizing Sufism in the West by insisting that it is not 
essentially Islamic, through lie acknowledges on the first page of 
introduction to this work that Islam in the "shell" of Sufism. Shah's learned 
father a Sufi, goes on to say: "... the Koran is the last text book of Sufism, 
and the prophet Mohamed the greatest Sufi of all times. Whosoever, 
therefore, does not subscribe to this idea, despite the fact that he may be 
following an occult way, is not a Sufi". Nevertheless, this is a fascinating 
introduction to sufism and its many unsuspected (and possibly 
occasionnally imaginary) influences on western civilization. 1964 xxvi, 404 
pp. 

 Shah, Idries Tales of the Dervishes. First in a series giving Sufi tales, most 
for first time in English, from various sources. Appendix identifies in 
chronological order 62 Sufis from 7th to 20th century who are quoted. 
1967, 222 pp. 

 Shah, Idries The Way of the Sufi. In his introduction, he points out the 
various pseudo Sufi cults and off-shoots, such as the Gurdjieff work, which 
confuse the seeker of Sufism; discusses misunderstandings of Western 
orientalists; gives excerpts from classical sufis: Ghazzali, Khayyam, 'Attar, 
Ibn' Arabi, Sa'adi, Jami, Sena'i, and Rumi (every one a devout Moslem); 
some material from four well-known orders: Chisti, Qadiri, Suhrawardi and 
Naqshbandi; finally pet-pourri of "teaching stories" many of which appear in 
English for first time. 1968, 288 pp. 

 SHAH, IKBAL ALI Islamic Sufism. Excellent introduction to sufisrn by father 
of Idries Shah, who, unlike his son, insists on the essentially islarnic 
foundations of genuine sufi ways. 197 1 (rep), 299 pp.  

 SHEIKH, M. SAEED Studies in muslim philosophy. Account of the four 
principle philosophical movements of early Medieval period-Mu'tazalism, 
Ash'arism, sufism, and the Ikhwani-safà(Bretheren of purity) as weil as 
other thinkers of the period, influenced by greek phi losophy. xii, 248 pp. 



 SIRAJ ED-DIN, ABU BAKR The book of certainty. A work of profound 
insight by a contemporary Sufi, known in the west as Dr. Martin Lings. 
Meditations on qur'anic themes, including the three levels of certainty: of 
knowledge(Message of Islam), of experience(May of Islam), and of 
vision(Goal of Islam). 1974 (108 pp). 

 SIRHINDI, SHEIKH AHMAD The Majaddid's Conception for Tawhid by 
Burhan Ahmad Faruqui, study of the islamic Mystic of the 10th c. AD, 
called the Majaddid-i-wujud and central to the subsequent development of 
sufi doctrine. Sirhindi was affiliated with several orders: Suhrawardi, 
Chistis, and Naqshbandis, 197 1,vi, 132 pp.  

 SMITH, Jane and HADDAD, Yvonne: Islamic Understanding of Death and 
Resurrection. Albany, 1981. 270 pp. 

 SMITH, MARGARET Rabi'a the Mystic of Her Fellow Saints in islam life 
and times of one of the earliest mystics of islam and the first famous 
woman mystic, who had been sold into slavery as a child, settled in Basra 
and died there in the late 8th cent. A.D. 1976, 220 pp. (Rabi'a the mystic), 
Cambridge, 1928. 

 SMITH, MARGARET Readings from the Mystics of Islam. Translations 
from nearly 50 Arabic and persian originals, together with a short account 
of the history and doctrines of sufism, brief biographical notes on each sufi 
writer. v, 144 pp. 

 SMITH, MARGARET The way of the Mystics sub-titled " The Early 
Christian Mystics and the Rise of the Sufis", reprint of 45 year old work not 
yet superseded. Reviews pro-Islamic Christian Mysticism in Near and 
Middle East and shows extent opf diffusion and influence of christians, 
warm relations Between Muslims and Christians in first islamic century. 
Brief treatment of Islamic Mysticism and rise of Sufism, followed by short 
sketches of great early sufis: Rabi'a the saintly woman, Muhasabi, subject 
of later work by author(see Smith-2160), dhu'n Nun Misri and Abu Yazid 
Bistami. 1976 (rep-), xii, 276 pp. 

 Mystique et Esprit Moderne. STEINER, RUDOLF, Avec U Epistemologie 
de La Pensée Goethienne , 1967. 236 p. 

 Medecine et Science Spirituelle, S. Rudolf Trad. Allemand , 1978, 346 p. 

 STODDART, WILLIAM(Sufism: the Mystical Doctrines and Methods of 
Islam), 1976(91 P.) 

 SUBHAN, JOHN A. Sufism: Its Saints and Shrines. By a christian drop-out 
from sufism(40 years ago) in pakistan (Qadiris), fallait with details of 
history, practices, esp.chisti's suhrawardi's, Naqshbandi's, qadiri's. Chains 
of succession to Mid-19th cent., location of tombs and dates of death of 
123 saints. 1936, x, 412 pp. 

 SUHRAWARDI (a sufi rule for novices, transl, by Menahem Milson. 1975, 
(94 pp.) 



 SUHRAWARDI, SHIHABUD DIN (awarif-ul-ma'arif), transI by Wilberforce 
Clarke(rep, xii, 298 pp.) 

 AT-TIJANI, ABUL-ABBAS (The Tijaniyya). By Jamil M. Abou-Nasr, 
sub-titled (a sufi order in the modern world), 1965 (20 P.)  

 TRIMINGHAM, J. SPENCER The sufi orders in Islam. Outstanding work of 
scholarship which treats the social and institutional framework of sufism 
throughout its history. valuable as a source of biographical data, tables of 
silsilleh's (spiritual pedigrees or genealogies) of major orders. Index. 1971, 
333 pp. 

 VALIUDDIN, NIR (Love of God). The concept of love as it has evolved in 
sufism, an account both sympathetic and critical, 1968 (205 pp.)  

 WILL DURANT " The Age of Faith" History of Medieval civilisationfrench 
translation, Paris, 1952. 

 WOLFSON, H.A."Philosophical Implications of the problem of Divine 
Attributes in the Kalam" in journal of the American oriental society (JAOS), 
n°. 79 (1959). 

 ZAHAN DOMINIQUE, Religion, Spiritualité et Pensée Africaine. 1980, 
256p 

 ZAIN UL-ABIDIN, HAZRAT IMAM ALI Sahifa-i-kamila great-grandson of 
prophet of islam, who poured his spiritual genius into inspiring prayers, of 
which this collection is the greatest. sixty-eight prayers for all occasions tr. 
by Seyyed Ali Mohani from arabic text of 11 th cent. edition of al-Majlisi 1. 
scholarly (30 pp). introduction and appreciation. 1970, 190 pp. ZAIN 
UL-ABIDIN, HAZRAT IMAM ALI Sahifa-e-karnelah (The Book of 
perfection) Another english version without arabic text. By Ahmed Ali 
Mohani with 92 pp. introduction and commentary annotated. 1971, XCII, 
224 PR 

 ZIADEH, N.A.Sanusiyah. A study of a revivalist movement in islam. 
photomech. repr. of the first (1958) ed. 1968. (VIII, 148 P.). 

Mohammed Larbi ben Sayah, décédé en 1892 ap. J.C./11309 de l'hégire, est un des  grands  maîtres du Soufisme maghrébin, juriste, traditionaliste, homme de let tres et 
poète. 

La Boghia, a été publiée au Caire. en 1886 ap. J.C./1304 de l’hégire ; son titre global est "Boghiat el Moustafïd f ï charhi mouniat el mourid " (but de celui qui cherche à tirer 

profit du commentaire du Désir de l'Initié). C et ouvrage, maillon fondamental dons l'une des grandes chaînes de transmission initiatique, fut, tout le long de mes 
expériences, un véritable guide, un livre de chevet et un code d'orientati on mysti que 

Bnou baba Ahmed (décédé en 1844 ap. J.C./1260h). 

La Pensée Islamique et le Monde moderne. Abdelaziz Benabdellah, Presses de la Sonir, Casablanca, 1981 

Corbin, - Imagination créatrice" chez l bn'Arabi, p.88 

Boghia p. 66. 

d'El Hatimi, c'est-à-dire Ibn'Arabi. 

Livre des Directives et Remarques, trad. par J. Forget, Brill, Leyde, Trad. Française de A.M. Goichen, éd. Vrin , Paris 195 1 . 

Phy losophie religieuse d'Avicenne, Gardet p. 195. 



L'oeil de Chiva qui est localisé dans la zone frontale du caput, et que la science n'a pu, jusqu' ici, explorer positivement.  La psychologie moderne la considère 
comme centre neutre, dénué de toute inférence biologique. Or. à partir de recoupements d'ordre psychique non encore définis, j'ose prétendre que cette zone est le 

centre d'une certaine coordination psychosomatique, en étroite liaison avec le subconscient microcosmique 

Et Boghia p. 89 

Corbin Imagin. créat. p. 84. 

Hâdir el ‘Alam el Islami 

L’Islam dans l’Afrique Occidentale, par A. Lechâtelier p. 189. 

se référer à notre ouvrage arabe sur le processus d'évolution de la pensée Soufie au Maghreb 

Manuscrit N° 471 (Bibliothèque Nationale de Rabat) 

Manuscrits de la B.G de Rabat N° 1534/B.N. de Tétouan n' 519 et 874/Escurial 156 (se référer à un manuscrit "cadeau pour l'initié". Tétouan (452/871). 

Manuscrits de la B.G. de Rabat N° 145 /B.N. de Tétouan N° 520/avec interprétati on par  El Kharroubi  8 G de Rabat D 2201). U n autre manuscrit de la B.G. de Rabat (N° 
206 en 59 pages)  a pour thème la s tructur ation des bases et des  origines du soufisme (se référ er à deux autres manuscrits à Alger (N° 916) et Zeïtouna en Tunisie (111, 
172). 

voir son commentaire sur le poème "Noms de Dieu" par Mohammed Dimi ati (B.G. Rabat D 506/D 1670/ Tétouan (826). Vatican (362-1254-1359)/ Alger (751). 

B.G. Rabat ( D 1041 / D 1254 /Tétouan (452)  

B.G. Rabat D 2175 (145 pages) / Tétouan (278), Bi bliothèque hassanienne de Rabat N° 2116.  

Bibliothèque du Vatican (N° 311 / 2532 /  B.G. de Tunis (3571 M/4227 M).  

Homme de loi, une des autorités de la chariâ 

Chaarâni, dans ses Yawâqît (hyacinthes), chapitre 48. 

Grands jurisconsultes et interprètes de la loi musulmane 

Tabaqât de Chaarâni (préface)  

Tradition du Prophète 

"Hadith qodsi" ou propos divin autre que le Coran, révélé au Prophète - Un autre hadith rapporté par Abou Horeïra parle de la "science divine secrète". 

Cristallisées par diverses espèces de connaissance : analytique, par forme ou objet, présentielle, d'évidence immédiate etc N ous y reviendrons. 

se référer à "ed-Dhahab el Ibrîz" de Sidi Abdelaziz ed-Debbagh 

N'est-ce pas le cas de l'abeille, dûment reconnu par la science ? 

Dissocié des autres facultés - dirait Ghazali qui qualifie cet ensemble de "divin subtil", dont l'inspiration, l'intuition, la raison, la conscience, l'âme, l'esprit , le coeur etc..; 

Se référer à cette dualité dans le Hadith. 

dans ses Annotations sur le Commentaire explicatif du Traité dogmatique d Es-Sanoussi. 

En réponse à une épître émanant d'un juriste de Zerhoun 

Se référer A Jawahir El Maâni 

selon le Hadith : "Dieu a créé Adam à son image" 

Niche dans le mur d'une mosquée, orientée vers la Mecque 

dans  son commentaire du Waghlissi ya   

d'après ses Foutouhât el-Mekkiah 

Ghazali, "preuve de l’Islam". 

  c'est la l aouha où sont écrits les versets du Coran destinés à êtr e lus et appris par coeur. 

se référer à l'ouvrage d'Abdelaziz Benabdellah "Clartés sur l'Islam ou l'Islam dans ses sources" éd. 1969. Imp. de Fédala. (Moharnmédia) p. 21. 

Dans son "Rawdat et-taarif bi-el-Houbb es-Chari f 



AI-Akkad cite cette anecdote dans son ouvrage sur Avicenne 

Le Tabiy  est un contemporain des compagnons du Prophète. 

El Jâmiy - Ben Mechri T 2 p 23 (manuscrit personnel) 

Nirvana = Nour El Fana (Lumière de l'extinction) 

Les inspirations des états s'identifient aux connaissances insufflées au coeur de l'initié. 

qui vient du mot "Jahr" (dhikr à haute voix) 

du nom Ahmed Ben AI-Machrah, le Yamanite 

al-‘Ajz’ Ani Al-Idrâk Idrâk 

Première sourate du Coran 

d'après un hadith rapporté par Moslim 

 


