Pr. ABDELAZIZ
BENABDELLAH
Membre de 1’Académie
du
Royaume du Maroc

L'ISLAM
ET LA MORALE UNIVERSELLE

Collection Mission de I’Islam 1416H
- Volume III

1 °® &dition 1996
Tous droits réserveés



INTRODUCTION

«Le but de ma mission, en tant qu'Envoyé de Dieu - affirme le Prophete - est de
parfaire la morale». (Moslim et Mousnad Ahmed).

L'Tslam est un systtme éthique, dont la simplicité, la clarté et 1'idéalisme 1'impregnent
profondément d'un humanisme transcendant, mais pratique. Nous nous devons donc, pour
rester objectifs, d'analyser le contenu de I'Islam, son dogme, ses principes, les moteurs
de sa vitalité et de son dynamisme. Nous remonterons, pour cela, aux sources pures
auxquelles se sont référés d'éminents penseurs des premiers siecles tels Ibn Hanbal et Ibn
Taimia ou des réformateurs tels Abdou et Afghani, promoteurs modernes du mouvement
Salafi. C'est, 1a, le procédé le plus siir, pour dégager I'Islam de ses fatras, et en esquisser une
fresque vivante, simple a I'image de la réalit€. C'est, alors seulement, que nous pouvons nous
rendre compte de lampleur de ce génie universel de I'Islam, qui s'impose a lesprit de ses
adeptes convaincus, de par sa souplesse et son adaptabilité.

Les deux sources de la charia (Droit musulman) sont : le Coran et les Hadiths. La
premiere source doit étre diment interprétée, pour dégager la pensée réelle de 1'Islam. Le
Messager d'Allah s'est érigé, lui-méme, en exégete du Coran, inculquant a 1'un de ses
compagnons, son cousin Abdallah Ibn " Abbas, les enseignements adéquats, concernant
chaque verset du Coran, dont le sens prétait a confusion. Ibn ‘Abbas était connu, du temps
méme du Prophete, comme l'interprete autorisé et exclusif du "Livre révél€". la plupart des
Hadiths, en l'occurrence, rapportés par Ibn 'Abbas, ont été réunis par 1'imam Bokhari, en (250)
pages de son Sahih ; c'est un compendium du (Tafsir par le Hadith), c'est a dire
(I'exégese du Coran, d'apres le Hadith).

Quant a la deuxieme source de la Charia (la Sounna), c'est 'ensemble des hadiths
authentiques, ré vélés au Prophete avec le Coran, d'apres une tradition qui dit : «Allah m'a
inspiré, avec le Coran, une révélation similaire». Nous avons, donc, réuni, dans l'ouvrage que
nous présentons aujourd'hui a nos chers lecteurs, sous le titre : "L'Islam et la Morale
universelle", un recueil de propos et traditions prophétiques, authentifiés par les trois grands
Imams traditionnistes : Al- Bokhari (B), Mouslim (M) et Malik Ibn Anass, dans sa Mouatta
(MA). Les deux premiers, a la suite d'un tri trés serré, n'ont pu retenir de 300.000 hadiths que
quelques cinq mille, le troisieme, 700 hadiths sur dix mille. Ces hadiths ont ét€ étoffés par le
contenu d'autres recueils, comme les Traités de Sounane (S), élaborés par Tirmidhi (T),
Nassaiy (N), Abou Daoud (D), ainsi que les Massanid tels celui (le I Imam Ahmad Ibn Hanbal
(A), Bezzar (BE) et les Jamie’ de Tabarani (TA) et "Adab al- Moufrad" (AM) de Bokhari.
Ces hadiths dont nous avons réuni, réellement, quelques milliers, que nous avons traduits
nous-mémes en frangais, définissent la pensée de 1I’Islam, sur le processus des divers aspects
de la vie civilisationnelle telle qu’elle est congue par le Messager d'Allah. L' Ethique sociale
est érigée alors, en principe vital, ol le comportement du croyant, dans la société musulmane,
prime le cultuel (c'est-a-dire le service afférant au culte). D’aprés un recensement, que nous
avons personnellement effectué, les hadiths afférant au social se montent a 4/5 de I'ensemble
ou l'eschatologique est assez limité. Nous avons tenu, a étayer la (Sounna) par des centaines
de versets coraniques, qui traitent des mémes themes (1).
les caractéristiques essentielles de la foisont loin de se cantonner dans les actes purement
cultuels. Elles touchent, en premier lieu, les ¢lans du cceur et le comportement des ames. Tout
mérite est conditionné, surtout, par I'efficience sociale de I'acte accompli par le fidele.

Toutes les prescriptions coraniques de I'Islam bien entendu, prieres ou autres, sont

imprégnées d'un certain "cachet social".

(1). «Le lecteur de certaines traductions du Coran est entierement dérouté quant au sens profond du texte coranique, du fait de
la teneur de certaines traductions. En fait, on ne peut qu'étre étonné par des assertions que celle que j’ai extraite d'une
traduction publiée, dans une collection bien connue, parmi les ceuvres littéraires, telle : «la révélation coranique,
empiétement orientée vers (les perspectives eschatologiques, n'insiste guere sur les valeurs morales des actions humaines ...
».

Masson. "Le Coran", Bibliotheque de la Pléiade, N.R.F., édition (le 1976, page LXIX)

(M aurice Bucaille, the Journal, M uslim World league, M ecca, Vol, 8§ N°5)



Tout acte individuel est jugé plus méritoire, quand il est accompli collectivement, car il
donne, alors, une nouvelle occasion d'affermir le rapprochement des citoyens.

L’Islam est une religion aisée, dans sa conception et sa pratique. Il exclut toute étroitesse
d'esprit et tout rigorisme. En conséquence: éviter les complications, étre accommodant,
rechercher l'apaisement des cceurs, agir avec pondération et mesure, tels sont «les principes
réalistes préchés par le Prophete, comme moyens efficaces d'aboutir» (Boukhari, Moslim et
Nassaiy).

«Le Moumin, par la souplesse qui le caractérise, est comparable a un champ de
blé dont les tiges flexibles se plient, sous I'effet du vent ; tandis que l'infidele est
semblable a un cedre quidemeure raide, a moins qu'il ne soit abattu». (B.T.) L'objectivité
est une vertu essentielle, chez un musulman ; il est vrai qu'objectivité ne veut
pas dire traditionalisme conformiste, ni absence d'esprit critique, mais seulement
inspiration rigoureuse des faits, doublée, le cas échéant, d'interprétations
élaborées en fonction de données réelles et d'axiomes bien entendus.

Quand, dans l'orientation du jugement, le travail brusqué de la pensée se double
de partis pris, plus ou moins systématiques, on aboutit a des contradictions édifiantes.
Le sens critique est indispensable, mais, il faut se garder de le confondre avec un
conformisme systématique. Il est dangereux de forcer la méthode inductive,
aux dépens de sources naturelles de T'histoire et de la pensée.

La notion d'une authenticité Islamique est, donc, étroitement liée a une pensée
souveraine et éminemment exigeante, a savoir l'aspiration a un équilibre qui
assure le véritable étre d'un vrai musulman. Le fameux leader arabe Chakib
Ersalan est I'auteur d'un ouvrage, dans lequel il s'est posé, avec une objectivité
saisissante, cette question cruciale : «<Pourquoi ce recul des musulmans, alors que
d'autres peuples réalisent un progres constant» ?

L'Islam, en tant que systeme social est-il vraiment responsable de la régression
de ses adeptes ? Ses principes constituent-ils réellement un handicap au progres socio-
économique eta l'évolution de la science ? Pourquoi donc 1'Islam, a son
avenement, a-t-il pu, au contraire, réaliser, a I'échelle mondiale, cette heureuse
expansion, cristallisée par une civilisation éminemment humaine ol un spirituel
agissant s'alliait au rationnel bien entendu '! L'Islam abbasside et andalou a
légué a 'humanité un précieux patrimoine, qui fut le point de départ de la
Renaissance en Occident ; quels sont donc les é1é ments générateurs de progres
qui constituent I'essence méme de I'Islam ?

Tout progres est conditionné, en effet, en premier lieu, par I'épanouissement
spontané de I'Etre, dans un milieu approprié et dans une ambiance non viciée par
la démagogie ou I'irréligiosité. Une communauté ou les citoyens se sentent
solidaires est le champ idéal pour un rayonnement heureux. Le citoyen libre,
protégé contre l'injustice et 'abus, doit pouvoir agir, sans contrainte ni heurt, avec
un sentiment accru de dignité. L'efficience de sa contribution, dans I'édification de la
communauté, est I'objet méme des hadiths dont nous avons élaboré la
traduction, en fonction d'impondérables dont 1I’Islam a fait le fond mé me de son
dogme. Le comportement de 1'individu, au sein de la société, et la nature des
rapports créés par le brassage quotidien des citoyens, sont le ressort essentiel et le
secret réel du progres.

Le souci de bien ordonner les rangs des fideles, dans les prieres collectives,
est présenté comme une marque effective du rapprochement des cceurs. La
prohibition des jeux de hasard, de l'usure, n'avait pas une raison en soi : elle
était, surtout, due au sentiment qui animait le 1égislateur, soucieux de diminuer,
au sein de la communauté, toute cause de tension ou de malentendu, provoquée
par un complexe d'injustice et de spoliation. Toute pratique, toute ceuvre
initialement 1€ gale, devraient étre exclues ou mitigées, si elles risquaient de
dégénérer en éléments de discorde. Une franchise brutale qui blesse n'est plus
une qualité. Le mensonge qui pallie un danger, qui réconcilie deux €tres séparés, est
un acte trées Méritoire. Une bonne intention est susceptible de 1égitimer un acte



originellement illégal, a condition qu'aucune des parties en cause ne soit lésée.
Les "mou'amalat"”, ou rapports sociaux, prévalent sur les " Ibadat", purs actes
de culte. La notion méme de souplesse et d'adaptabilité, dans 1'espace et dans le
temps, des principes Islamiques, est étroitement li€ée au souci qui portait le
législateur a multiplier les chances, en vue d'édifier une cité idéale ; les larges
possibilités qui caractérisent l'exégese des textes coraniques ou l'interprétation
des hadiths (ou paroles du Prophete), laissent aux autorités de I'Islam, une vaste
latitude qui permet de tenir compte de toutes les conjonctures, en recherchant,
pour chaque cas particulier, la solution adéquate. C'est la le secret de la pluralité
des rites ou écoles juridiques, rites aussi méritoires les uns que les autres.
C'est aussi le secret de I'expansion rapide et spontanée de 1'Islam, qui, en 1'espace
d'un quart de siecle, touchait des contrées, allant de I'Atlantique jusqu'au Golfe
Arabe ou Persique. La viabilité de I'Islam, son universalisme transcendant,
procedent surtout de sa simplicité tout humaine.

Un document a été publié par le Secrétariat du Vatican pour les non-chrétiens,
intitulé "Orientations"”, dans le but de promouvoir un dialogue entre chrétiens et
musulmans, document tres significatif quant aux positions nouvelles adoptées vis-
a-vis de I'Islam. Elles réclament, lit-on, dans la troisieme édition (1970) de
cette étude — « une révision de nos positions envers lui et une critique de nos
préjugés » ... «Nous devons nous préoccuper d'abord de changer
progressivement la mentalité de nos freres chrétiens; cela importe avant tout»... il faut
abandonner 1’image surannée héritée du passé ou défigurée par des préjugés et des
calomnies »..., « reconnaitre les injustices dont 'Occident chrétien s'est rendu coupable a
Iégard des musulmans». Le document du Vatican, dans pres de cent cinquante pages,
développe, ainsi, la réfutation des vues classiques que les Chrétiens ont eu
sur 1'Islam et expose ce qu'il est en réalité.

Sous le titre "Nous libérer de nos préjugés les plus notables", les auteurs de ce
document adressent cette invitation aux chrétiens : «La aussi, nous avons a
nous livrer a une profonde purification de nos mentalités. Nous pensons, en particulier, a
certains jugements "tout faits" que l'on porte, trop souvent et a la lIégere, sur
I'Islam. Il apparait capital de ne point cultiver, dans le secret de notre cceur, de
ces vues trop rapides, noire arbitraires, ol le musulman sinceére ne se
reconnait pas».

Le Document du Vatican entreprend ensuite la critique des autres jugements faux, portés
sur I'Islam, tel le fatalisme.



LE CORAN

"Lorsque le Coran est récité, écoutez-le et taisez-vous.
- Peut-€étre vous sera-t-il fait miséricorde ? » Sourate : Al'Araf, verset 204)

Le Coran comporte 1.270.000 lettres. Allah accorde, pour chaque lettre une

prime concrétisée par une houri, au Paradis. (TA) (Hadith rapporté par O mar)

«Celui qui ose émettre un avis personnel sur "le livre d'Allah" (le Coran), peche

méme s'il a raison ; (T.A.D.) ; il apostasie, s'il a tort».

« Le prophete lui-méme n'a jamais interprété le Coran, en se basant sur son

propre avis. Il se fiait toujours aux enseignements de 1'Ange Gabriel. (BE.

Mausily)» (rapporté par Aicha)

Allah dit dans un hadith sacré : «Celui qui, absorbé dans la lecture du Coran,

oublie de M'invoquer, sera mieux satisfait que quiconque par Mon exaucement de

ses veeux et pricres». (TA)

Le Prophete ordonnait a ses compagnons de lire le Coran, en le rythmant

mélodieusement. Allah n'a jamais accordé a quiconque de Ses Messagers, une

autorisation telle que cette intonation coranique» ; «lisez, donc, le Coran d'une

voix forte et harmonieusement chantante». (B.M.D.N.), mais gare aux intonations

lyriques des amoureux ...»

«Allah aime une attitude silencieuse dans trois cas : lors de la lecture du Coran, en

cas de marche forcée de guerre, et enfin a l'occasion d'un cortege funebre». (AT)

Le Prophete a condamné tout désaccord sur l'interprétation du Coran». (B)

«Le Prophete a décommandé aux combattants d'emporter le Coran, avec eux, lors

d'une expédition sur une terre ennemie». (B)

«Lisez le Coran, car il sera le jour de résurrection, votre intercesseur». (M)

«Le meilleur d'entre vous est celui qui a appris le Coran et 1’a enseigné aux

autres». (B)

«Allah rehaussera par le Coran certaines gens et en rabaissera d'autres». (M.)

«Celui qui ne chante pas, en récitant le Coran, n'est pas des ndtres». (D)

«Dans deux cas, I'envie est permise :

e Quand un homme, pourvu par Allah de la connaissance du Coran, se consacre a
sa lecture, jour et nuit.

e Quand un homme, nanti d'une fortune, la dépense, de nuit et de jour, (dans le
chemin de Dieu)». (B.M.S.)

Une autre version dit :

«Dans deux cas, I'envie est permise :

e Quand un homme, nanti par Dieu, dépense son argent, dans les causes justes.

Quand, doté de sagesse, il en use pour arbitrer les litiges, et I'enseigner aux autres».

(B.M.S.)

«S1i vous €tes en litige, a propos d’une chose, ramenez-la a Allah et a son

Messager», (c'est-a-dire au Coran et a la Sounna) (S., Les Femmes, verset

59).

C’est Lui qui fait descendre sur toi, le Livre dont certains versets sont bien

explicités, ce sont I’Ecriture-meére et d’autres prétent a confusion ».

Or, ne sait son interprétation que Dieu ; et les gens bien enracinés dans la

science disent : «<Nous y avons cru. Tout vient de Notre Seigneur». (S.,

Famille de 'Imran, verset 7)

« Diront-ils : il a forgé cela (Le Coran) »

Dis : «apportez donc dix Sourates forgées par vous et semblables a

ceci ! Invoquez alors, qui vous pourrez, en dehors de Dieu, si vous €tes

véridiques». (S., Houd, verset 13)




Témoignages

« Une réelle civilisation, fruit des préceptes coraniques, une culture
intellectuelle surprenante, regnent jusqu'au fond des Montagnes marocaines»
(Le Maroc Inconnu - Moulieras T I p.28).

La langue du Coran a unifié le parler dogmatique du monde Islamique.
Quelques orientalistes souhaitent voir I'Occident bénéficier d'un atout
linguistique, aussi homogene que la langue coranique, de portée universelle.
Parlant des gens du bled, Moise Nahon précise dans «Propos d’un vieux
marocain» : «Beaucoup d'entre eux lisent et écrivent, tous honorent les lettrés.
Ils manient leur langue avec une correction, une abondance, inconnues,
ailleurs, chez les paysans ; ils sont doués d'un véritable génie grammatical. Ils
saisissent au vol les subtilités juridiques et 'abstraction ne les rebute pas ...
Ils sont - dans leur milieu - mieux armés pour la vie réelle que, chez nous,
bien des porteurs de parchemins». (P.11)

Il est réconfortant, précisait-il ailleurs, de voir des paysans, si frustres,
distinguer une supériorité strictement morale, s'incliner devant un honnéte
homme, sans jamais s'arréter a la couleur de la peau, ni a I'humilité des
origines. J'avoue qu'a cette occasion, je ne puis m'empécher de songer aux
lynchages de jaunes et de noirs, outre-Atlantique». (p. 47).

Sakr Maurice : «l'arabe, langue de révélation, doit servir a sauver le monde».
(A.S. d'une conférence de L. Massignon).

Cahiers de 1'Est, Beyrouth, Ed. Série (1948), (248-50).

Louis Massignon souligne bien que «la langue du Coran a été l'instrument des
communications internationales, dans le passé, qu'elle sera le véhicule de la
paix universelle, dans le futur, a I'échelle mondiale». Dozy a rapporté, que
I'arabe demeure comme langue véhiculaire de la culture et de la pensée, en
Espagne, jusqu'en 1570. Dans la province de Valence, certains villages Espagnols
ont fait de l'arabe leur propre langue, jusqu'au début du XIXe siecle. Un professeur
de 1'Université de Madrid collectionne (1151) contrats de vente, rédigés en arabe,
en le considérant comme modeles des contrats que les Espagnols utilisaient en
Andalousie (voir notre ouvrage « Evolution de la pensée et de la langue dans
le Maroc moderne » (pp. 174- 179).

Les juifs avaient fait usage de l'arabe, pour écrire et parler, depuis le [Xeme
siccle de l'eére chrétienne, dans toute 1'Afrique du Nord (Histoire du Maroc,
Godard T. Il p. 453).

A Fes le " Traité de Grammaire" de Sibawayh devint leur source d’inspiration
pour la rénovation de la syntaxe hébraique, depuis le Xeéme siccle (Massignon
: Etudes et Conférences. Congres de 1'Académie de langue arabe du Caire
(1959-1960) (P. 218)

Merouan Ibn Jonah de Cordoue, né au Xle siecle, fut I'auteur de 1'ouvrage
intitulé "Rapprochement et facilitation". Dans un autre ouvrage portant le titre
Allomah", il traita des regles de 1'hébreu. Quant a son "Livre des origines", il
en réalisa 1'élaboration, grace au recours a des sources arabes, entre autres :
"Les Particularités" d'Ibn Jinny, ouvrage relatif a la philosophie

étymologique et a la dérivation linguistique, basée sur le bon sens.

n

Yahia Ibn Qoreich , auteur d'un livre intitulé "Philologie comparée ", attira
I'attention des juifs nord-africains, sur la nécessité de s'intéresser, davantage,
a l'arabe, pour mieux saisir les mysteres de 1'hébreu et de la langue de
I'Ancien Testament.

D’autre part, Alharizi, en imitant les "Séances d'Al-Hariri", introduisit, dans
la littérature hébraique, un art nouveau, inconnu jusqu'alors chez les Hébreux.
Il en fut, de méme, en ce qui concerne la composition d'un "recueil de



proverbes".

Par ailleurs, des membres appartenant a la famille Tboun, traduisirent en
hébreu un grand nombre d'ouvrages arabes de philosophie, de médecine, de
mathématiques et de contes populaires. Quant a Isaac, fils de Jacob Alkohen,
surnommé « Al-fassi » né en 1013 (404 de 1'hégire) a Kaladt Ben Ahmed, pres
de Fes (mort a Wassina pres de Grenade), en Andalousie, en (1 103 J.0 /497
h.), il fut I'auteur d'un commentaire du Talmud en 20 volumes, considéré
aujourd'hui, parmi les plus importants traités de 1égislation hébraique. Cette
cuvre comporte (320) fatwas (interprétations de questions juridiques),
rédigées entiecrement en arabe. C'est lui qui fonda a Wassina (Lucena), en
1089, un Institut des Hautes Etudes talmudiques. Yahouda Ibn Nissem Ibn
Malka, philosophe marocain, acheva en 1365 (5125 de 1'ére hébraique), la
composition en arabe de son ouvrage intitulé "Ouns el Gharib" (Hesperis 1952
p. 402-458).

« Nous avons fait le recensement des traductions de 1'arabe en latin, et nous
n'en avons pas trouvé moins de trois cents, et encore avons-nous laissé de coté
celles des alchimistes de profession».

«Une masse aussi prodigieuse de documents nouveaux répandus a travers
I'Europe, dans le courant du Xle et du Mlle siecles, dut combler bien des vides
et provoquer une recrudescence, dans les études. Il ne faut donc pas s'étonner
de La ferveur scientifique du XIIIeme siecle ol se produisirent tant d'hommes
éminents, qui s'empresserent de mettre a profit la science des Arabes.»
(Leclerc)

«L'Islam implique, malgré la pluralité des patois, une sorte d'unité
linguistique, car l'arabe est, non seulement la langue du Livre sacré, mais
encore l'unique instrument cultuel du dogme. Sa connaissance constitue, pour
le musulman, quelle que soit sa race, une obligation religieuse, un devoir
transcendant. Certes, 1'unité religieuse a joué un role décisif, aussi bien dans
I'Antiquité que dans les Temps Modernes. D'éminents sociologues firent
remarquer que la religion a été 1'un des facteurs les plus puissants dans la
formation de l'esprit national».

«Allah est beau, Il aime la beauté». (Hadith)

«L'Islam est la religion de la beauté - dit R. Garaudy - tous les caracteres de
I'art Islamique découlent de la révélation coranique, et de la conception
Islamique de la nature, de I'homme et de Dieu».

Dieu est, a la fois, l'origine et la fin de toute chose «Tout vient de Dieu et tout
retourne a Dieu».

Chaque chose, dans ce monde, est, en quelque sorte, "aimantée" vers sa fin,
vers la perfection qui lui est propre et qui donne a son existence sa
signification. Elle n'est pas seulement un €tre, mais un sens, et un "signe" de
la présence divine.

Aucune religion n'a donné a la beauté une telle place : jusqu'a faire de la
sublime beauté du Coran la preuve qu'il est I'ccuvre de Dieu Méme et non de
Son Prophete. «Le Coran n'a pas été inventé par un autre que Dieu» (X, 27), et
sil'en est qui disent du Prophete : « "il I'a imaginé" Dis : apportez donc une
Sourate semblable a celle-ci, et expliquez a qui vous pouvez l'attribuer en
dehors de Dieu». (X, 28).

Ce défi est souvent renouvelé : « apportez donc dix sourates forgées par vous
et semblables a ceci». (XI, 13) ; II, 23. LII, 34) «Si les hommes et les djinns
s'unissaient, pour produire quelque chose de semblable a ce Coran, ils ne
produiraient rien qui lui ressemble». (XVII, 88)

« Les caractéristiques du Coran, par son message comme par, sa forme, sont
celles qui dominent tous les arts de I'Islam, de la poésie et de la musique a la
calligraphie, du tapis a l'architecture, des cuivres ciselés aux mosaiques et aux
faiences d'un "Mihrab"».



A la différence de l'art occidental, par exemple, dominé par le souci de la
structure, de 1'unité organique, de la conspiration des élé ments vers la totalité,
la beauté du Coran comme celle de tous les autres "signes" de ce langage que
Dieu nous parle, nait du non-enchainement des parties : l'ordre des chapitres,
(les "sourates" du Coran) , n'est ni chronologique, ni systématique. Il n'est
pas, pour l'ensemble, de commencement ni de fin.

«Chaque verset constitue une unité de sens, une charge d'adoration et une
impulsion vers l'acte, comme chaque travée d'une mosquée». Le deuxicme
caractere de ce "style" du Coran et de cet art Islamique n'est qu'apparemment
antithétique du premier : chacun de ces "noyaux" de signification nous
entraine dans un "mouvement qui le dépasse” : il n'y a pas d'opposition entre
un "atome" isolé et un "champ" continu, mais au contraire une continuité et
une osmose entre les deux. La physique contemporaine semble apporter une
confirmation de cette vision du réel.

Spencer disait : «J'ai entendu un Anglais, converti a I'Islam, dire ceci : "les
philosophes du monde, réunis, peuvent-ils déceler une seule erreur dans le
Coran ? Ils ne pourront rien y trouver de faux, méme en se référant a toutes les
découvertes scientifiques. Si l'on suppose qu'ils découvrent quelque chose qui
soit en contradiction avec la science, l'erreur ne sera pas imputable au Coran,
mais a la science méme, parce que les sciences sont en perpétuel
développement et leurs données subissent quotidiennement des modifications.
Cependant, chaque nouvelle donnée de la science, recele une confirmation
manifeste de ce que le Coran a déja avancé. Citons l'exemple des astronomes
qui prétendaient autrefois que la terre était immobile, et que c'était le soleil
qui se déplacait dans le ciel. Puis, une autre théorie venait dire le contraire.
Aujourd'hui, ils disent que tous les astres et planetes sont en mouvement et
que le soleil a une orbite, tout en se déplacant vers un point fixe».

Et Spencer d'ajouter : au cours d'un voyage, j'ai rencontré le célebre
professeur francais, le docteur Gréna a qui j'ai demandé les raisons de sa
conversion, et qui me répondit : «J'ai lu attentivement les Versets du Coran
qui mentionnent les sciences naturelles et 1'hygiéne; j’y ai trouvé les legons
que j'ai dues apprendre quand j'allais a 1I'école. J’ai constaté que tous ces
Versets sont conformes a nos connaissances actuelles. Je me suis, alors,
converti a I'Islam, parce que j'ai eu la certitude que le Prophete Mohammad a
annoncé la vérité et que 1I’Islam ne va pas a I’encontre des sciences. Je suis
convaincu que si tous les savants faisaient une Comparaison entre le Coran et
les connaissances acquises dans leurs domaines, ils se convertiraient a
I’Islam » (Hadi al-Madrassi, L'Islam toujours).

. Spencer Herbert : philosophe et sociologique britannique (1820-1903), auteur d'une philosophie
dont 1’idée principale est 1'évolution naturelle (évolutionniste).



ETHIQUE MOHAMMADIENNE

« S1 le Prophéte Mohammed était encore en vie, au XXe siecle, il aurait résolu les
problemes de notre temps, en dégustant une tasse de café» (Le professeur Bernard
Shaw).

Mohammed, le plus Grand homme du monde

En 1911, le journal "AI-Watan", quotidien chrétien de Beyrouth, demanda aux
Arabes chrétiens, quelle personne, a leur point de vue, était le plus grand homme
du monde. En réponse , un grand érudit de confession chrétienne précisa que la
grande personnalité la plus éminente était, effectivement, celle qui, durant la
courte période de dix ans, dota le monde d'une nouvelle religion, d'une nouvelle
philosophie de la vie, d'un code esquissant un nouveau mode de comporte ment
pour I'"homme, définissant nettement le concept vivant et un train de vie adéquat.
Illettré et sans éducation élaborée, ce grand personnage n su provoquer
I'émergence d'une nation, a partir des ruines d'une société en décantation, jetant,
ainsi, les fondations d'un grand Empire, tout frais, pourvu d'une longévité
infinie. Cette grande personnalité n'était autre que Mohammed Ibn Abdallah, le
Qoraichite, le Prophete arabe et le grand Messager de 1'Islam. (Se référer a
Siratun-Nabi, vol. 4, p. 400, en anglais)

«Je suis un homme comme les autres — affirme le Prophete -
il m'arrive de m'irriter, de me mettre en colére ; j’invoque alors, Allah, pour
tout un chacun que j'aurai maudit, fouetté ou lapidé, de le racheter en lui
pardonnant ses fautes et péchés». (B.M.)
«Mohammed est le Prophete de Dieu. Ses compagnons sont violents envers les
impies, bons et compatissants entre eux. Tu les vois, inclinés, prosternés,
recherchant la Grace de Dieu et Sa Satisfaction. On les reconnait, car on voit sur
leurs fronts les traces de leurs prosternations». (S., La Victoire, verset 29)
«Nous avons envoyé un Prophete, choisi parmi vous

I1 vous communique nos Signes

Il vous purifie ;

I1 vous enseigne le Livre et la Sagesse

Il vous enseigne ce que vous ne saviez pas».

(S., La Vache, verset 151).

«Nous t'avons seulement envoyé comme une miséricorde pour les mondes». (S.,
Les Prophetes, verset 107) (Le Pelerinage, verset 107)
«Ne t'attriste pas a leur sujet, ne sois pas dans I'angoisse, a cause de leurs
machinations». (S., Les Fourmis, verset 70). «S'ils se détournent de toi, dis : "Dieu
me suffit ! Il n'y a de Dieu que Lui. Je me confie entierement a Lui ! Il est le
Maitre du Trone immense !"» (S., Le Repentir, verset 129) «Détourne-toi de ceux
qui considerent leur religion comme un jeu et un divertissement ; la vie de ce monde les
a trompés. Rappelle-leur tout cela, de peur qu'ils ne soient entrainés a leur perte, a
cause de leurs ceuvres.
Il n'y a pour eux, en dehors de Dieu, ni maitre, ni intercesseur, et quelle que soit
la compensation qu'ils offriraient, elle ne serait pas acceptée.
« Voila ceux qui sont perdus, a cause de leurs ceuvres : une boisson brilante et un
chiatiment douloureux leur sont destinés, pour prix de leur incrédulité». (S. les
Troupeaux, verset 70)
Les Mekkois avaient revendiqué au Prophete, I'accomplissement d'un signe
miraculeux : Allah leur avait démontré la lune fractionnée effectivement en deux
parties». (B. M. T)

« Le Prophete lisait le Coran, sans €tre en état d'ablution». M (rapporté par
Omar).




« Pratique le pardon ;
Ordonne le bien,
Ecarte-toi des ignorants».
(S. Al'Araf, verset 199)
Le Messager d'Allah ne se vengeait jamais d'une offense ou humiliation, sauf en
cas d'atteinte a la dignité de Dieu. (B. M. MA.D)
« Que leurs richesses et leurs enfants ne t'émerveillent pas. Dieu ne veut, par la,
que les chatier en ce monde et qu'ils meurent incrédules».
(S., Le Repentir, verset 85)
« Situcrains vraiment une trahison de la part d'un peuple, rejette son alliance,
pour pouvoir lui rendre la pareille.
- Dieu n'aime pas les traitres - ».
(S, Le Butin, verset 58)
« Je suis responsable - affirme le Prophete - de tout croyant, plus que lui-méme ;
si apreés sa mort, il laisse un prét non remboursé, c'est a moi de le payer et s'il
laisse un héritage, c'est a ses héritiers d'en profiter». (D. N)
«Tu as été doux a leur égard, par miséricorde de Dieu.
Situavais été rude et dur de cceur, ils se seraient séparés de toi. Pardonne-
leur !
Demande pardon pour eux ;
Consulte-les sur toute chose ; mais, lorsque tu as pris une décision, place ta
confiance en Dieu.
- Dieu aime ceux qui ont confiance en lui -».
(S., La famille de 'Imran, verset 159)
«La provision de voyage du Prophete comportait, selon Oum ed-Dardad, un flacon
de lubrifiant, un peigne, un miroir, un ciseau, un tube d'antimoine et du siwaak»
(pour nettoyer et entretenir les dents, a la place de la pate dentifrice).
«En décédant, le Prophete n'avait guere plus d'une vingtaine de poils blancs sur
son criane ; une partie de sa chevelure était de teinte rouge, a cause du parfum».
(B. M. MA. T)
«La chevelure du Prophete descendait jusqu'aux épaules». (B.M.MA.T)
«Le Prophete souriait, sans jamais marquer une gaieté excessive par le rire».
(M.T)
«Lorsque le Prophete entendait entreprendre une expédition contre une région, il
évoquait une autre ; il disait que la guerre consistait en une tactique
astucieuse»(D).
«Le Prophete mettait, lui-méme, son armée en ordre ; et quand le combat devenait
rude et redoutable, seul le héros, parmi ses compagnons, osait I'approcher». (B. M
.T) «Au sein de son foyer, le Prophete était constamment au service de sa famille.
A 1'heure de la priere, il quittait sa demeure, pour se vouer a son culte». (M. T)
«Quand on demandait service au Prophete, il s'exécutait, sans fléchir ; s'il s'agit
d'une intercession impossible, elle est compensée par une douce parole
paternelle». (TA)
«Le Prophete était toujours souriant, d'un caractere coulant, accommodant et
indulgent ; aucune contestation en sa présence, ses compagnons se tenaient, quand
il parlait, en ré vérante audience ».
« Le Prophete n'était pas verbeux (diffus et prolixe) ; ses propos étaient clairs, au
sens accessible a tout le monde». (D) (Rapporté par Aicha).
« Il était constamment silencieux, sauf nécessité absolue de parler ; ne s'irritait
jamais ; il exprimait son courroux, en se détournant de son interlocuteur ; il
donnait la priorité aux plus pieux ; accordant a chacun, son di». (TA)
« Le Prophete écoutait attentivement, sans interrompre le discours de son
interlocuteur. Il préférait le silence, en s’abstenant de parler dans quatre cas : par
indulgence et bienveillance, par circonspection, par révérence et par nécessité de
méditation». (TA)
« Le teint vert est la couleur préférée du Prophete».

10



« Allah désire voir sur Son serviteur les effets de Sa Grace». (TA)

« Le Prophete portait sur sa main droite une bague en argent et, parfois a sa
main gauche». (D)

« Il a porté une bague d'or, pendant trois jours, il 1'a ensuite enlevée. » (Ibn Omar)
« Le Prophete avait une barbe a poils abondants... un cachet en chair (couleur de
sa peau), entre ses épaules, tel I'ccuf d'une colombey». (N. M)

« Quand le Prophete faisait sa priere, son attitude est droite et raide ».

L’attitude ne saurait étre, en l'occurrence, ni penchée, ni cambrée (I€ gére ment
courbée).

Dans la phase assise de la priere, I'index doit étre pointé, sans bouger ; «cette
indexation a plus d'impact sur Satan, qu'un fer de lance». (D. N.)

«Le Prophete a demandé, un jour, a un de ses compagnons qui avait égorgé un
mouton, s'il en avait offert a son voisin israélite, précisant que tout voisin (quelle
que soit sa confession) a un droit sur vous». «L'Ange Gabriel m'a recommandé -
souligne le Prophete - la bienveillance pour le voisin, avec une insistance telle,
que j'ai pensé qu'il allait le rendre héritier». (TA. D)

«Je ne réponds guere - dit le Prophete - de celui qui mene vie, parmi les
polythéistes». (AT. D. N)

«Dieu ne pardonne qu'a ceux qui font le mal par ignorance et qui s'en repentent,
sitdt apres.

Dieu revient a eux ;

Dieu est celui qui sait et Il est juste».

(S., Les Femmes, verset 17)

«Le Prophete observait une retraite de méditation, durant les dix derniers jours de
Ramadan». (B.M.S)

«Ne dites pas : ce qu'Allah désire ainsi que Mohammed. Dites plutdt : ce que Dieu
seul veut». (Mawsily)

«Je ne saurai oublier — affirme le Prophete - mais Allah me fait oublier, pour
l€giférer». (MA)

«S1 vous saviez ce que je sais, vos rire et réjouissances seraient moindres ; vous
en pleureriez a chaudes larmes». (B)

«Nous les Apotres d'Allah, nos biens ne seront pas hérités, ils seront donnés en
aumones aux pauvres »(B)

«Le songe véridique constitue une des quarante six parties de la Prophétie». (B)
Au début de 'avenement du Prophete, ses révélations s'étaient faites en songe
pendant six mois ; comme la période de sa prophétie (de son aveénement jusqu’a sa
mort) était de vingt trois ans, le 1/46 a été marqué par la véracité. (Voir les
songes prémonitoires chez les psychologues modernes)

Le Prophete n'avait guere de chambellan ; la porte de son domicile était accessible
a tout le monde». (B)

Le Prophete condamnait toute religiosité ou bigotisme». (B)

(C’est une dévotion étroite et pointilleuse, en dehors du traditionalisme
canonique du Prophete)

Le Prophete dit :

« Nous nous montrons bienveillants pour des personnages (pervers), alors qu'au
fond, ils nous sont antipathiques». (B)

(Pour éviter leurs méfaits et mauvaises réactions)

Le Prophete n'était guere grossier, ni dans son caractere, ni dans ses propos ; pas
d'insulte, ni de malédiction». (Il ne choquait pas, en contrevenant aux
bienséances.) (B)

« Une des propriétés du Prophete : quand ses yeux se ferment, en état de sommeil,
son cceur demeure éveillé». (B)

« Le Prophete s'embellit pour les aids et la réception des délégations tribales»(B).

« Quand le Prophete prenait un bain, il faisait usage de cinq "moud" d'eau, et
d'un seul "moud" lorsqu'il faisait son ablution » (B) (Anass).
Le "moud" de Médine differe de celui de I'lraq qui vaut un (rtel) (livre) et un

11



tiers d'un (rtel) ; c'est la quantité retenue par 1'mam Chafiy et les juristes du
Hijaz ; le (Sa') comportant quatre "moud" équivaudrait, alors, a cinq (rtel) et
un tiers de (rtel) ; il est égal, selon I'Imam Abi Hanifa, a huit (rtel) (le
moud était égal a deux (rtel)).

« Celui qui profere un mensonge a mon encontre - dit le Prophete - (par une
assertion contraire a la vérité) sera condamné aux peines de 1'Enfer». (B)

« Le Prophete veillait, la nuit, avec ses invités ou sa famille». (B)

« Les conseils que donne le Prophete a ses compagnons sont intermittents, de
peur qu'ils ne se lassent ». (Ibn Massaoud).

Le Prophete prenait du "siwak" chaque fois qu'il se réveille dans la nuit ». (B)
Le siwak est la tige d'un plant que les musulmans employaient, jadis, a la place
de la pate dentifrice, pour se laver les gencives et la denture.

« Le Prophete ordonnait de commencer par la droite dans les ablutions,
I'enfilement d'un habit, la mise de chaussures, pantoufles ou pantalon, I'entrée a
la mosquée, le frottement des gencives, les prises d'antimoine (pour les yeux), la
taille des ongles ou de la moustache, 1'arrachement des poils des aisselles, le
rasage de la téte, le salut a la fin de la priere, dans le manger et le boire, dans la
poignée de main (pour saluer), a la sortie des toilettes, et en toutes choses...

« Il est recommandé de commencer par la gauche, dans les actes opposés : pour
se moucher, cracher, entrer aux toilettes, sortir de la mosquée, se déchausser et se
dévétir et dans tout acte répugnant». (B. M. S. D. T.)

«Quand les compagnons du Prophete faisaient acte d'allégeance, en s'engageant a
écouter et obéir, le Messager d'Allah précisait bien que cela doit se faire dans la
mesure du possible». (M.B.S.)

«Exige ce qui est aisément supportable, ordonne le bien communément reconnu
comme tel et détourne-toi des insensésy». (S. Al’Imrane, verset 134).

«Le pire des bergers est celui qui brise les reins de ceux qui sont a sa garde ; prenez
bien garde d'€tre de ceux-1a». (B.M.S.)

Aicha dit : « Je n’ai jamais vu le Prophete se laisser entrainer par le rire, au
point de faire paraitre sa luette. Il ne faisait que sourire (B.M.S.)

« Faites que les choses soient aisées et non délicates ; annoncez la bonne
nouvelle et ne rebutez nullement les gens». (B.M.S.)

« Le Prophéte optait toujours pour la chose la plus aisée, tant qu’il ne s'agissait
pas d’un péché ; sinon, il s'en éloignait totalement ; il ne s'est jamais vengé pour
lui-méme, saufen cas de transgression du Sacré ol sa vengeance est pour Dieu».
(B.M.S))

« Imitez mon nom et n'imitez guere mon "kounia" (surnom commenc¢ant par
Abou)». (B)

Une des Kounia du Prophete est «Abou El Qacim (c’est-a-dire le pere de Qacim,
son fils décédé a bas age».

« Mon avenement en tant que Messager d'Allah, doté de bonne orientation et de
science, est telle une pluie bienfaisante, ayant arrosé une terre dont une partie
féconde put absorber I'eau, en faisant croitre, abondamment, herbe et verdure. La
partie stérile retint l'eau et Allah en fit profiter les gens, en buvant et en
abreuvant leurs animaux et arrosant leurs champs. Une troisieme partie, plane et
sablonneuse ne retint guere l'eau et ne fit pousser aucune verdure. Cette parabole
nous donne, d'abord, 'image d'un bon croyant, bien conscient des normes de la Religion,
qui en profite, en les enseignant aux autres ; une deuxi¢me personne qui, tout en
connaissant cette science, n'en profite nullement ,et enfin celui qui rebute les enseignements
que j'airecus d'Allah». (B.M.S.)

« Le Prophete avait I'habitude de répéter ses propos, trois fois, pour étre bien
compris». (B)

Faisant 1'éloge de son Messager, Sidna Mohammed- qu'il soit béni et salué -
Allah dit de lui : «il n'émet aucun mot, sous l'effet de la passion ; il ne s'agit,
certes, que d'une révélation inspirée». (S. L'Etoile, versets 3 et 4)

12



«Celui qui obéit au Messager, a bien obéi a Allah». (S. Les Femmes, verset 80)

«Le Prophete n'a jamais mangé sur une table, ni du pain blanc, jusqu'a sa mort».
(B)

Dans une autre variante :

«Il n'a jamais vu de ses yeux un agneau roti, apres épilation» (Rapporté par
Anass).

«I1 passait plusieurs nuits successives, le ventre vide ; sa famille ne trouvait
guere de quoi diner». (T)

«Le Prophete invoquait Allah, pour le protéger et l'assister contre les méfaits et
"les troubles conflictuels”, et de le préserver des mauvais effets de la paresse, de
la couardise, de la vieillesse et de l'avarice». (B)

«Celui qui nous montre une mauvaise mine, nous ne lui accordons pas notre
confiance et n'ajoutons guere a ce qu'il dit, quoiqu'il prétende avoir bon cceur.
(B)

«Du temps du Prophete, il n'avait pas de serviette, pour s'essuyer les mains. Le
Messager d'Allah ordonnait de se lécher les doigts et de racler le fond des
vaisselles (vous ne savez pas - dit-il - dans quelle partie de votre manger git la
bénédiction d'Allah». (M)

«Quand vous reniflez, couvrez le visage de votre habit ou de votre main». (Abou
Horeira)

«Deux qualités sont aimées d'Allah : la clémence et la patience ». (M)

«Allah est doux ; Il aime la douceur en toute chose». (B.M.S.) «Celui qui est
dépourvu de douceur est dépourvu, au fond, de tout bien». (M)

SOUPLESSE ET AISANCE DE L'ISLAM

La force de I’Islam réside dans ses principes qu'il faut se garder d'observer avec
trop de rigueur (BE). «L'Islam est une religion aisée dans sa conception et sa
pratique. Il exclut toute étroitesse d'esprit et tout rigorisme. En conséquence :
éviter les complications, étre accommodant, rechercher I’apaisement des cceurs,
agir avec pondération et mesure, tels sont les principes réalistes préchés par le
Prophete, comme moyen efficace d'aboutir». (B.M.N.)

« Le “‘moumin’, par la souplesse qui le caractérise, est comparable a un champ de
blé dont les tiges flexibles se plient, sous ’effet du vent ; tandis que l'infidéle est
semblable a un cedre qui demeure raide, a moins qu'il ne soit abattu». (B. T.)

«0 Musulmans, évitez d'étre, comme vos prédécesseurs, les victimes d'un
fanatisme exagéré et d'un bigotisme excessif». (TA)

On interrogea, un jour, Aicha, épouse du Prophete, sur ce que son mari faisait, en
rentrant au foyer : «Il se comportait - affirma-t-elle - comme tous les humains».
(AMTI p.635).

« Trois compagnons du Prophete se présenterent, un jour, aupres des épouses de
I'Envoyé de Dieu, pour se renseigner sur la fréquence de ses prieres ; ils
apprirent que le Prophete priait moins souvent qu'ils ne le pensaient. Or,
auparavant, les trois hommes avaient pris I'habitude de trouver leur satisfaction, I'un
dans l'exercice constant des prieres, l'autre, dans son jeline prolongé et le troisicme,
dans la chasteté du célibat ; quand on raconta la chose au Prophete, il dit : «En ce
qui me concerne, la crainte de Dieu ne m'astreint nullement a de telles rigueurs ;
je ne me prive ni de manger, ni de dormir, ni d'accomplir mes devoirs
conjugaux, sans pour autant, abandonner la pricre et le jeline : telle est ma
tradition et quiconque ne s'y conforme pas, n'est pas des miens». (B.M.N.)

Dans un méme ordre d'idées, Bokhari et Moslim citent I'anecdote suivante :
«Le Prophete fit préparer un plat que certains de ses compagnons s'abstinrent de

13



manger par continence ; le Prophete, en apprenant cela, réagit vivement et fit
savoir que son acte avait été accompli, a bon escient, et que sa connaissance
et sa piété bien supérieures aux leurs, ne l'en avaient pas empéchén.
«C'est que - affirme encore le Prophete - d'aprées Abou Dawoud - chaque
Musulman n'a pas que la priere a faire ; il a des devoirs vis-a-vis de sa famille, de
ses hotes et ses obligations a 1'égard de chacun». Un autre hadith, rapporté par
Bokhari et Tirmidhi, corrobore le fait, en mentionnant le cas de deux compagnons
Salman et Abou Ed-Darda. La femme de celui-ci, étant né gligemment habillée,
Salman lui en demanda la raison : «Ton frere - fit-elle remarquer — n’a plus
besoin des commodités de la vie». Salman en prit acte et attendit le moment
opportun pour réagir. Abou Ed-Darda fit alors préparer un mets a son ami, auquel
il s'abstint de prendre part, sous prétexte qu'il faisait le jeline ; Salman insista
alors pour qu'il lui tint compagnie ; Abou Ed-Darda dut s'exécuter et rompre le
jetne.

La nuit venue, celui-ci s’appréta a prolonger sa veillée dans la priere : mais Salman
intervint, une fois encore, pour I'en empécher en lui rappelant les paroles du Prophete
qui soulignent les devoirs envers Dieu, en méme temps que ceux touchant la
famille et soi-méme. «Il faut - insista-t-il - donner a chacun son dl». Mis au
courant de la chose, le Prophete approuva Salman.

Parlant de la fréquence des sermons du Prophete, un de ses compagnons dit : «Le préche
que le Prophete nous adressait avait un caractere d'intermittence, afin de nous
épargner tout ennui... (B. M. T.)

« Le Prophete évitait parfois, contre son gré, le zele dans la pratique de certains
rites surérogatoires, afin que les fideles ne soient pas tentés de les considérer
comme des obligations» (B.MA.D.). Ce geste du Prophete s'explique par son
souci d’alléger le fardeau que le musulman s'imposerait et qui risquerait, de par
sa rigueur et son assiduité, d'aboutir a la lassitude et a la défaillance.

D’autre part, le veeu dont la réalisation est impossible ou susceptible de nuire,
n'est pas toléré par 1'slam. On raconte, a ce sujet, qu'un homme fit pénitence,
en se tenant constamment debout, exposé a la chaleur brilante du soleil, loin
des lieux ombragés ; le Prophete réprouva une telle attitude et demanda a
I'homme de mettre un terme a ces rigueurs (B).

« En cas d'empéchement, un malade est censé continuer les bonnes ceuvres qu'il
pratiquait, quand il était en bonne santé» (AM Tlp. 590) ; de méme que le croyant
habitué a prier la nuit et qui céderait au sommeil (MA.D et N).

Le Coran, parlant du comportement du Prophete a I'égard des hommes, dit : «Tu leur as
dépeint la miséricorde de Dieu douce et facile, O Mohammed ! Si tu avais été plus
sévere et plus dur, ils se seraient séparés de toi. Aie donc de 1'indulgence pour
eux». (S., de La Famille des 'Imran, verset 153).

«Pas de monachisme en Islam».

«O croyants ! N’interdisez point les bonnes choses dont Dieu vous a permis
l'usage, et n'allez pas au-dela, car Dieu n'aime pas ceux qui dépassent la limite ».
(S., de La Table, verset 81».

«Des choses de Dieu, n'apprenez aux gens que ce qu'ils peuvent concevoir et
assimiler ; autrement, vous les exposeriez au doute et a la dénégation». (B)

Faisant allusion a la nécessité, pour le musulman, de tenir compte, en toute
circonstance, des empéchements ou faiblesses de ses semblables, le Prophete,
animé d'un esprit de clémence, dit : «Il m'arrive de commencer une priere, avec
I’intention ferme de la prolonger ; néanmoins, sij'entends les pleurs d'un
bébé, j'écourte cette priere, afin d'apaiser 1'inquiétude de la mere, qui y participe».
(B. M. T. N).

«O ! Hommes, n'accomplissez que les actes dont vous pouvez vous acquitter, car
Dieu ne cesse de les prendre en considération, que lorsque vous en €tes vous-
mémes las. L’action la plus agréée de Dieu est celle qui dure, si infime soit-elle!
». (S)

L’Islam est la formulation du dogme ; la foi en est l'acte ; c’est la pratique des

14



bonnes ceuvres (B. M. D. N).

« Le vrai mouslim (le musulman), est celui qui ne nuit a personnes, ni par ses
propos malveillants, ni par ses actes».

« Le vrai moumin (le croyant) est celui, vis-a-vis de qui, tous les hommes
doivent se sentir en sécurité, dans leur personne et leurs biens». (T. N).

On posa au Prophete la question suivante : quelle est la qualité jugée la
meilleure chez le musulman ? I1 répondit : «c'est de calmer la faim d'un miséreux
et de saluer toute personne connue ou inconnue». (B.M.N)

Le salut étant considéré, ici, comme un geste inspirant la sécurité.

« La foi par excellence se manifeste par un bon comportement envers les
hommes». (TA) «La foi comporte plus de soixante dix branches : la branche la
plus infime consiste a écarter d’une voie publique tout obstacle, pouvant
nuire aux passants (S sauf Ma)

- Entre autres caractéristiques qui distinguent 1'Islam des autres religions, le
Prophete cite la large latitude laissée a un musulman de pratiquer sa priere,
partout ou il se trouve ; la terre entiere constitue pour un croyant, une vaste
mosquée pure et sacralisée.

«Dieu n’agrée point une foi qui n’est pas étayée par des actes » (T)

«Celui qui croit en Dieu et au Jour Ultime, doit traiter généreusement son hote,
étre gentil avec ses proches, dire du bien ou se taire». (B. M. S.)

Espérance et persévérance sont le propre d'un croyant. Bokhari, dans son El Adab
El Moufrad (AM. TI p. 863) cite le Hadith suivant : «Si les signes du jugement dernier
venaient 2 se manifester, au moment ol vous vous apprétez a mettre en terre un
plant, n'hésitez pas a le planter».

«Celui qui s'écarte de la Communauté est considéré comme s'étant détaché des
liens de 1'Islam». L'Islam porte un intérét particulier au consensus universalis
d'un groupe communautaire et toute faille provoquée dans 1'unité de ce groupe
est considéré comme une entorse a 1'Islam.

«Le croyant qui fréquente les hommes, en opposant la patience a leurs
méfaits, a plus de mérite que celui qui les fuit par répugnance a une éventuelle
atteinte qu'ils pourraient lui porter». (AM TI1 p. 478)

«La foi subjugue le croyant, en 'empéchant d'étre perfide et scélérat». (D)

«Un homme, en flagrant délit d'adultere, n'est pas considéré comme croyant dans
I'état ou il est ; de méme qu'un voleur ou un ivrogne (S sauf Ma), car ce dernier
est un éventuel criminel».

«Dis aux croyants (O Prophete) qu'ils baissent leurs regards et gardent leur
chasteté ; c'est plus pur pour eux. Dieu est bien informé, vraiment, de ce qu'ils
font». (S., La Lumicre, versets 30 et 31).

Certains croient devoir interpréter ce détachement de la foi par une "dégradation"
religieuse ; car si I'Islam consiste dans la pratique cultuelle, la foi implique aussi la
conviction qui s’identifie a un attachement indéfectible a Dieu et a la morale
transcendante. La foi se manifeste, ici, par une sublimation du comportement
individuel qui doit se cristalliser, par le fait d’éviter toute atteinte a 'honneur et a la dignité
d'autrui

«Il n’est personne qui couvre les méfaits de son prochain, ici-bas, dont Allah ne lui
couvre les siens, le Jour de la résurrection »...(M).

« Une parole honnéte, le pardon des offenses, valent mieux qu’une aumdne
qu'aura suivie la peine causée a celui qui la recoit ». «<O Croyants ! Ne rendez point
vaines vos aumones par les reproches ou les mauvais procédés, comme agit celui
qui fait des largesses par ostentation...» (S., de La Vache, versets 265 et 266).
« Les vrais croyants sont ceux dont les cceurs sont pénétrés de crainte, lorsque le
nomde Dieu est prononcé, ceux dont la foi augmente, a chaque lecture de ses
enseignements, ceux qui ne mettent de confiance qu'en leur Seigneur, qui
observent la priere et font I'aumdne...» (S., du Butin, versets 2 et 3).

« Que celui qui s'engage, par veeu, a obéir a Dieu, le fasse ; il en est dégagé en cas
de vceu de désobéissance ... le veeu doit étre strictement respecté en bien...». (B)

15



« La turpitude et I'indécence sont les plus vils des caractéres qu'uncroyant puisse
avoir». (AM T1 P. 412).

« Un croyant peut toujours espérer I'expiation de ses forfaits, sauf en cas
d'assassinat ». (B)

La valeur du "geste" d'un fidele est hautement appréciable, en Islam. «Quelle
est 'aumone la plus méritoire - demande-t-on un jour au Prophete - ? - c'est,
répond-il, le sacrifice consenti, dans un but humanitaire, par un pauvre dont
les moyens sont tres limités (N. D). Dans un autre hadith, le Prophete précise qu'une
simple obole donnée en aumoOne par un pauvre, vaut mieux qu'une centaine de
milliers accordés par un riche». (N).

La qualité de l'acte réside, en effet, davantage dans le sacrifice que dans la valeur
matérielle du don.

«Dieu ne prend pas en considération vos aspects extérieurs, ni votre degré
d'opulence, il tient surtout compte de votre inte ntion et de vos actes». (M. et Ibn
Maja).

«S1i je vous recommande de vous abstenir de quelque pratique, vous devez vous
en abstenir. Si je vous recommande la pratique d'une chose, pratiquez-la, a la
mesure de votre possibilité». (Hadith rapporté par Mouslim).

«Trois qualités sont le propre de celui qui gofite la douceur de la foi : aimer Dieu
et le Prophete plus que quiconque, aimer autrui par amour de Dieu et abhorrer
le retour a 1’hérésie, comme on abhorre d'étre rejeté dans I Enfer». (B et M).
Et-Tabarani en ajoute deux autres : le fait de ne pas se laisser entrainer par une
dialectique qui cherche a dénier la vérité et 1'élan qui vous porte a saluer tout le
monde et a étre juste, méme contre vous-méme. Une septieme caractéristique de
la foia été soulignée par Bezzar : il s'agit de la tolérance et de la clémence, a Iégard
de toute stupidité ou sottise.

«Le mounafiq (c'est-a-dire l'infidele qui se déclare musulman, en cachant sa
mécréance) se distingue par trois signes : émettre des propos mensongers, ne pas
tenir sa promesse et trahir la confiance placée en lui». (M et B)

«Le bon croyant ne profere contre personne des malédictions, des calomnies ou des
propos grossiers». (AN1 TI p. 408)

«La foi et 'avarice ne se trouvent jamais réunies dans le cceur d'uncroyant»
(AM TI p. 379)

« Ne peut étre considéré croyant celui qui mange a satiété, pendant que son
voisin meurt de faim». (AM Tl p. 205)

« Tout croyant est vis-a-vis de ses fréres, comme un miroir dans lequelse
refletent leurs défauts». (ID. p. 333).

« Le bon croyant ne doit dire que du bien, sinon observer le silence. » (B et M).
« Aimer et servir un voisin constituent des actes de foi». (A et M).

« Le croyant est tenude respecter les biens et la vie d'autrui». (BE)

« O croyants ! Soyez fideles 2 vos engagements». (S., de la Table, Verset 1)

« Réconcilier deux étres séparés est un geste plus méritoire que de faire la
priere, le jeline et 'aumdne». (ID p. 482).

« Celui qui est dépourvu de pudeur, ose tout se permettre» ;

« La pudeur est une marque de foi». «Dieu agrée deux qualités chez le
croyant : la pudeur et la longanimité», (ou la pudeur et la pondération ou la
mesure) (ID p. 42).

« Le moumin se réjouit de ses bonnes actions et déteste les mauvaises » (T).
« Un bon croyant doit émettre du bien ou se taire ... le silence est une
marque de foi ; est damné celui qui prononce un mot malveillant, mé me sans
s'en soucier, une bonne parole est, au contraire, un signe de bénédiction. (B).
« Allah n'agrée guere une foi sans acte, ni un acte sans foi, (J. F) (rapporté
par Abdallah Ibn Omar)

« La foi tel un habit, se détériore dans le for intérieur de tout un chacun. Invoquez
Dieu, pour régénérer la foi dans votre coeur ». (J. F : rapporté par A. Ibn'Amr Ibn El

16



'Ass).
« Quel est I'Islam le meilleur ? Questionna le compagnon ‘Amr Ibn El “Ass:
"c'est - répondit le Prophete - : "€tre généreux et saluer (pacifiquement) toute
personne, connue ou inconnue »(B.M.N).
«0 ! Vous les croyants ! Evitez beaucoup de conjectures et de Soupgons, certains
(de ces méfaits) sont des péchés». (S., El Hojorat , verset 12)
«Qui donc désespere de la miséricorde de son Seigneur, sinon ceux qui sont
égarés !». (S., Al Hijr, verset 56).
«N'appelez pas la vigne karm (source de générosité), car 1a vraie source de
générosité est le cceur du musulman (M. B.) ; ne dites pas "karm", dites el-
'Inab». (raisin et al-hibala "la vigne") (M)
«Prenez garde au regard intuitif d'un homme croyant ; car la pure luminescence de
sa foi lui permet de tout appréhender grace a la Lumiere d'Allah».
«C'est Lui quia créé les cieux et la terre, en six jours, - Son Trone était, alors, sur l'eau,
pour vous éprouver, et pour savoir qui d'entre vous accomplit les meilleures actions

. ». (S. Houd, verset 7)

Sofian et-Taqafi a demandé au Prophete de lui donner une définition exhaustive
de I'Islam : «Aie-foi en Dieu - lui répond-il et sois droit et integre».
«Sivous craignez Dieu, Il vous accordera le pouvoir de distinguer le biendu
mal ; Il effacera vos mauvaises actions et Il vous pardonnera. - Dieu est le Maitre de la
grace incommensurable».(S., Le Butin, verset 29)
«Celui qui jure par un autre qu'Allah est considéré comm infidele et mécréant».
(T)
«Omar rapporte un hadith prohibant le serment prété sur l'honneur des parents».
(S. sauf MA)
« Dans Ia succession de la nuit et du jour, dans ce que Dieu a créé dans les cieux et sur la
terre, il y a des signes, pour les hommes qui Le craignent. » (S., Jonas , verset 6)
« La pudeur est un produit de la foi». (BMS)
« Toute la pudeur n'est, dans sa totalité, que du bien ». (M)
« Ne te tiens jamais dans cette mosquée. Une mosquée fondée, des les premiers jours, sur
la crainte révérencielle de Dieu, est plus digne de ta présence. On y trouve des
hommes qui aiment se purifier. — Dieu aime qui se purifient ». (S., Le Repentir, verset
108)
« Celui qui édifie une mosquée (Oratoire), avec de largent légitimement acquis, aura
droit au Paradis». (BE. T)
« Seuls sont vraiment croyants : ceux dont les coeurs frémissent, & la mention du Nom de
Dieu ; Ceux dont la foiaugmente, lorsqu’on leur récite Ses versets ; ils se confient en leur
Seigneur »(S., Le Butin, verset 2)
« Si Dieu reconnait un bien en vos cceurs, Il vous accordera des choses meilleures
que celles qui vous ont été enlevées. Il vous pardonnera : Dieu est celui qui
pardonne, Il est Miséricordieux !». (S., Le Butin, Verset 70)
« Lorsque les dimensions - temps s'écourteraient en durée (signe de l'approche de
la fin des Temps), le réve fait pendant le sommeil ne risque jamais d’étre
irréel ; le plus véridique d'entre vous, est le plus exact dans ses propos». (B. M. T. D.)
«O vous quicroyez
Vous étes responsables de vous-mémes ; celui qui est égaré ne vous nuira
pas, si vous €tes bien dirigés.
Vous étes tous destinés a retourner vers Dieu.
Dieu vous fera connaitre ce que vous faisiez».

(S., De la Table servie, verset 105)
«1 n'y a pas de réussite, si ce n'est aupres de Dieu.
- Dieu est puissant et juste - ». (S. Le Butin verset 10)
«Quand le croyant s'intégrera au Paradis, il s'informera sur le sort de ses parents, épouse et
enfants. On lui répondra qu’ils n’ont pas atteint son degré cultuel. Il répliquera, alors,
s’adressant a Allah : O! mon Dieu, j'avais ceuvré pour eux et pour moi-méme ... Allah donnera
l'ordre qu'ils se joignent a lui ...» (TA)

17



«Le Prophete a interdit I'embellissement des mosquées ; un tel acte est un signe de la
fin des Temps».
«Edifiez des lieux d'aisance (Water - Closets), a la porte des mosquées». (T).

Le Khalifa 'Omar, embrassant la pierre noire de la Kaaba, s'adressa a elle, en disant : «Je sais
que tu es une pierre, incapable de faire du bien oudu mal ; je ne tembrasse que parce que j'ai
vu le Messager d'Allah t‘embrasser». (B.M.S.)

«Quand ils entendent le verbiage inutile, ils (les bons croyants) Iui tournent le dos». (S., El

Qacas, verset 55)

«L'ouie, la vue et le coeur, tout cela aura a en rendre compte». (S., de I'1srda, verset 36)

«Les grands péchés - dit le Prophete - sont : le polythéisme (associer a Allah
d'autres "divinités"), l'ingratitude vers le pere et la mere ; le meurtre et le faux
serment». (B.M.S)
«Je vous ai interdit - dit le Prophete - de rendre visite aux tombeaux;
maintenant, visitez-les». (M)
«Ces tombes nous rappellent, en effet, lautre monde».
«Les pauvres entreront au Paradis cinq cents ans avant les riches». (CT).
«La majorité des habitants du Paradis - dit le Prophete - sont les pauvres». (B)
« Des compagnons du Prophete, passant devant la dépouille mortelle d'un de leurs
confreres, dirent : "C'est un martyr !" ;
Le Prophete intervint alors, pour souligner I'avoir vu en Enfer, portant un
manteau qu'il avait volé du butin de la guerre». (M)
« Méfiez- vous - dit le Prophete - de vous asseoir dans les rues ... ; si vous y tenez
absolument, observez, au moins, le droit de la rue qui consiste a ne pas scruter les
passants, ne pas leur faire tort, leur rendre leur salut, et ordonner le bien et interdire
le mal». (B.M.S.)
« Les Anges n'accompagnent pas un groupe ol se trouve un chien ou une
clochette ... ». (M)
« L’Islam, c'est le verbe, la foi en est l'acte pieux». (B. M. D. N.)
« Qu’est-ce que I'Islam ? demande 'Amr Ibn 'Absa :"c'est - affirme le Prophete -
la parole douce et la générosité" ; quel est I’Islam le meilleur ? Le Prophete
répond : c'est la religion d'un homme qui ne nuit a aucun de ses coreligionnaires
par ses propos ouses actes».
Et la foi la meilleure ? "C’est - souligne t-il - une bonne morale" (A)
« La patience est la moiti¢ de la foi». (M. F)
« Unbon croyant doit ou dire du bien ou se taire». (S. sauf N)
« Combats dans le chemin de Dieu. Tu n'es responsable que de toi- méme.
Encourage les croyants !
Dieu arrétera, peut-€tre, la violence des incrédules.
Dieu est plus redoutable qu’eux, dans sa violence, plus redoutable qu'eux
dans son chatiment». (S., Les Femmes, verset 116)
« Les actions de quiconque rejette la foi, sont vaines et, dans la vie future, il sera
au nombre des perdants». (S., Les Femmes, verset 5)
«La véritable richesse ne réside pas dans l'aisance matérielle ; c'est plutdt la
richesse de Iame». (B.M.T.). [l s'agit de I'élan généreux de 1'ame et du sentiment
qu’éprouve le fidele d’étre comblé par Dieu, sans dépendre aucunement d'autrui.
«Dieu vous met en garde contre Lui-méme». (S., Al ‘Imran, verset25)
«Quand ton Seigneur frappe, Il frappe dur». (S., El Bourouj verset 12)
«Le Prophete a ordonné de respecter tout veeu ou promesse par lesquels on
s'engage envers Dieu, sauf dans le cas ol le veeu est fait en contradiction avec la
Sounna ou contre nature». (B. S. saufM1)
«Hatez les funérailles : si le mort est vertueux, vous lui faites ainsi du bien ;
s'll en est autrement, c'est un mauvais fardeau, dont vous vous déchargez.». (B. M.
S)
«S1i vous évitez les plus grands péchés qui vous sont interdits, nous effacerons
vOos mauvaises actions et nous vous introduirons, avec honneur, au Paradis». (S., Les

18



Femmes, verset 31)
«Quand la vérité leur parvint, ils dirent : C'est de la magie ! Nous n'y croyons
pas!». (S., Ornement, verset 30)
«Evitez - dit le Prophete - les sept péchés graves: le polythéisme, la sorcellerie
(ou magie noire), I'homicide volontaire illégitime, l'atteinte aux biens d'un
orphelin, I'adultere, la fuite d'une armée, la diffamation d'une femme innocente».
(B.M. N)
«S1ideux d'entre vous commettent une action infame, sévissez contre eux, a
moins qu'ils ne se repentent et ne se corrigent. - Dieu revient, sans cesse, vers le
pécheur repentant ; il est Miséricordieux -». (S., Les Femmes, verset 116)
«Les martyrs sont au nombre de cinq : un homme victime d'une peste, un homme
tué par un mal interne, celui mort par asphyxie dans I’eau ou sous les décombres et,
enfin, un cinquieme, mort dans le chemin de Dieu». (M. MA. T)
D.N. ajoutent deux autres : «une victime d'incendie et une femme morte,
lors d'un accouchement».
« Allah pardonne au martyr tout péché, sauf une transgression d’ordre cultuel ». (MA)
« Est martyr celui qui meurt en défendant son bien». (B)
« Le martyr, tué en guerre sainte, n'aura éprouvé qu'un léger picotement, des
coups qu'il aura recus». (T. N)
« Ne dites pas : "un tel est martyr" ; Allah seul connait lequel des combattants
tués ou blessés, avait lutté pour I'amour de Dieu ».(B)
« Le martyr tué sur le chemin de Dieu intercédera le Jour du Jugement dernier, pour
soixante dix de ses parents». (TA)
« Le martyr ne sera dépassé que d'un seul grade par les Prophetes r (Ed-
Darimy); le croyant est tel, par rapport a un frére en religion, un édifice dont
les parties se soutiennent les unes les autres ». (B. M. S)
« Tout musulman est sacré pour tout autre musulman : son honneur, ses
biens et son sang ; mépriser un fréere musulman, est un méfait». (T)
«Celui qui émigre dans le chemin de Dieu, trouvera sur la terre de nombreux
refuges et de l'espace. »
La rétribution de celui qui sort de sa maison, pour émigrer vers Dieu et son
Prophete et qui est frappé par la mort, incombe a Dieu.
- Dieu est celui qui pardonne. Il est Miséricordieux -». (S., Les Femmes,
verset 100)
« A ceux qui sont incrédules, a ceux qui écartent les hommes du chemin de
Dieu, nous infligerons chatiment sur chatiment, pour prix de la corruption qu'ils
ont semée». (S., Les Abeilles, verset 88)
«Ne se sentent a labri de I'astuce (ou la ruse) de Dieu que les perdants». (S.,
Al'Araf, verset 99)
«Quiconque fait le mal ou se fait tort a lui - méme et demande ensuite pardon a
Dieu, trouvera Dieu Clément et Miséricordieux». (S., Les Femmes, verset 110)
«Quiconque commet une faute ou un péché, le commet contre lui-méme.
- Dieu est Celui Qui sait, Il est juste - ». (S., Les Femmes, verset 112)
«Chaque homme subira, ainsi, les conséquences de ses actes antérieurs. Les
incrédules seront ramenés vers Dieu, leur vrai Maitre et leurs faux objets
d'adoration s'écarteront d'eux» (S., Jonas, verset 30).
«Les gens sont tels les métaux d'or ou d'argent ; les meilleur d'entre eux,
pendant la période antélslamique, sont les meilleurs en Islam, s'ils 1'ont
bien compris. Les Ames sont telles des armées mobilisées qui s'attirent, quand
elles se reconnaissent et se repoussent lorsqu'elles se méconnaissent les unes
les autres. (M)
«Tu as, pour toi, le salaire de tout ce que tu as fait pour Dieu». (M)
«Personne n'est plus jaloux qu'Allah de Ses élus bien aimés». (B) (C'est-a-dire
de les voir manquer a sa fidélité, ou préférer a Luiquelqu'un d'autre).
«Garder un secret est une marque de foi». (B)
«L"humilité est une marque de foi» (B) ; c'est une sorte de modestie qui incite

19



le croyant a ravaler toute espece de vanité ou d'orgueil ; c'est 'opposé de la
hauteur et de l'arrogance. L'heure (H) (fin du monde) ne viendra qu'a un
temps ou un homme vivant, de passage devant un tombeau, souhaite y étre a la
place du mort».

« Cette religion (c’est-a-dire 1’Islam) est aisée ; quiconque ceuvre, pour la
rendre difficile, sera battu» (B.N.), (rapporté par Abou Horeira).

« Ne soyez pas durs pour vous-mémes. Cette dureté a ét€ un mobile de perte
pour les anciens» (T)

« Le juste milieu équivaut a 1/24 de la prophétie » (D)

« Lareligion la mieux aimée d'Allah est la plus aisée ... ».

« Ne vous imposez que ce que vous ne pouvez supporter, car Allah n'est
excédé que si vous vous lassez vous-mémes». (B)

« Vos enfants - dit le Prophete - sont parmi les meilleurs biens que vous aurez
acquis; vous pouvez donc consommer de leurs acquis » (D).

«L’agrément divin est fonction de I'agrément du pere, le désagrément de celui-cientraine
celuide Dieu». (TA)

«Quand le Sultan s'irrite, Satan intervient». (TA)

«O vous qui croyez ! Ne prenez pas pour amis vos peres et vos fréres, s'ils préferent
lI'incrédulité a la foi. Ceux d'entre vous qui les prendraient pour amis, seraient injustes».
(S., Le repentir, verset 23)

«La véritable richesse est celle du cceur ; elle ne consiste guere dans une
abondance de biens matériels». (B)

« Le Paradis est sous 1'éclat étincelant des épées» (B) (c'est-a-dire que le
martyr, dans une guerre sainte, aura le Paradis pour prime).

« La vie de ce monde n'est que jeu et divertissement».

« La demeure de la vie future est sirement meilleure pour ceux qui craignent
Dieu». (S., Les troupeaux, verset 32)

« Le Tres-Haut déclare la guerre - dit le Prophete - a tous ceux qui prennent
pour ennemis les saints (bien aimés) d’Allah ; Mon serviteur ne saurait se
rapprocher de Moi, mieux que par une ceuvre que J'aimerai le plus et qui consiste a
accomplir les obligations que Je lui ai imposées ; il ne cesse de se rapprocher de
Moi, par les actes surérogatoires, jusqu’a ce que Je I'aime ; Je deviens, alors, Son
Ouie avec laquelle il entend, Sa Vue avec laquelle il voit, Sa Main avec laquelle
il combat, Son Pied avec lequel il marche ; Je lui accorde ce qu’il qu'il Me
demande, je le protege s'il Me le sollicite». (B)

«Quand Mon serviteur se rapproche de Moi d'une palme, Je Me rapproche de lui
d'une coudée, quand il se rapproche de Moi d'une coudée, Je Me rapproche de lui d'une
envergure ; quand il vient a Moi, en marchant, Je viens a lui en trottant» (B)
(L'envergure est ici la distance entre les extrémités des deux mains déployées dans
le sens de la largeur).

«La foi est une lumiere ; I'aumdne est une preuve de foi ; la patience est une
clarté». (M)

«Le musulman est celui dont les freres sont a 1'abri du mal de sa langue et de sa
main». (B. M. S)

«Annonce aux hypocrites qu'un chatiment douloureux les attend». (S., Les
Femmes, verset 138)

«Allah se réjouit du repentir de Son serviteur, plus que quiconque retrouve
par hasard son chameau, apres l'avoir perdu dans le désert». (M)

«Il n'est pas un musulman éprouvé par un mal, une piqlre d'épine ou pire,
qui ne voit ses péchés rachetés et effacés par Allah.... ». (B. M.)

«Quand Allah veut du bien pour quelqu'un, Il I'éprouve, dans ce qu'il a de plus
cher». (B)
«Dans une autre variante :...I1 accéléere Son chitiment dans ce monde». (T)

« Crains Allah partout ou tu te trouves ; fais suivre toute action par la
bonne, pour l'effacer; sois courtois et aimable avec les gens». (T)

20



« Allah ne prend en considération ni vos corps ni vos images, il ne tient compte que de vos
ceeurs». (M)
« La dépuration canonique ou rituelle équivaut a la moitié de la foi ». (M)

« Aujour de la résurrection, I'homme sera avec ceux qu'il a aimés ». (T)

« Vous accomplissez des actes plus fins, a vos yeux, que des poils de chevelure,
alors que nous les considérions, du temps du Prophete, comme de graves péchés». (B)
« Le vrai croyant ne doit refaire ou reprendre une chose qu'il soupgonne avoir
omise, que s'il est sir». (B)

Il s’agit, entre autres, de celui qui doute n'étre pas encore en ablution, pour
prier.

« Les actions ne valent que par les intentions ; chacun n'a, a son compte, que ce
qu'il a eu l'intention de faire». (B. M. S)

« Vous trouverez, apres moi, un certain favoritisme ; prenez patience, jusqu'a ce que
vous me rencontriez (au Paradis), sur le bord de mon "hawd"» (B. M .S)
(bassin réservé au Prophete etaux élus de sa communauté).

« La jouissance de la vie de ce monde est précaire ; la vie future est meilleure
pour celui qui craint Dieu».

« Vous ne serez guere 1ésés le moindre du monde». (S., Les femmes, verset 77)

« Qu’est donc la jouissance éphémere de cette vie, comparée a la vie future, sinon
bien peu de chose !». (S., Le Repentir, verset 38)

«Trois vertus constituent le summum de la foi : rendre justice contre soi-
méme, saluer tout le monde et dépenser charitablement, ses biens, en cas
d'avarice». (B)

Le salut ici est synonyme de paix ; il est concrétisé par un signe pacifique :
qui amene la paix ou la favorise.

«Les richesses et les enfants sont la parure de la vie de ce monde, mais
les bonnes actions impérissables recevront une récompense meilleure,
aupres de ton Seigneur, et elles suscitent un meilleur espoir». (S., La
Caverne, verset 46)

Témoignages

Mon ami et collegue Marcel Boisard a publié un ouvrage, sous un titre bien
significatif : "Humanisme de I'Islam". Amplement documenté et palpitant
d'enseignements authentiques sur I'lslam et le processus de son évolution de par
le monde, il constitue une référence digne de foi et d'estime. L'éminent
auteur m'avait honoré, en m'envoyant, pour avis, le texte manuscrit de ce
célebre ouvrage en deux volumes qui avait, au début, pour titre "L' Islamet la
Morale internationale".

« On peut déceler - dit-il - dans l'attitude européenne, a I'égard du "Tiers-
Monde", un sentiment inconscient de crainte et de mépris, a la fois. Peur
attisée par la revendication mal comprise et par la puissance démographique de
cette partie de I'humanité, qui posseéde des ressources économiques immenses, en
particulier des matieres premicres et des ressources énergétiques.

«Accroché culturellement au passé, satisfait de ses réalisations matérielles présentes et
mis en confiance par sa puissance militaire, 1'Occident aura
vraisemblablement peine a trouver le réalisme et I'honnéteté intellectuelle
nécessaires, pour entendre vraiment I'immense enthousiasme idéologique,
bouillant d'idées anciennes ou nouvelles, et, parfois contradictoires, qui agite
une partie de 'humanité.

«Par le monde extérieur, rares sont les auteurs contemporains qui appellent a
une ouverture du droit des gens aux influences nouvelles.

21



«La méconnaissance des dispositions, arrétées  par les cultures extérieures

a la tradition gréco-judéo-chrétienne, a poussé nombre d'auteurs a
conclure hativement, que le respect de la personne humaine

constituait un produit de la pensée occidentale.

Toutefois, 1'objectivité historique, voire la simple justice, pousse a rappeler que
la civilisation qui prit en charge la culture méditerranéenne, pendant les
sept siecles du Moyen-age, fut Islamique.

«Cette réalité est reconnue, de nos jours, par la plupart des auteurs. Il n'en
demeure pas moins que dans les grandes généralisations, traitant de
I'élaboration du droit des gens et de la morale internationale, la contribution du
monde musulman est rarement mentionnée. N'est-ce pas lui, pourtant, qui a
recueilli, traduit et commenté les ceuvres de I'Antiquité, en y laissant
I'empreinte de son génie propre, avant de les transmettre a 1'Occident chrétien
? Averroes et Avicenne, entre autres, n'ont-ils pas été les maitres a penser de
nombreuses générations européennes ? La philosophie hébraique n'a-t-elle
pas été délivrée, par l'influence culturelle Islamique, du poids de la doctrine
talmudique qui l'avait écrasée, depuis longtemps ? Maimonide, le philosophe
juif du XIIe siecle, dont l'influence sur la conscience judaique et occidentale
fut déterminante, ne résidait-il pas en terre musulmane ? L'énuméré de ces
diverses évidences définit un des principaux arguments de la présente
recherche : a savoir que la civilisation arabo-musulmane a, certainement,
elle aussi, apporté une contribution tres sensible au systeme, garantissant le
respect de la personne humaine et régissant les relations entre peuples »

Notre confrere Michel Chodkiewici, directeur des éditions du Seuil, auquel une
longue amitié nous lie, depuis pres de trois décennies, a publié aux éditions
Gallimard, un ouvrage intitulé « Le Sceau des Saints, prophétie et sainteté,
dans la doctrine d’Ibn’Arabi »

A cette occasion et dans le contexte des conversions grandissantes a
I'Islam en Europe, le "Nouvel Observateur" a interviewé, comme suit, notre cher
collegue et ami :

Q : Pourquoi vous €tes vous converti a I'Islam ?

Qu’est-ce que cela a signifié pour vous ?

R : Ce fut l'aboutissement d'une recherche personnelle, commencée des
l'adolescence. Il y a eu combinaison de I'intérét intellectuel, pour la richesse de la
tradition Islamique, avec la rencontre de gens exceptionnels.

Q : Vous étes d'origine polonaise. Pourquoi I'lslam et non pas le christianisme ?

R : Parce que le catholicisme ne m'apportait pas de réponses satisfaisantes. 11
était inapte a satisfaire mes besoins. Mais 1a, je ne regle aucun compte avec cette
religion. Cette inaptitude vient peut- étre de moi.

Q : On parle beaucoup des tendances radicales dans I'Islam. Un Islam, modéré vous
parait- il possible ?

R : En matiere de religion, on n'est jamais modéré. On croit ou on ne croit pas. Un
Islam ouvert est non seulement possible, toute son histoire en fait foi, mais, c'est
sa vocation méme. Des le début, 1'Islam a pu coexister avec des cultures riches ;
ce fut le cas en Andalousie, et dans les pays du Proche-Orient. Les relations
avec les autres religions ont été paisibles et fructueuses. L'Islam est d'autant plus
accueillant qu'il est fort. Au contraire, il se referme, quand il est en position de
fragilité.

Q : L'Islamen France est-il compatible avec un Etat de droit ?

R :Pour moy, il n'y a pas d'incompatibilité entre ma religion et 'Occident. N'oubliez pas
que je suis converti depuis trente-cinq ans, que j'ai des enfants et onze petits-enfants, tous
musulmans. I1s ne vivent pas dans un ghetto et ma femme n'est pas voilée. Ma vie
professionnelle ressemble a celle de beaucoup de gens. Mais, il y a toujours des
zélotes, des gens qui épousent une religion exotique dont ils ne comprennent pas
le role universel. L'Islam a la méme vocation a I'universalité que le christianisme et
le judaisme. Il y a, je le répete, des imbéciles partout. Sion les écoutait, il faudrait

22



changer la France. Le malaise en Occident ? Qui ne le ressent ? Et dans les autres pays,
n'existe-il pas ? Et pourquoi voudrions-nous convertir les Francais non musulmans ?
La fille du milliardaire franco-britannique Jimmy Goldsmith, Jemima, déclare qu'elle
a librement choisi de se convertir a 1'Islam, dans une lettre publiée par le Sunday
Telegraph ; elle a étudié, dit-elle, "en profondeur” le Coran, depuis Juillet 1994 et
elle s'est convertie, début Février."
Dans cet article intitulé "Pourquoi j'ai choisi I'Islam", elle affirme que cette étude du
Coran, commencée comme "une curiosité intellectuelle”, s'est peu a peu,
transformée en une prise de conscience de "la vérité éternelle et
universelle de I'Islam".
«A en croire une certaine presse, le bonheur d'une femme occidentale repose,
essentiellement, sur son acces aux boites de nuit, a I'alcool et aux beaux habits»,
écrit Jémima, agée de 21 ans. «De telles frivolités n'ont que peu a voir avec le
vrai bonheur et, j'ai plus qu'envie d'y renoncer», assure-t-elle.
Olivier Lacombe reconnait : « peut-étre notre Europe déchristianisée a-t-elle médité
sur le théme qui est au centre de la ville de 1'Islam et a réapprendre, ainsi, une
vérité qu'elle n’aurait jamais di méconnaitre. Universel et libéré de toute tendance
archaisante, le message de I’Islam pourrait étre de faire passer dans les zones
supérieures de la culture religieuse une sensibilité renouvelée a cet
enseignement de la théologie naturelle et surnaturelle, menacée dans la
conscience humaine par un reflux sans cesse recommencé, de naturalisme et
d’anthropocentrisme » (F. Schuon « comprendre 1’Islam » cf. 53et 72)
Le sage Bernard Shaw s'exprime ainsi : «J'ai toujours une grande estime pour
I'Islam, parce qu'il est rempli d'une vitalité merveilleuse. Elle est la seule religion qui me
parait contenir le pouvoir d'assimiler la phase changeante de l'existence,
pouvoir quipeut se rendre si attachant a toute période».
En parlant du Prophéte Mohammed, il dit aussi : «Cet homme merveilleux est, 8 mon avis,
loin d'étre un Anté-christ. I1 doit étre appelé le sauveur de I'humanité. Je crois que si un
homme, comme lui, prenait la dictature du monde moderne, il réussirait a résoudre ses
problemes. J'ai prophétisé sur la foi de Mohammed qu'elle sera acceptable a I'Europe de
demain comme elle a déja commencé a devenir acceptable a 1'Europe d'aujourd'hui (The
Genuine Islam, Singapour 1963) (ibid.).
Lamartine écrit, de son coté : «sila grandeur du dessein, la petitesse des moyens et
I'immensité des résultats sont les trois mesures du génie de I homme, qui osera comparer
humainement un grand homme de I'histoire moderne a Mahomet».

23



NOBLESSE DE LAPIETE ET DE LA SAGESSE

« Le plus pieux d'entre vous est le plus noble» (B.M.S.) : Abou Horéira.

« Le Prophete donnait la priorité aux plus pieux, accordant a chacun sondi».
(TA)

« Le degré de piété (que le croyant peut atteindre) est le seul critere de
supériorité entre les hommes ; un croyant de souche arabe ne peut surpasser,
en mérite, un non-Arabe, que par un surcroit de piété». (Ta)

« Quels sont les caracteres de 'homme les plus agréés de Dieu ? — Demande-t-on,
un jour, au Prophete : - Ce sont-affirme-t-il -, la piété et le bon comportement a
I'égard d'autrui». (AM TI p.183).

« La sagesse est le bien que le croyant cherche a atteindre. C'est, pour lui, un
devoir sacré de profiter de cette sagesse, partout ol il la trouve». (T)

« Supporter avec patience et pardonner, c'est la haute sagesse». (S., de la
Délibération, verset 41).

« Quiconque a obtenu la sagesse, a obtenu un bien immense...» (S., de la Vache,
verset 272).

« Le mal et le bien ne sauraient marcher de pair ; rends le bien pour le mal et tu
verras ton ennemi se changer en protecteur et ami ...». (S., des Développés, verset
34).

Dis encore : «La vérité parut, et le mensonge s’est €vanoui ; le mensonge est destiné a
s'évanouir». (S. du Voyage Nocturne, verset 83).

«[l arrivait au Prophete de plaisanter, sans jamais s'écarter de la vérité». (AM id. p.
365).

«Celui-la est pieux, qui apporte la vérité et qui y croit», (S., des Troupes, verset
34).

«Le Prophete interdisait a ses compagnons les questions abusives, la
prodigalité et le verbiage». (M.F.)

«Dieu aime la bonté, en toutes circonstances». (M.F.)

«N'est guere menteur celui qui ment pour réconcilier deux personnes». (B)
C'est la, dit-on aujourd'hui, un mensonge officieux ou un pieux mensonge.

«Celui qui se suicide, est damné ; l'entrée au paradis lui sera interdite ». (B)
«Dieu n'accorde sa miséricorde qu'a ceux qui ont de la compassion pour autrui».
(id. p. 183)

«Ne commettez pas de désordre sur la terre, lorsque tout y a été disposé pour le
mieux». (S., E1'Araf, verset 54)

«S1i vous tentez de dévoiler, chez certains, des méfaits dont ils sont suspectés,
vous risquez de les inciter a les commettre». (id. p.348)

«Dieu n'aime point qu'on divulgue le mal, a moins qu'on ne soit victime de
l'oppression». (S., des Femmes, verset 147)

«S1quelqu'un, parmi vous, est en proie a la colere, qu'il se réfugie dans le
silence». (AM TI p. 342)

«Dans tout acte, c'est la fin qui compte». (B.M.)

«La bonne fin est réservée a la piété». (S., de Taha, verset 132)

« Toute ame n'est responsable que de ses propres ceuvres : aucune ne portera le
fardeau d'une autre». (S., le la Table, verset 164)

« Dieu n’impose a aucune ame un fardeau qui soit au-dessus de ses forces » (S.,
de la Vache, verset 280)

« Est considéré comme bien tout acte de nature a tranquilliser 1’dme, par
contre, toute action susceptible de perturber la conscience est un péché». (A)

« Celui qui ordonne le bien a autrui, en s'oubliant lui- méme, est tel une meche

24



qui éclaire les autres, tout en se consumant elle-méme ». (Ta).
« Les vils propos sont similaires a un arbre mauvais ; ils sont a fleur de terre,
sans aucune stabilité». (S., d'Abraham, verset 31)
« Les bonnes actions éloignent les mauvaises». (S., de Houd, verset 116)
« Le Prophete fit a Moadh, son envoyé au Yémen, la recommandation suivante :
"Crains Dieu partout ou tu te trouves, accomplis de bonnes actions, pour
effacer les mauvaises et comporte-toi bien a I'é gard d'autrui” (S). Quelques
exégetes considerent ces qualités comme les piliers de 1'Islam».
« N’¢écoute pas le calomniateur qui médit des autres » (S., de la
Plume, verset 11)
« Que les hommes ne se moquent pas des hommes ; évitez de vous diffamer les
uns les autres et de vous ridiculiser par des sobriquets ». (S., des Appartements,
verset 11)
« Craignez pieusement Dieu et ayez un langage pertinent et juste». (S., Al-
Ahzab, verset 70)
« L’homme a été foncierement avide, pusillanime quand le malheur ’atteint,
plein d’avarice lorsque quelque bien lui arrive, il n'en sera pas ainsides hommes
pieux». (S., des Degrés, versets 19-22).
«La piété ne consiste pas a tourner sou visage vers 1'Orient et I'Occident ; la
piété consiste a croire en Dieu, au jugement dernier, aux Anges, au Livre et aux
Prophetes : elle consiste aussi a donner son argent, pour I'amour de Dieu, a ses
proches, aux orphelins, aux pauvres, aux voyageurs (en détresse) et aux
mendiants ; étre pieux, c'est encore racheter les captifs, observer la pricre, faire
I'aumdne, tenir ses engagements, supporter avec courage l'adversité et la
misere...». (S., de 1,a Vache, verset 176)
Le Prophete, invoquant Dieu, le sollicite, en ces termes.

«Je Te demande O ! Mon Dieu la bonne orientation, Ta crainte, la pureté et la

richesse du cceur ». (M)
«La parole courtoise ou le secours porté a un homme sont des marques de

générosité ».
«Le plus vil des gens - faisait remarquer encore le Prophete - est celui dont on
cherche a fuir les propos grossiers et indécents» ... ; «c'est la pire des trahisons

que d'entretenir, par des propos mensongers, quelqu'un qui croit a la véracité de
vos paroles».

«Sois indulgent, -dit le Coran-, ordonne le bien et évite les ignorants». (S., El
'Araf, verset 198) ; «Celui, - dit le Prophete -qui n'éprouve pas de compassion
pour nos jeunes, ni de respect pour nos grands, n'est pas des notres » ;
«Embrasser un enfant est une marque de douceur d'ame et d'amour » ; «Dieu
accorde Sa grace a tout homme au cceur compatissant». (id. p. 468).

«L'Islam considere le caractere aimant comme héréditaire» et «l'affection
découlant des liens de parenté comme un des aspects de la miséricorde divine».
«N'use point de violence envers l'orphelin» (S., de la Matinée, verset 9) ; «Sois
pour lui un pere affable et compatissant» (MF) ; «Réconciliez des étres séparés,
ménagez les susceptibilités ; c'est plus méritoire que votre priere, votre jeline et
votre aumone». (id. p. 482). «Evitez tout ce qui est de nature a provoquer une
mésentente, mé me minime, entre citoyens », « Ne promettez jamais a vos
enfants ce que vous ne pourrez leur accorder» ; «Ne génez personne, méme par
une simple générosité excessive». «Respectez les pauvres : "pictre réception
que le banquet auquel seuls les riches sont conviés"» (B. M. Ma. D) ; « Ne
confiez jamais une fonction a une personne indigne, c’est un favoritis me
réprouvé par Dieu (A)». Abou Dhar, compagnon du Prophete, lui demanda
un jour de lui accorder une fonction d'autorité ; «non, lui répondit-il sechement,
tu es trop faible pour assurer une telle responsabilité» (D). Le Prophete interdit
jusqu'aux méfaits susceptibles de passer inapercus, pouvant nuire a autrui,
comme le fait de souffler dans un récipient d'eau ou dans un plat». (Ta).

« L’homme robuste n'est guére celui qui abat son adversaire, mais plutot celui qui

25



sait se mafitriser, dans la colere». (B.M.S)
«Allah aime la douceur, en toutes choses ; il abhorre tout acte brusque et
violent. La mansuétude est bénéfique : elle embellit toute action dépourvue de
rudesse». (D) - (Aicha)
« I1 faut toujours aller doucement, sauf dans un travail afférant au monde de
l'au-dela». (TA)
« Dieu n'assiste guere le menteur, ni celui qui est profondément incrédule». (S.,
les Groupes, verset 3)
«Malheur a celui qui émet des mensonges, pour faire rire les gens». (D. TA).
« Dieu égare celui qui est pervers et celui qui doute». (S., Celui qui lui
Pardonne, verset 34).
« Le sorcier, taxé de maléfices et de charmes, doit é&tre mis a mort». (TA).
«Est voué a 1'Enfer, tout homme brute, qui se sent suffisant et se prend pour un
grand homme». (B.M.S.)
« L'homme ne cesse de succomber a sa prétention, jusqu’a ce qu'il soit inscrit
par Allah parmi les tyrans, et victimes, comme eux, des pires tourments». (T)
« Le meilleur des hommes est celui qui est le moins prompt a la colere, et qui
revient rapidement d'un acces d'humeur ou d'un exces de fureur». (TA)
«Le bien ne rapporte que du bien" (B.M.N). (hadith rapporté par Abou Saiyd).
Le Prophete a interdit tout espionnage (qui consiste a épier autrui par curiosité
malveillante). (M.F)
«Un bon croyant ne saurait délaisser et abandonner un de ses coreligionnaires,
plus de trois nuits, se détournant I'un de l'autre, quand ils se rencontrent ..., le
meilleur d'entre eux est celui qui saluera le premier ... ». (S. sauf N)
«Celui qui abandonne son frére, toute une année, est assimilé a celui qui l'aurait
assassiné».
«Ne jouez pas avec un sabre dégainé». (D.AT.)
« Ne maudissez guere les morts ; ne citez d'eux que le bien, évitez de parler de
leurs défauts». (D.TA)
«Dieu vous veut l'aisance et la grace naturelle, sans vous imposer de géne». (S.,
la Vache, verset 185)
«Ceux qui ont édifié une mosquée préjudiciable et inadéquate, pour semer la
discorde entre les croyants et en faire un centre de ralliement pour ceux qui
combattaient Dieu et son Prophete, ceux-la qui jurent de toute leur force n'avoir
voulu que le bien, Dieu té moigne qu'ils sont menteurs». (S., le Repentir, verset
107)
«Un croyant, - dit le Prophete - ne doit pas se rabaisser et s'avilir, en se
dépréciant».
«Comment risque-t-il de s'humilier», demande-t-on au Prophete; « c'est en
s'exposant - affirme-t-il - & un malheur qu'il ne peut supporter». (BE. TA)
« Deux personnes ne doivent guere parler 'une a 1'autre, en cachette, en
présence d'une troisieme». (B.M. D. MA)
« Ne te mets pas entre deux personnes, sans leur autorisation»
« Allah n’aime guére que Son serviteur mette ses poings sur les hanches » -
hadith cité par Aicha- (c'est une attitude qui marque la résolution et le défi).
« Le meilleur acte de piété est le respect des liens de parenté, consistant pour
chacun, a bien traiter les anciens amis de son pere » (M)
« Le meilleur acte de piété est celui qui est conforme aux principes et aux regles
de morale». (M. TA)
« Le Prophete - dit Anass - jouissait dans la société, de la plus haute moralité».
(B.M.S.)
« Tu jouis, certes, (O! Mohammed!) d'une tres grande moralité». (S., Noun,
verset 4).
« Le bien, dit le Prophete, c'est la bonne moralité». (M)
« Les meilleurs d'entre vous, sont ceux doté€s du meilleur caractére». (B.M.S.)
« Le croyant réalise par sa bonne moralité, le degré de celui qui jeline toute 1'année et veille

26



en priere toutes ses nuits». (D).

« Allah aime 'homme pieux, riche de cceur ». (M)

« La modestie de l'extérieur fait partie de la foi». (T)

« L'optimum de la bonté, c'est le bon comportement envers les gens ; le péché, c'est le
fait qui crée le remords, dans votre coeur et que vous aimeriez cacher aux gens». (M)

« Rebute ce quit'incite au doute, pour ce qui ne t'en inspire guere ». (T).

« Le serviteur d'Allah n'atteint le summum de la piété que lorsqu'il renonce a ce qui est
admis, de peur de tomber dans l'interdit». (T)

Témoignages

A propos de l'esprit universaliste de 1'Islam, Eva De Vitray Meyerovitch précise que "ce
qu'elle trouve, tout a fait remarquable, c'est que la priere de 1'Islam est une
priere cosmique" ; elle se relie aux saisons, a la lune, au soleil ... ; " elle est une
mise au diapason d'un cosmos sacralisé". Ce qui n'est pas du tout marginal, dans
le soufisme Islamique ; "c'est une tres grande liberté de pensée qui est,
d'ailleurs, la caractéristique de 1'Islam essentielle". "Certes, 1'lslam, tel qu'on le
voit de l'extérieur, semble n'€tre pas toujours a la hauteur de ses principes,
mais n'en va-t-il pas de méme, par exemple, avec le christianisme ?" ; "pour étre
juste, il faut mettre, d'un c6té, les principes et de l'autre les réalités
sociologiques." En Islam, "il n'y a pas d'hiérarchie, mais il y a des meneurs,
des gens bornés qui réprouvent en bloc, et sans faire la part des choses, une
société née du colonialisme"... ils ne voient de 1’Occident, que les films
pornos, les mini-jupes, les seins nus sur les plages ...".

27



LE SOCIAL PRIME LE CULTUEL

Les "mou’amalat" ou rapports sociaux prévalent sur les "’ ibadat", purs
actes de culte. La notion méme de souplesse et d’adaptabilité, dans lI'espace et dans le
temps, des principes Islamiques, est étroitement liée au souci, qui portait le

lé gislateur a multiplier les chances, en vue d'édifier une cité idéale. Les larges
possibilités qui caractérisent I'exégese des textes coraniques ou l'interprétation
des hadiths ou paroles du Prophete, laissent aux autorités de 1'Islam, une vaste
latitude, qui permet de tenir compte de toutes les conjonctures, en recherc hant,
pour chaque cas particulier, la solution adéquate. C'est la le secret de la pluralité des
rites ou écoles juridiques.

Toutes les prescriptions coraniques de I'[slam bien entendu, prieres ou
autres, sont imprégnées d'un certain "cachet social". Tout acte individuel,
était jugé plus méritoire, quand il était accompli collectivement, car il donnait, alors,
une nouvelle occasion d'affermir le rapprochement des citoyens.

Le souci de bien ordonner les rangs des fideles, dans les prieres collectives, est
présenté comme une marque effective du rapprochement des cceurs ; la
prohibition des jeux de hasard, de I'usure, n'avait pas une raison en soi : elle
était, surtout, due au sentiment qui animait le 1€ gislateur, soucieux de
diminuer, au sein de la communauté, toute cause de tension ou de malentendu,
provoquée par un complexe d'injustice et de spoliation. Toute pratique, toute
ccuvre initialement légale, devraient €tre exclues ou mitigées, si elles
risquaient de dégénérer en élément de discorde. Une franchise brutale qui
blesse n'est plus une qualité. Le mensonge qui pallie un danger, qui
réconcilie deux étres séparés, est un acte tres méritoire. Une bonne intention
est susceptible de Iégitimer un acte originellement illégal, a condition
qu'aucune des parties en cause ne soit 1ésée.

Les impératifs d'ordre communautaire créent entre citoyens, une cosolidarité
sociale, qui prime aussi toute pratique dévotionnelle. Pourtant, 1'esprit de
collectivité ne doit, en aucun cas, ni émousser la personnalité de I'adepte, ni
dégénérer en individualisme égoiste. Les caractéristiques essentielles de la foi
sont loin de se cantonner dans des actes purement cultuels. Elles touchent, en
premier lieu, les élans du cceur et le comportement des ames. Tout mérite est,
surtout, conditionné par l'efficience sociale de l'acte accompli par le fidele. L'amour
du prochain, I'altruisme, le respect des droits d'autrui, de la dignité de
I'homme, de la parole donnée, le souci d'éviter, non seulement des empiéte ments
quelconques, mais de simples et pures médisances sur la personne humaine,
sont autant d'éléments qui définissent la foi, dans le contexte de 1'Islam.
Parfois, des obligations, comme la priere, passent au second plan, par rapport a
des pratiques surérogatoires, tel le désir de servir, d'aider et de protéger les
faibles, le souci de tact et de délicatesse, une prévenance de cceur raffinée.
L'efficience du jeline est, elle-méme, fonction de divers facteurs, dont
notamment la profondeur des sentiments de compassion du fidele a 1'égard des
miséreux éprouvés par la faim. La zakat (aumdne Ié€gale), est une dime qui a
pour but initial d'assurer une juste répartition des biens ; mais, elle tend aussi a
renforcer, chez le croyant, des dispositions qui ’incitent, constamment , a
se préoccuper des autres, a ceuvrer , pour soulager les miséres, en subvenant
aux besoins des nécessiteux , ou en secourant des gens en détresse. Cette
socialisation des biens est, en méme temps, une harmonisation des cceurs. Ainsi, le
Prophete attache le plus grand intérét a la valeur sociale des rites cultuels
et condamne trés sé verement des musulmans quin'en tiennent pas compte ; un
croyant qui jeline constamment et passe sa nuit en priere, en fuyant ses citoyens, n'est
pas dans la bonne voie. Ibn ‘Abbas se référant au Prophete, alla jusqu'a
damner la carence de celui qui ne participe pas, avec ses concitoyens, au
préche et a la priere collective du Vendredi ; le 1égislateur s'ingénie a
multiplier les chances, pour renforcer les liens de fraternité, dans la société.

28



Certains péchés jugés capitaux en Islam, comportent, outre 1'idolatrie, deux
autres d'ordre purement social : a savoir : le faux témoignage et
I'ingratitude envers les parents (AM. TI p. 68). Le blaspheéme d'une
innocente est de nature a annihiler, a jamais, ’efficience de toute pratique
cultuelle (M). Extirper a un ouvrier une partie de son salaire, est considéré
par la loi coranique, comme un motif irrévocable de chute et de damnation
(Hadith Hajjat E1 Wada, c'est-a-dire pelerinage d'adieu). Le pratiquant zélé
qui peche par médisance, s'expose a la méme malédiction .

"Malheur - dit le Coran - a tout diffamateur médisant". (S. du Diffamateur,
verset 1). «Evitez les soupcons, ce sont de véritables péchés ; ne cherchez point
a vous épier et a médire les uns des autres». (S., des Appartements, verset 12)
L'impératif de justice est de portée humaine et la confession de 1'opprimé
n'entre jamais en jeu. Pour bien marquer l'universalité des préoccupations
sociales de 1'Islam, le Prophete tint a condamner, solennellement, un jour, le sourire
moqueur de son épouse Aicha, a I'encontre d'une juive naine, en précisant
que son attitude malicieuse était susceptible de noircir 'Océan". Le croyant
doit étre courtois, indulgent, compatissant et plein d'égards vis-a-vis de ses
concitoyens. «La parole courtoise ou le secours porté a un homme, sont des
marques de générosité». (AM. Tip 512). «Ne génez personne, méme par une
générosité excessive» ; (id. p. 438). «Habillez-vous correctement, quand vous vous
rendez visite les uns aux autres». (id. p- 441), (Le Coran ordonne au croyant de
s'embellir, pour aller a la Mosquée). Le Prophete interdit jusqu'aux méfaits susceptibles de
passer inapercus, pouvant nuire a autrui, comme le fait de «souffler dans un
récipient d'eau ou dans un plat». (Ta)

«N'est guere moumin (croyant) celui dont le voisin (méme mécréant) craint
de sa part un quelconque méfait» (B)

Dans une autre variante : «Le moumin ne doit nuire en rien a son voisin». (B)
«Est damné celui qui se réjouit, par vanité et fatuité, s'attac hant a un faux
renom». (B)

«Le mauvais ceil est véridique». (B)

«Ne nuisez guere a vos freres», «c'est la fin qui compte». (B) (Rira bien qui

rira le dernier, dit le proverbe)

«Sommes-nous exposés a la perdition, alors que des Saints vivent parmi nous» -
demanda Zainab Bint Jahch -, épouse du Prophete, a son mari qui lui répondit par
I'affirmation, au cas ou les impuretés et les impudicités abonderaient. (B.M.T.)
«Tous les membres de ma communauté sont quittes, sauf ceux qui font exhibition
ostensible importune». (MF : rapporté par Abou Houréira).

« Un chatiment, équivalant au mal qu’ils ont commis, est destiné a ceux qui auront
accompli de mauvaises actions». (S. Jonas, verset27)

‘Omar Ibn El Khattab, s'adressant, un jour, a la Kaaba, lui dit : « O ! Kaaba,
grande est ta dignité, aupres d’Allah ; mais le moumin (bon croyant) mérite plus
de respect, de la part de Dieu ». (TA)

« L’étre le plus abhorré d’Allah est I'ennemi juré irréductible » (B.M.T.N.).

« Evitez la fornication ; c'est une abomination, quel détestable chemin ! »

(S., Le Voyage nocturne, verset 32)

« Malheur a tout pécheur calomniateur». (S., Celle qui est agenouillée, verset 7)
« Ne vous entraidez pas a perpétrer le péché et l'agression». (S., La Table, verset
2).

« Ne ne me rapportez rien sur personne ; j'aime sortir a votre rencontre, en n'ayant
rien dans le cceur contre personne». (D.T.)

« Que le démon ne vous écarte pas (du bon chemin) ; il est votre ennemi déclaré».
(S., I'Ornement, verset 62)

« Dieu est bienveillant envers Ses serviteurs ; Il pourvoit aux besoins de qui II
veut ; I1 est le Fort, le Tout-Puissant !». (S., La Délibération, verset 19)

« Quiconque fait le bien, le fait pour lui- méme.

29



Quiconque agit mal, le fait a son propre détriment.

Vous serez ensuite ramenés vers votre Seigneur». (S., Celle qui est agenouillée,
verset 15)

«Iln’y a aucun grief a reprocher a I'aveugle, il n'y a aucune faute a reprocher au
boiteux, il n’y a aucune faute a reprocher au malade, s'ils s'abstiennent de
combattre». (S., La Victoire, verset 17)

«N'espionnez pas !

Ne dites pas de mal les uns des autres. Un d'entre vous aimerait-il manger la chair
de son fréere mort ?

Non, vous en auriez horreur !

Craignez Dieu !

Dieu est Celui qui revient, sans cesse, vers le pécheur repentant ; I1 est
Miséricordieux». (S., Les Appartements privés, verset 12)

«S1vous €tes en contestation sur la largeur d'un chemin, étendez-le de sept
coudées (c'est-a-dire trois metres et demi)». (B. M. D. T.) : (Abou Horaira).
«Dieu n’aime pas celui qui est insolent et plein de gloriole». (S., Les Femmes,
verset 36).

« Ne vous appropriez pas des biens fonciers, ils vous inciteraient a vous accrocher
au bas-monde». (T)
«Quand trois personnes font ensemble un voyage commun, ils doivent accorder
la présidence de leur groupe a I'un d'entre eux». (D)
«Oussama avait un teint noir, comme du goudron, et son pere était plus blanc
que le coton».
Un "qaif", chez les Arabes, était celui qui pourrait détecter la nature du gene,
chez le pere et le fils, a travers certaines particularités de leur physique ; ce fut le
cas d’Oussama et de Zeid, considérés par un "qaif", comme fils et pere. (S. sauf
Ma) hadith rapporté par Aicha.
«Ne sois pas I'avocat des traitres, demande pardon a Dieu».
« Dieu est Celui Qui pardonne, Il est miséricordieux. »(S., Les Femmes, verset 106)
« Le Prophete accomplissait ses voyages, tous les jours de la semaine sauf le Jeudi
(D). C'est pourquoi, cette journée a été toujours considérée, au Maghreb, comme
une journée de repos hebdomadaire ».
« Dieu n’aime pas que 1’on divulgue des paroles méchantes, a moins qu'on en ait été
victime. - Dieu est Celui Qui entend et Qui sait-». (S., Les femmes verset 148)
Un des compagnons du Prophete (Al Moughirah) portait un bridge en or. (A)
Le Prophete a autorisé un de ses compagnons a porter une dent en or, (2 la place de celle
détruite) (S).
« Quand Allah veut du bien pour un émir (prince), Il choisit pour lui un vizir
(ministre) qui l'assiste, en lui rappelant ce qu’il aurait oublié». (D.N.)
« Que celui qui désire conseiller un sultan, le fasse en secret, quand il sera téte-a-
tete avec lui». (A)
«Iln’y a rien a reprocher aux faibles, aux malades, a ceux qui n’ont pas de
moyens, s'ils sont sincéres envers Dieu et son Prophete. Il n'y a pas, non plus, de
raison de s'en prendre a ceux qui font le bien, - Dieu est Celui Qui pardonne, 1l est
Miséricordieux -». (S., le Repentir, verset 91)
« Assois-toi a la premiere place que tu trouves». (T.D.)
« Quand I’un de vous se Ieve, en quittant sa place pour y revenir, c'esta lui
quelle revient». (M)
« Les meilleurs cercles sont les plus larges». (D)
«O vous, les croyants !

Vos épouses et vos enfants sont pour vous des ennemis !

Prenez garde !

Si vous oubliez,

Si vous passez outre,

Si vous pardonnez,

30



Sachez que Dieu est Celui Qui pardonne et qui est Miséricordieux».
(S., La Duperie réciproque, verset 14)
« N'obéis pas a celui qui profere des serments et qui est vil ;
au diffamateur qui répand la calomnie ; a celui qui interdit le bien ;
au transgresseur, au pécheur
a celui qui est arrogant
et batard par surcroit ».
(S., Le Calame, versets 10, 11, 12 et 13).
«L'acte de celui qui rend service a son frere (en Islam), est meilleur
qu'un culte liturgique, pendant dix ans». (TA)
«Chaque membre du corps peut étre sujet a adultération I'cei, en
scrutant 1'illicite, l'oreille, en écoutant des médisances». (B)
«La destruction de ma communauté sera l'ceuvre de jeunes insensés et
extravagants». (B)
«Quand tu auras planifié, confie-toi a Dieu», (pour en favoriser
l'exécution) (S., Al Imran, Verset 159).
Ce qui veut dire : «planifiez d'abord, confiez-vous a Dieu ensuite» : un
hadith corrobore ce principe. Un yéménite, voulant s'enquérir de
I'Islam, aupres du Prophete, celui-ci, sachant qu'il venait de loin sur un
chameau, lui demanda ou il l'avait placé ; «je 1'ai laissé, répondit-il, sur la
place publique, me fiant a la protection de Dieu», et le Prophete de
répliquer : «Attache ton chameau et remets-toi ensuite a Dieu »
« En biens matériels et en beauté physique, ne prenez comme exemple que
celui qui est moins nanti que vous». (B)
« Rallongez vos barbes et écourtez vos moustaches ». (B)
Cet impératif dans le hadith n'est pas péremptoire chez certains; une barbe
tres 1égere, a poils ras suffit - souligne EI-Oubbi dans son commentaire du
Recueil de Mouslim-.
Le Prophéte a décommandé le "qaza’a" (c’est-a-dire le fait d’avoir une
chevelure cranienne rase, sauf quelques bribes, par-ci, par-1a...)
Le Prophéte a dit en s’adressant & ses compagnons : « n’apostasiez guere,
aprés moi, et ne vous entretuez pas, vous coupant la téte, les uns les
autres...». (B)
« Le moumin ne saurait €tre mordu, deux fois, depuis un méme trou» (de
serpent) (c'est-a-dire qu'il ne saurait étre dupé, abusé ou berné une seconde
fois), «Il vaut mieux se parler ou répondre par métaphore ou propos allusif que de
mentir». (B)
« Le meilleur des hommes est celui qui ceuvre, corps et biens, dans le chemin
de Dieu». (B)
« Dutemps du Prophete, il n'y avait guere de lampe ou n'importe quel outil d'éclairage». (B)
« Le Prophete abhorre tout éloge excessif...;
On ne doit émettre que ce qu'on sait pertinemment». (B)
Le Prophete admettait le tirage au sort, en cas de probleme (insoluble)». (B)
«Le Prophete ordonnait a ses compagnons de participer aux corteges
funebres». (B)
«Les martyrs ne doivent guere €tre lavés, a l'instar du lavage canonique des
morts». (B)
« Quiconque entre dans une assemblée doit s'asseoir 1a ol il trouve une
place vacante».
« La force de I'Islam réside dans ses principes, qu'il faut se garder d'observer avec trop de
rigueur». (BE)
«Toute société est mue et émue, sous l'effet d'un état particulier d'agitation et de dissension.
La richesse est un motif de trouble et de confusion, pour ma communauté». (Hadith rapporté
par Ka'b Ibn “Iyad)
« Dieu aime voir l'effet de Ses bienfaits sur Son serviteur ». (T)
«Consultes-les dans toute décision». (S., Al-‘Imran, verset 159)

31



«Ils (les compagnons du Prophete) se consultent entre eux, pour toute
décision». (S., Choura, verset 38)

«Tout Prophete ou son successeur, est entouré de deux groupes de gens, 1'un lui
ordonne le bien et l'incite a le faire, et 'autre lui ordonne le mal et 1'y
pousse ; seul est immunisé contre les méfaits, celui qu'Allah a préservé.»
(B)

«Le groupe le moins nombreux est tenu de saluer le plus grand en nombre
...; le cavalier le doit pour le piéton, celui-ci pour une personne assise ; un
jeune homme pour un vieillard».

« Hatez-vous - dit le Prophete - d'accomplir de bonnes actions, avant d'en
étre empéchés par 1'un des sept obstacles : une pauvreté qui vous fera tout
oublier, une richesse qui vous rendra arrogant, une maladie qui portera une
grave atteinte a votre santé, une vieillesse qui vous affaiblira, une mort
qui vous assaillira, le faux messie, qui est le pire de ce que 1'avenir vous
cache, ou la fin du monde, qui est la plus terrible et la plus amere.. ». (T)
Le moumin ne saurait participer a une guerre sainte, qu'avec l'autorisation de
ses parents». (B)
« C’est dans leur intérét propre, qu'il doit ceuvrer, plutdt qu'ailleurs». (B)
«Craignez Allah et égalisez, dans vos dons, entre vos enfants». (S)
«Trois lits (ou chambres a coucher) sont autorisés dans une demeure, un pour la
femme, un autre pour I'homme, un troisi¢me pour un hote. Le quatrieme sera
pour Satan». (D.N.)
«S1 vous voyez Allah combler de dons un serviteur, en ce bas-monde, malgré
ses actes de désobéissance, sachez qu'il le menera, a sa perte, par une telle
épreuve». (M)
« Le vrai miséreux est celui qui ne se rabaisse pas a la mendicité »
Dans une autre variante : «le miséreux n'est pas celui qui parcourt la ville, en
quémandant, et auquel les gens offrent une ou deux bouchées, une ou deux
dattes. Mais le miséreux est celui qui manque de tout, pour pourvoir a ses
besoins et qui cache sa misére, a tel point qu’il n'attire 1'attention de personne,
pour lui faire 'auméne ». (B.M.S.)
« Celui qui se leve de son sommeil, le matin, se sentant en sécurité dans son
fief, eu bonne santé, disposant d'une nourriture pour sa journée, est censé
posséder tous les biens de ce monde». (T)
« Deux loups affamés, lachés dans un troupeau, ne sont nullement plus dangereux que
ne I'est pour votre religion, votre hite et votre empressement, derriere l'argent et les
honneurs». (T)
« Le fils d'Adam dit : «mes biens ! mes biens !» «De ses biens, souligne le Prophete... il n'a
rien réellement que ce qu'il a mangé et consommé, ce qu'il a usé comme habits et ce qu'il a
donné comme aumdne, a ses ayants-droit». (M)
« Les droits, auxquels des fils d'Adam doivent prétendre, sont trois choses : une demeure pour
habiter ; des vétements pour cacher sa nudité, une croiite de pain et de I'eau». (T) (rapporté
par le Khalife Othman.)
« Chaque nation est I'objet d'une tentation ; la mienne - dit le Prophete - est tentée par
largent». (D.T.)
« Le meilleur des hommes est celui qui aura mené une vie longue, pleine de bonnes ceuvres».
(T)
« Délaisse ce qui, en toi, incite au doute, en optant pour ce qui est slir : la véracité est
une source de quiétude et le mensonge, un mobile de confusion». (T)
«Ne marche pas devant ton pere, ne t'assois pas avant lui et ne l'appelle pas par son nom»
(TA). Ce sont, 13, des marques de révérence.
Ne rentrez pas dans une demeure autre que la votre, sans vous en étre autorisés». (D.TA)
«Ne méprise aucune des bonnes actions, si minime soit-elle, comme celle de bien accueillir
ton frere, le visage souriant» (M).
«Si les fils d'Adam devenaient propriétaires de deux ruisseaux d'or, ils aspireraient a
s'approprier un troisieme ; leurs ambitions prendront fin, quand ils seront

32



inhumés». (TA) (C’est-a-dire lorsqu'ils passeront au monde de I'au-deld).
«La poignée de mains est un complément de salut». (T)
« Echangez entre vous des poignées de mains, cela élimine toute rancune» (MA).
«Quand deux musulmans se croisent armés, ils vont tous deux, tueur et tué, a 1'Enfer» (chacun
ayant l'intention de tuer I’autre). (B.M.S.)
«Le monde d'ici-bas est la prison du croyant et le paradis du mécréant». (M)
«Sois dans ce monde, comme un étranger ou quelqu'un de passage». (B)
«Malheur a l'esclave du dinar, du dirham et des habits de parade! Si on lui en donne, il est
satisfait, sinon, il est mécontent». (B)
Parlant de celui ou de celle qui a tendance a rire, en entendant quelqu'un péter, le Prophete dit
: «Comment rire de ce qu'on fait soi-méme ». (B.M.S.)
(le proverbe arabe dit le chameau voit les bosses des autres et ne voit pas la sienne !)
Parlant d’un incendie qui se déclara, une nuit, dans une maison d’habitation, le Prophete dit :
« Ce feu est pour vous un ennemi, éteignez-le avant d’aller vous coucher ». (B.M.S.). Il s’agit
d'un ustensile d’éclairage ou lampe a huile).
«Quand je vous interdis une chose - ordonne le Prophete — évitez-la et quand je vous
l'ordonne, pratiquez-en, selon vos possibilités ». (B.M.S)
« Celui qui quémande est semblable a celui qui se blesse atrocement son propre
visage (c'est-a-dire blesse sa dignité et son honneur), sauf s'il ressent une nécessité
absolue ou s'adresse a une autorité responsable ». (T)
« Le Paradis est garanti a celui qui ne demande rien a personne». (D)
« Quiconque aime son frere (en religion), doit lui en faire part». (D.T)
« Toi et ton bien, vous appartenez a ton pere». (D)
« Mange avec ta main droite». (M)
« Le baillement est un acte exécré d'Allah ; il est incité par Satan. Si vous
baillez, mettez la main devant la bouche». (B.M.D.T.)
(C’est un signe de lassitude et de défaitisme)
«Ne refusez pas a votre voisin de planter une poutre dans votre mur». (B.M.S.)
«Grand péché est celui perpétré par un homme qui délaisse et abandonne des
personnes a sa charge !». (M.D.)
«Donnez aux gens ce qu'ils méritent». (D)
«M¢éfiez-vous de toute présomption ; c'est le parler le plus mensonger ! ...
rebutez toute concurrence déloyale, toute envie et toute haine. Il suffit a
I'homme pour €tre mauvais, de mépriser son fréere musulman ... ». (B.M.)
«Tu dois assister ton frere, dit le Prophete, qu'il soit opprimant ou opprimé».
«Comment aider un opprimant, demanda-t-on au prophete » ?
«En I'empéchant d'opprimer - répondit-il». (B)
«Aimer et servir un voisin sont des actes de foi». (A.M.)
Le Prophete - se référant aux conseils de 1'Archange Gabriel - recommandait,
avec insistance, l'entretien de bons rapports avec le voisin, quelle que soit sa
confession (AM T 1 p. 221).
«Est considéré comme voisin celui qui habite une demeure, parmi les quarante
avoisinantes, c'est-a-dire dans un rayon ol se juxtaposent une quarantaine de
maisons, a la ronde». (Mawsily)
Ainsi, la raison d'étre de 1'Islam est, en effet, la stricte nécessité d'édifier une
société dont les conditions de viabilité demeurent fonctions d'une double
productivité sur le plan matériel et spirituel.
L'Islam, malgré les déreglements et les incartades, a pu marquer, d'un cachet
indélébile, l'infrastructure de la société. Il a joué un role primordial dans la
structuration des fondements de 1'Etat, dans chaque pays musulman.

33



Témoignages

Eva de Vitray-Meyerovitch s'est demandée pourquoi «cet universalisme a fait
place a l'intolérance» ? Pourtant, I'Islam est cecuméniquement tolérant ! Elle
répond, indirectement a cette question, en précisant que «le colonialisme n'a
pas fait beaucoup de bien» et que «quand i1l y a de la violence d'un c6té, il y a
toujours une réponse».

« Toutes les sécurités, toutes les commodités que 1'Etat moderne offre a ses
citoyens, sont accordées a I'Arabe dans sa tribu ; et méme ce dernier jouit
d'avantage, car s'il s'est endetté, elle répond de lui, en cas de défaillance ; et
s'il veut se marier, sans en avoir actuellement les moyens, c'est la tribu qui
paiera la dot». (Surdon, la France en Afrique du Nord, p.17)

Dans "Le Berceau de I'Islam" (p.208), Lammens, définissant les bases de
I'autorité dans la tribu arabe, cite les caractéristiques suivantes : table ouverte,
douceurs du paysage, largesses abondantes, s'interdire de rien exiger, montrer
la méme affabilité aux petits et aux grands, bref, les traiter tous en égaux; il
ajoute : «Nos démagogues modernes pourraient signer le programme».

A propos de l'altruisme agissant du progressisme de 1'Islam, un document,
publié par le Vatican, sous le titre "Orientations" oppose l'idée répandue de
I'Islam, religion de la crainte, a 1'Islam, religion de I'amour, amour du
prochain enraciné dans la foi de Dieu. Il réfute 1'idée qu'on a propagée
faussement, selon laquelle, il n'y a guére de morale musulmane, et cette autre,
partagée par tant de juifs et de chrétiens, du fanatisme de 1'Islam, qu'il
commente en ces termes: «De fait, 1'Islam ne fut guere plus fanatique, au cours
de son histoire que les cités sacrales de chrétienté, quand la foi chrétienne y
recevait, en quelque sorte, valeur politique». Ici, les auteurs citent des
expressions du Coran qui montrent que ce que les Occidentaux traduisent
abusivement par "guerre sainte", «se dit en arabe Al Jihad fi sabil Allah,
I'effort sur le chemin de Dieu», «effort pour propager 1'Islam et le défendre
contre ses agresseurs». Et le Document du Vatican de poursuivre : «Le Jihad
n'est aucunement le Kherem biblique, il ne tend pas a lI'extermination, mais a
étendre a de nouvelles contrées, les droits de Dieu et des hommes». - «Les
violences passées du Jihad suivaient en général les lois de la guerre ; et du
temps des Croisades, ce ne furent pas toujours les musulmans qui perpétrere nt
les plus grandes tueries».

Le Document traite, enfin du préjugé, selon lequel, 1'Islam serait une «religion
figée qui maintient ses adeptes dans un Moyen Age révolu et les rend inaptes a
s'adapter aux conquétes techniques de 1'Age moderne». Il compare des
situations analogues qu'on observa, en pays chrétiens et déclare : «<Nous
trouvons ... dans 1'élaboration traditionnelle de la pensée musulmane, un
principe d'évolution possible de la société civile».

34



QUAND LA CONNAISSANCE DEVIENT PLUS
MERITOIRE QUE LE CULTE

« Seigneur, augmente ma science» (S., Taha, verset 114) S

L'Islam tient en grande estime, les expérimentations positives, le doute
créateur et la persévérance dans 1'étude et la recherche ; A un groupe
d'agriculteurs occupés a greffer des palmiers, le Prophete ordonne, un jour, de
cesser une telle pratique ; or, les palmiers non greffés produisirent des dattes
de mauvaise qualité ; le Prophete, venant a repasser devant ces mémes
agriculteurs, ils s'en plaignirent : «Vous €tes - reconnut le Prophete, plus au
courant des choses de votre domaine» (NI.) ; c'est la un hommage éclatant
rendu a la science et a I'expérience ! L'Envoyé de Dieu fit remarquer, un jour,
qu'il pouvait toujours se tromper, en n’étant qu'€tre humain, «dans le domaine
non révélé». Renan a su développer, dans son ouvrage sur "Jésus", la these
chrétienne, qui n'a prévalu que plus d'un millier d'années, apres Jésus, et qui
fait un départ net entre le temporel et le spirituel, en résumant le célebre
dicton : «Rendez a César, ce qui est a César, et a Dieu, ce qui est a Dieu».
Cette these qui a fini par constituer la base fondamentale de la pensée
occidentalo-chrétienne, a été formulée, depuis pres de quatorze siecles, par le
Prophete Mohamed qui disait, d'aprés une tradition authentique : "Je ne suis
qu'un homme". «La recherche intelligente - affirme encore le

Prophete - est la moitié de la science» (TA.), c'est a dire de la réussite dans
toute expérimentation scientifique. Mais le doute ne doit étre ni systématique,
ni nihiliste : «Les ceuvres des sceptiques - dit le Coran - sont comparables au
mirage du désert, que 'homme altéré de soif prend pour de l'eau, jusqu'a ce
qu'il y accoure et ne trouve rien». (S., de la Lumiere, verset 39).

«Le pari de Ghazali, bien antérieur a celui de Pascal, est un mode discursif
d'investigation que ce grand penseur musulman, surnommé "la preuve de
I'Islam", a su appliquer, avec efficience.

Le Musulman se doit d'avoir le souci constant de connaftre et d'apprendre ; la
science n'a pas d'age, mais l'assimilationde la science a 1'age tendre - précise si bien
le Prophete - est comparable a la gravure sur pierre ; par contre,
I'apprentissage, dans la maturité, est semblable a un tracé tenté a la surface de
I'eau». (TA.)

Le khalife 'Omar Ibn El Khattab, Emir A1 Mouminine, autorisait Ibn "Abbas,
neveu du Prophéte, a intégrer le rang des grands compagnons du Messager d'Allah.
Certains, parmi eux, s'en plaignaient a cause de J'élimination de leurs enfants ;
Omar répliqua que cette prééminence est fonction de la grande érudition d'Ibn
Abbas (B.T.)

«Les propos dont le sens est inaccessible, constituent un motif de perturbation
pour ceux dont l'esprit est inapte a les saisir». (M) : rapporté par Ibn
Messaoud).

Ce hadith incite a la clarté et la précision, dans tout propos, qu'il soit
scientifique ou terre-a-terre.

«Ne dites aux gens - affirme Ali, gendre du Prophete - que ce qu'ils peuvent
connaitre ; voulez-vous qu'Allah et son Messager soient I'objet de mécréance».
(B)

« La connaissance s'occulte et se perd, quand elle devient secrete » (B),
(hadith attribué a ‘Omar Ibn Abdelaziz).

« Le meilleur membre de la communauté musulmane est celui qui a le cceur le
plus profond et le caractere le moins céré monial ». (hadith attribué a Abdellah
Ibn Messaoud in M. F)

« La science est plus méritoire que la priere». ( Be.Ta.) — faisait remarquer le
Promoteur de I’Islam, «Un seul homme de science - ajoutait-il - a plus
d'emprise sur le démon, qu'un millier de dévots» (TA). «Les hommes de

35



science sont les héritiers des prophetes dont le seul patrimoine 1é gué au monde
est précisément la science». (T.D)

« Quiconque s'éloigne de son foyer (quitte sa patrie), a la recherche de la
connaissance, est censé agir dans le sens agréé de Dieu» (T). Il s'agit de toutes
les branches de la science, aussi bien coranique qu’humaine. «La recherche de
la connaissance est une obligation pour tous». (Ta)

« Parmi les signes du Temps - signale le Prophete - : la disparition de toute
connaissance, l'expansion de l'ignorance, l'extension de I'adultere et de
l'alcoolisme ; Le nombre des hommes s'amenuiserait, alors, celui des femmes
augmenterait, a tel point qu'il n y'aura qu'un seul homme, pour une cinquantaine de
femmes». (Ce sera le résultat des conflits meurtriers).

« Dieu élevera, en degrés, ceux d'entre vous qui croient et ceux qui auront
recu la science, car Dieu est parfaitement informé de ce que vous faites». (S.,
La Discussion, verset 11)

Omar a dit : «Instruisez-vous avant d'atteindre un certain d’atteindre un
certain 4ge » - Abou 'Abdellah ajoute : « ... et apres €tre devenus des
personnages ». (B)

«Quand Allah veut du bien a quelqu'un, Il le dote des sciences de la Religion».
(B.M.S)

«Celui qui va a la recherche du savoir, Allah lui facilite 1’acces au Paradis».
(M)

«Celui qui, interrogé sur un point de connaissance, le tait, sera bridé par le
feu, le jour du Jugement». (D. T)

36



LA SHURA ET LE DIALOGUE SOCIAL

Le Coran proclame : «Nous avons fait de vous une communauté éloignée des
extrémes». (S Il, verset 143)

Le principe foncier de 1'Islam, ainsi défini, est le juste milieu, concrétisé par
des positions moyennes, sources de 1'équilibre, a la fois humain et universel;
c'est I'aboutissement de la "shura".

Tout malentendu, issu d'un tiraillement quelconque, risque de dégénérer en
rébellion et révolte ; c'est pourquoi, une concertation bien équilibrée entre
membres de la communauté, est toujours bénéfique. Méme en cas d'opposition
flagrante entre administrés et administrants , 'oppression et le despotisme
doivent €tre supportés avec une sainte patience.

Le Coran incite les croyants a obéir a Dieu, a Son envoyé et aux responsables
de la communauté (S., 4, verset 59), a condition de ne pas s’écarter des
prescriptions de la Shari’a.

Un dialogue constructif et initiateur est le propre d'une "shura" considérée
comme un devoir coranique.

MAW ARDI (450/1058), note dans son Kitab al-ahkam al-sultaniya

(Traité de droit public et administratif) : «le but de cet ordre (de recourir aux
lumieres d'autrui), donné au Prophete qui n'avait pourtant pas besoin de
conseils, a été de faire de la délibération une coutume pour les Musulmans,
une regle a suivre par les Croyants». (trad. E. FAGN AN, les Statuts
gouvernementaux... Alger, 1915, p. 88).

D'aucuns peuvent penser que cette attitude incitée par la vertu coranique qui
proclame le principe de la de la tolérance, risque de dégénérer en fatalisme;
mais les normes coraniques se soutiennent les unes les autres, en se
complétant ; la confiance et la justice divine favorisent la vertu de patience et
créent la quiétude et la paix indispensable a I'évolution socio-économique
d’une communauté.

La finalité de I’homme sur terre tend a lui assurer, pieusement , sans égoisme
ni bigotisme, un double bonheur, marqué par la nécessité de pourvoir
légitimement aux exigences de la vie d'ici-bas, passagere et transitoire, pour
mériter la félicité, but sublime et supréme, de la vie future ; c'est dans ce
contexte idéal que la recherche de 1'équilibre social doit évoluer ; la
communauté Islamique que le Coran qualifie de "médiane", est la communauté
optimale, car le terme "médian" a été interprété par El1 Boukhari, par le mot

" juste", ce qui signifie que cet équilibre constitue une justice immanente.
L'Islam se présente, ainsi, comme une religion "révolutionnaire", tout en étant
évolutionnaire. Le Prophete est cité comme l'exemple magnanime du "plus
grand révolutionnaire" (at-Tair el al-Adam) de Fathi Ridwan, le Caire (1954).
C'est le fond de la justice sociale, telle que la définit I'Islam tolérant et
libérateur. L'humanisme institué par 1’Islam est un ordre social, éminemment
élevé dans 1'échelle des valeurs universelles, car il cherche a concilier les
tendances contradictoires, dans l'ordre et la quiétude. Ce fut, pour I’humanité
depuis quatorze siecles, un nouvel ordre social, dont I’infrastructure a pour
base un accommodement foncier socio-politico-économique, dans une
ambiance universelle.

37



LA CHARTE DE MEDINE - PREMIERE CONSTITUTION CORANIQUE

Le Prophete, Messager d'Allah et chef d'Etat, a élaboré, apres une longue
consultation avec les croyants et les citoyens juifs, la premiere constitution
Coranique.

Cette Charte a érigé, pour la premiere fois, dans 1'histoire, des principes
internationaux, ainsi que des regles humanitaires inconnues dans 1'Antiquité.
Les plus remarquables sont :

1- L’introduction d'une Constitution écrite de 1'Etat, étant donné les
exigences nouvelles, et la proclamation de cette Charte, avec tous les noms de
ses adhérents, y compris les tribus juives, fait qui constituait un événement
mémorable, dans 1’histoire de la vie constitutionnelle et humaine.

2- La proclamation de la liberté, en matiere de croyance religieuse,
I’assurance que les Juifs forment une seule nation avec les croyants, le respect
des diverses religions, le soutien et I’€égalité entre Musulmans et Juifs, et la
protection de ces derniers contre toute oppression et injustice, qu'elles
viennent de 1’intérieur ou de l'extérieur.

3- La mise en évidence du Concept politique de la Nation en Islam, qui
pourrait englober des groupes multiples, aux confessions diverses, formant
«une seule Nation, vis-a-vis des autres »

4- La fixation des frontieres de cette Nation, dans son nouvel Etat, que
formeront les terres des groupes qui y habitent et dont les terrains portent le
nom.

5- La proclamation de la solidarité entre riches et pauvres.

6- L’unité de responsabilité, dans le domaine de la sécurité intérieure et
extérieure, et de la solidarité, a lI'encontre de 1'ennemi.

7- La répartition des charges financieres de la défense, en cas de guerre,
avant l'institution du Trésor Public de 1' Etat.

8- La prohibition du crime entre les adhérents a cette Charte, et,
éventuellement, sa punition, sans exception.

9- Cette Charte prévoit, enfin, la 1égislation qui devra trancher les conflits,
pouvant surgir entre ses adhérents. 1l s'agit de la Législation de Dieu et des
Jugements de son Messager (Traduction et analyse par le Professeur M 'arouf Dawalibi)

Témoignages

Un éminent écrivain anglais, Robert Briffault, rendant un vibrant hommage
aux enseignements du Prophe¢te Mohammed , dit : «L'idée de liberté pour tous
les €tres humains, de la fraternité humaine, de 1'égalité de tous les hommes
devant la loi du gouvernement démocratique, par le truchement de la
consultation et du suffrage universel, les idées qui inspirerent la Révolution
francaise et la Déclaration des Droits de I’homme , qui avaient structuré la
Constitution Américaine et enflammé la lutte pour 1'indépendance, dans les
pays de 1'Amérique latine. Tous ces concepts ne furent pas les inventions de
I'Occident ; ils trouverent leur inspiration et leur source ultime dans le Coran
Sacré».

« C’est la quintessence de ce que l'intelligentsia de I'Europe médiévale avaient
appris de I'Islam, pendant des si¢cles, au sein des sociétés diverses, qui
s'étaient développées en Europe, dans le sillage des Croisades, et, en imitation
des associations de la grande famille de 1'Islam. Il était hautement probable
que, sans les Arabes, la civilisation européenne moderne, n'aurait jamais vu le
jour ; et il est absolument certain que sans eux, la civilisation occidentale
n'aurait, guere, emprunté ce cachet, qui lui a insufflé le pouvoir et la faculté
de transcender toutes les phases de I'évolution». (Traduit de l'ouvrage :

38



Hundred Great Muslim)

Le colloque tenu a Ryad (capitale du Royaume Saoudien) en (1972/1392),
avec la participation du monde entier, a exprimé unanimement toute son
admiration pour la Charia et les principes Islamiques sur les Droits de
I'Homme. Son président Mac Brid, professeur a 1’Université de Dublin, ex-
ministre des Affaires Etrangeres a tenu a souligner «la prééminence des
Principes Coraniques sur la Déclaration Internationale des Droits de
I'Homme ».

39



JUSTICEET INTEGRITE

« Soyez justes !

La justice est proche de la piété.

Craignez Dieu !

Dieu est bien informé de ce que vous faites».

(S., Les Femmes, verset 8)

« Dieu vous ordonne de restituer les dépdts et de juger, selon la Justice,
lorsque vous jugez entre les hommes».

(S., Les Femmes, verset 58)

« Celui qui a été désigné cadi (juge) est comme celui qui a été égorgé sans
couteaur. (D.TA) : Abou Horéira

«Allah est avec le cadi, tant qu'il est juste». (TA)

«Le Prophete maudit le corrupteur et le corrompu, dans une affaire
judiciaire». (TA D) : Ibn Omar

«Le demandeur est tenu d'administrer la preuve et le défendeur doit préter
serment, en l'occurrence». (TA), Ibn '"Amr Ibn EI “Ass

«Le témoignage d'un traitre n'est pas admis». (D)

«Le cadi peut juger sur témoignage des enfants entre eux, en cas de
blessures». (MA)

« Tenez vos engagements, car les hommes en seront responsables». (S., Le
Voyage Nocturne, verset 34).

«Ne fais guere de promesses que tu ne peux honorer». (MF)

« Dieu n'impose a chaque homme que ce qu'il peut supporter. Le bien qu'il
aura accompli lui reviendra, ainsi que le mal qu'il aura fait». (S., La Vache,
verset 286).

«Ne violez pas les serments, apres les avoir solennellement pré tés et avoir pris
Dieu comme garant contre vous. - Dieu sait parfaitement ce que vous faites».
(S., Les Abeilles, verset 9) ; «Ceux qui remplissent leurs engagements ; ceux
qui sont patients dans 1'adversité, le malheur et au moment du danger voila
ceux qui sont justes !

Voila ceux qui craignent Dieu (S., La Vache, verset 177).

«O vous qui croyez,

Respectez vos engagements». (S., Les Femmes, verset 1).

«Le muslim a droit au respect de ses biens, comme a celui de son sang». (BE,
Mawsily), rapporté par Ibn Messaoud. (Le musulman d’aprés le Coran, est le
croyant abrahamique, c’est-a-dire celui des Religions révélées)

«Dieu veut alléger vos obligations, car I'homme a été créé faible »

(S., Les Femmes, verset 28).

«Celui qui revendique un droit, doit le faire avec retenue, délicatesse et
discrétion». (El Kazouini) (hadith rapporté par Aicha et Ibn 'Omar).

« Donnez aux orphelins les biens qui leur appartiennent».

« Ne substituez pas ce qui est mauvais a ce qui est bon.

« Restituez aux orphelins leur héritage ! Ne substituez pas ce que vous possédez de mauvais
a ce qu’ils possedent de bon ! Ne vous emparez pas de leur patrimoine en I’incorporant au
votre, car ce serait 1a un crime abominable ! » (S., Les Femmes, verset 2).

« Le voisin a droit de préemption sur tout terrain contigu au sien, si le chemin
est commun entre les deux». (S sauf MA)

« Le mineur conserve son droit de préemption jusqu'a sa majorité » (T).

« Dieu ne fera tort a personne, du poids d'un atome.

S'il s’agit d'une bonne action, il I’estimera au double de sa valeur, et il lui
donnera une récompense, sans limites ». (S., La Vache, verset 40)

« Ne vous dépouillez pas injustement les uns les autres de vos biens ! Ne les offrez pas non
plus aux juges dans I’espoir de vous accaparer illégalement et en toute connaissance de

40



cause d’une partie des biens appartenant a autrui !». (S., La Vache, verset 188)

« Ceux qui dévorent injustement les biens des orphelins, avalent du feu dans
leurs entrailles : Ils tomberont, bientdt, dans le Brasier». (S., Les Femmes,
verset 10)

« Restituez le dépdt a celui qui vous 1'a confié et ne trahissez guere celui qui
vous a trahi ... ». (D. TA) Abou Houréira

« Que les témoins ne se dérobent guere, lorsqu'ils sont appelés a témoigner».
(S., La Vache, verset 282).

« Que celui qui revendique un droit le fasse sans heurt». (kazouiny)

« Un receleur, qui détient et cache un objet volé, sachant bien qu'il a été
dérobé et approprié de facon illicite, est un complice». (TA)

«Le péché est I'acte que le cceur rejette spontanément. Consulte bien ton cceeur
, méme si des jurisconsultes te disent le contraire». (A. et Mawsily)

«Celui qui intercede pour une personne, contre un don ou un radeau, est un
homme corrompu». (S)

« Le meilleur des témoins est celui qui rend té moignage, avant qu'on ne le lui
demande». (MA.M.D.T.)

«Celui qui évite de témoigner, alors qu'il est invoqué comme témoin, a juste
titre, est semblable a un faux té moin». (T) Abou Moussa el Ach’ari

« Le tribalisme (particularisme tribal ou régional) est un racisme :

C'est le fait de se porter assistant et aide de sa propre tribu, dans l'injustice».
«Ne posez pas de questions sur des faits inexistants ; dans un tel cas, le
questionneur est maudit». (Hadith d’Omar rapporté pal son fils Abdallah)
«Les plus ignobles parmi les gens sont ceux qui questionnent sur le mal, pour
égarer les jurisconsultes». (D)

«Le meilleur des Jihad (guerres saintes) est la justice proclamée en présence
d'un tyran oppresseur». (D.TA)

«Ne tuez pas 'homme que Dieu vous a interdit de tuer, sauf pour une juste
raison». (S., Le Voyage Nocturne, verset 33)

«Quiconque est égaré, n'est égaré qu'a son propre détriment. Nul ne portera le
fardeau d'un autre.

Nous n'avons jamais puni un peuple, avant de lui avoir envoyé un Prophéete».
(S., Le Voyage Nocturne, verset 15).

« L'obéissance n'est obligatoire qu'en cas d'acte 1égitime». (B.M.D.N.)

«Pas de legs pour un héritier». (D)

«Combien de cités avons-Nous détruites, parce qu'elles étaient injustes. Elles
sont maintenant écroulées sur elles-mémes. Que de puits désertés et de palais
abandonnés». (S., Le pelerinage, verset 45).

«Celui qui prend une décision malveillante, et s'en ravise, obtiendra de Dieu
une bonne prime, en récompense». (B)

« Toute responsabilité est dégagée de I'enfant jusqu'a sa puberté, de
I'insensé jusqu'au moment ou il reprend raison, et de celui qui est en état de
sommeil, jusqu'a son réveil». (B)

«Nous avons fait de vous une communauté médiane, pour étre les témoins
des autres, le Jour du Jugement dernier». (S., La Vache, verset 143)

Le terme médian "wacat" a été interprété par (B) par le mot "juste". Il s’agit
donc d'une communauté integre et juste.

« L’injustice sera un amas de ténebres, le Jour du Jugement Dernier »(B)

« L’obéissance a I'lmam (Amir el Mouminin) est un devoir, tant qu'il
n’ordonne pas un fait illicite». (B)

« L’imam ne doit ordonner que ce que les gens peuvent supporter »(B)

« Le Sultan est tuteur pour tous ceux qui n'en ont pas». (D.T.) (hadith
rapporté par Aicha)

« Faire preuve de justice entre les hommes est un acte de bonté». (B)

« Mieux vaut laisser ses héritiers riches que de les voir demander aux gens
de I'aide ou de l'argent». (B)

41



« Le plus exécré et abominé des hommes aupres d'Allah, est celui qui accuse
un innocent de meurtre». (B)

« Est damné celui qui diffame un domestique innocent». (B)

« Il est du devoir de tout musulman, désirant faire un legs, c'est a dire céder
la possession d'un bien a quelqu'un, de s'empresser de 1'écrire dans un
testament». (B)

« un cadi (juge) ne doit ni rendre un jugement, ni donner un avis, en tant
que jurisconsulte, s'il est en état de colere». (B) (c'est a dire sujet a un exces
d'humeur)

«O Serviteurs, Je Me suis interdit & Moi-méme toute iniquité. Ne soyez donc
pas vous-mémes injustes, les uns vis-a-vis des autres» (hadith Sacré, c'est-a-
dire parole divine en marge du Coran) (M).

«Evitez d'étre injustes, car l'injustice est aussi noire que les ténebres».
(MF).

«En cas de doute, évitez toute condamnation ; une erreur judiciaire, se
traduisant par un non-lieu, vaut mieux que la condamnation d'un innocent».
(T)

«Combattez, dans la voie de Dieu, contre ceux qui vous feront la guerre.
Mais, ne commettez point d'injustice par des agressions, car Dieu n'aime
point les injustes». (S., de La Vache, verset 180)

«Allah ordonne la justice, la bienveillance et 1'assistance aux proches. Il
prohibe les actes immoraux, les actes réprouvés et I'oppression». (S., de
I'Abeille, verset 90)

«On ne pourra s'en prendre a 'homme qui venge une injustice qu'il aura
éprouvée». (S., de la Délibération, verset 39)

«Dieu n'aime point les traitres». (S., du Butin, verset 60)

«Traitre est celui qui, consulté, ose donner un mauvais conseil sur des
questions qu'il ignore». (MF)

«Personne n'a le droit - ayant offert un cadeau ou un présent - de revenir sur
ses dons ou de s'en dédire, sauf le pere vis-a-vis de son fils». (S) (Ibn
'Abbas et ibn 'Omar).

«Aucun musulman, disposant d'un bien héritable, ne doit passer deux nuits,
sans avoir diment rédigé un testament». (B)

«Soyez fermes et justes témoins devant Dieu : que la haine ne vous entraine
point a vous écarter du droit chemin.

Soyez justes : la justice tient de pres a la piété». (S., de la Table, verset 11).
«Ceux qui ne jugent pas, d'apres ce que Dieu a fait descendre, ceux-la sont
les mécréants». (S., la Table, verset 44).

«Atermoyer, en remettant a plus tard le remboursement de ce que doit un
riche, est une injustice». (B.M.S.)

Témoignages

Les musulmans sont convaincus de la portée universelle du Droit musulman,
adaptable a toutes les conjonctures et a toutes les époques, comme en fait foi
le veeu adopté a I’unanimité, au cours de la séance finale du 7 juillet 1951,
lors du Congres International de Droit Comparé: « ... Il est résulté clairement
que les principes du droit musulman ont une valeur indiscutable et que la
variété des écoles, a l'intérieur de ce grand systéeme juridique, implique une
richesse de notions juridiques et de techniques remarquables, qui permet a ce
Droit de répondre a tous les besoins d'adaptation exigés par la vie moderne».
«Le Droit musulman est un droit passionnant, parce que, comme le Droit
anglais, les jurisconsultes y ont une grande liberté d'interprétation. Il y a,
bien sir, le risque que le juge soit borné, mais rien n'est parfait sous le

42



soleil». (Eva de Vitray-Meyerovitch)

Dans les résolutions adoptées par le Congres International de Droit Comparé,
qui a tenu ses assises a La Haye en 1937, la Charia est considérée comme une
législation vivante, originale (sans précédent) et une des sources de la
législation Internationale.

Le pouvoir central, en terre d'Islam, fut souvent obligé de recourir a des
nominations d'office, contre le gré des candidats. La "mihna" d'Ibn Hanbal en
Orient en fut le reflet classique.

Parlant de 1’Almohade Yacoub el Mansour, Millet affirme que ce Souverain
«adresse une circulaire aux cadis, pour rappeler les régles qui doivent
présider a I’observation de la justice, et il annonce l'intention de faire rendre
gorge aux caids prévaricateurs». (les Almohades, p. 112).

«Celui-la est dans la vérité et suit la juste croyance qui est convaincu qu'il n'y
a de véritable Islam qu'en terre du Moghreb. Il n'y a de justice, de droit, de
foi sur la surface de la terre qu'aupres des Almohades». (Ibn Jobeir, voyages,
p- 81)

Parallelement a ce mécanisme de sécurité sociale, 1’état s'efforcait d'assurer
au citoyen des garanties juridictionnelles, par le choix rigoureux de juges
integres et le ferme contrdle exercé sur la magistrature.

Le Sultan Moulay Smail ordonna une révocation massive de tous les cadis de
la campagne, jugés inaptes.

Sion exceptait certains troubles périodiques, de caractere politique, le Maghreb
jouissait d'une vie paisible. Les tribunaux civils ou criminels avaient
rarement a intervenir dans certains centres urbains, faute de délinquance.
Mais Ia justice du Chraa souffrait d'une pénurie de juges ; les scrupuleux
doctes de la loi, se dérobaient toujours a la fonction juridictionnelle,
craignant pieusement de commettre quelque erreur judiciaire ou d'empiéter
inconsciemment sur les droits des justiciables.

«La mesure classique de contrdle qu’est l'institution de Cours d'Appel,
destinée a réviser les jugements rendus en premiere instance, ne semble pas
avoir existé au Maroc dans sa forme réguliere, alors qu'en Egypte par
exemple, ‘Amr , le premier conquérant du Nil, y établit des tribunaux
réguliers et permanents et des Cours d'Appel » (Gustave Le Bon ,Civilisation
des Arabes, p. 212).

« Les jugements des cadis n'étaient pas susceptibles d'appel, cette voie de
recours n’existant pas, faute d’une hiérarchie de juridictions. Mais, ils
pouvaient faire 1'objet de chikaya, c'est-a-dire, d’un recours au Souverain par
I'entremise du vizir Ech-chikayate. Cr recours n'avait pas pour objet de faire
examiner a nouveau l'affaire par le Sultan, mais de solliciter de ce dernier la
réunion d'Oulémas, chargés d'apprécier la valeur du recours et d'émettre un
avis sur son bien-fondé». (La France en A. Du N., Surdon, p. 213).

« C’est un Fait qu'avant le Protectorat, les cadis ne commettaient pas, aussi
largement, les abus, que 1'on a pu relever depuis, parce qu'ils n'ont plus été
freinés par les réactions du sentiment public». (La France en A. Du N - p.
214).

Mais dans la campagne ou le contr6le de la magistrature était malaisé,
certains caids se livraient a des actes d'arbitraire et de concussion. C'est
pourquoi, tardivement d'ailleurs, le Sultan, Moulay Hafid «pensait, comme le
note le Cl1 Paul Azan, dans "I'Expédition de Fes", que le meilleur moyen
consistait a leur donner des appointements». Pour multiplier les garanties et
mettre la justice sous la dépendance et le controle de la collectivité, «Le
Sultan propose, note encore le méme auteur, que la nomination des caids soit
le résultat de consultations électorales des tribus, suivies d'un examen par ses
soins, des garanties offertes par les candidats». (p.105)

Le souci éthique - qui doublait le souci hautement humanitaire de réaliser un
minimum de justice- se révélait, jusque dans le régime pénitencier. Jamais

43



'Omar I'Oméyade ne permit, par exemple, la détention en commun des
débiteurs défaillants dont le danger social est tres minime, avec les
prostitués et les criminels. A chaque catégorie, on réservait, non pas des
cellules a part, dans une maison commune, mais des prisons particulieres ; les
femmes délinquantes avaient, elles aussi, les leurs.



DROITS ET DEVOIRS DE LA FEMME

«Les femmes ont des droits équivalents a leurs obligations, conformément a
leurs usages». (S., La Vache, verset 228). Le Coran a reconnu a la femme des
capacités et des droits inconditionnels, dans toute gestion d'ordre civil,
économique ou personnel ; la femme jouit, ainsi, de la capacité et du droit
d'hériter, de donner, de 1éguer, de contracter une dette, d'acquérir, de
posséder en propre, de passer un contrat, d'attaquer en justice et d'administrer
ses biens ; elle a aussi le droit de choisir librement le compagnon de sa vie ou
d'acquiescer a un tel choix, de convoler en secondes noces, apres étre devenue
veuve ; ce dernier droit n'a été reconnu a la femme occidentale que bien
tardivement. (se référer aux versets 229 au 241 de la Sourate de la Vache et
des versets 4 a 35 et 128 de la S. des Femmes).

L'Islam reconnait a la femme le droit exclusif, dans certains secteurs afférant a la vie
conjugale, ménagere et familiale, notamment la maternité. Toute contribution
de la femme, dans le régime communautaire, demeure légitime, a condition,
toutefois, que cette contribution n'entraine aucune perturbation dans le foyer.
Sila capacité de la femme se trouve, quelque peu, limitée dans certaines
activités, telle la magistrature, c'est que la femme est, en général, plus
dominée par le sentiment que l'homme, elle est moins disposée a s'adapter
aux rigueurs que nécessitent parfois les circonstances.

Le Coran lui reconnait, en général, autant de droits que d'obligations. La
majorité des Ulémas et exégetes du Livre s'accordent a dire que tous les
versets coraniques relatifs aux devoirs et aux droits de I'homme, concernent
également la femme, sauf contre-indication formelle. C'est 1a un principe capital qui
établit fermement 1'égalité des deux sexes. «La femme - dit le Prophete - est la
sceur germaine de "hommey, c'est-a-dire son égale devant la loi. D'autre part, le
Prophete a tenu a mettre en relief la personnalité de la femme et ses droits civiques, en
acceptant solennellement son acte d'allégeance. Quant au hadith suivant (rapporté par
B.N.) : «Aucune réussite pour une nation qui éle¢ve une femme au rang de chef
d'Etat», quoique d’ordre général, il n'a trait ici qu'a un cas spécial, commenté
par le Prophete, a savoir la succession a I'empereur Khosro de sa fille, ce
qui constitue surtout une limitation du droit héréditaire de la fille, dans le régime
monarchique.

Le lien du mariage est sacré. «Quiconque se marie, s'assure la moitié de la foi ;
il doit réaliser 1'autre moitié». (hadith) La monogamie est le seul systeme qui
doit - d'apres les normes de I’Islam - s'adapter a certaines exigences. «Si vous
craignez d'étre injustes - dit le Coran - n'épousez qu'une seule femme». (S., des
femmes, verset 3) ; or, on lit, ailleurs (verset 128) : «vous ne pourrez jamais traiter
également toutes vos femmes, quand méme vous le désireriez ardemment».

Quant a la polygamie du Prophete, elle s’explique surtout, par des mobiles d'ordre
politique, qui ont incité 1’Envoyé de Dieu a ne jamais refuser des offres dans ce
domaine. Autrement, comment justifier le lien monogame du Prophete avec sa
premiere femme Khadija, qui avait atteint I'age de maturité, alors que le Prophete
était encore dans la fleur de sa jeunesse. L'homme doit a la femme respect et
sollicitude. «La femme est comparable a du verre dont il faut prendre grand

soin » : «Qu’aucun d’entre vous ne fouette sa femme - dit le Prophete comme il fouette une
esclave, puis couche avec elle, en finde journée». Un jour, le Prophete émit cet ordre formel
: «Ne frappez pas les femmesy, et ce fut, sur I'intervention d’Oma r, que cet ordre a été rendu
moins péremptoire, dans le cas d'une rébellion manifeste de la femme contre son
époux (D).

«Celui qui a le meilleur comportement envers son épouse -précise encore
le Prophete- est le meilleur des hommes». L'Envoyé de Dieu donnait le bon

45



exemple, quand il entourait ses épouses d'égards et de bienveillance. Il
engagea, un jour, une épreuve de course avec Aicha. L'Islam interdit, aussi,
au croyant de demander en mariage une femme ayant déja un autre
prétendant (S). Il interdit également les pratiques malthusiennes, c'est-a-
dire la restriction volontaire de la procréation. La femme a droit a la
maternité et le mari ne saurait 1'en priver qu'avec son consentement. Les
recettes de coquetterie sont toutes permises, sauf celles condamnées
formellement : tels les faux cheveux, le limage des dents, 1'épilation du
visage et tatouage (B.). La plénitude de la personnalité de la femme est
reconnue, en cas de guerre : «Quand la terre d'Islam est envahie - dit Ibn
Jozel (dans ses Kawanine p.144) - 1'obligation de combattre incombe a la
femme».

«La femme ne saurait obéir a son époux, en cas d'acte illé gitime». (B)

Ce hadith a été émis a l'occasion d'un ordre donné par un homme a son épouse, de
prendre une perruque ou une coiffure postiche.

«Quant a elles, elles ont des droits équivalents a leurs obligations,
conformé ment au bon usage». (S., La Vache, verset 228).

«L'épouse a droit a l'administration de son foyer »; (B) : elle s'occupe, en digne ménagere,
du soin et de l'entretien de son intérieur.

«Le Prophete a demandé a un de ses compagnons de lui céder une des plus belles
filles mekkoises, qu'il avait recue en butin, pour la rendre aux siens, en rancon d'un
groupe de musulmans emprisonnés a la Mecque ». (M.D.)

«SiI'homme accorde a son épouse le droit de prendre elle-méme les décisions, concernant
sa propre personne, ses décisions sont légalement exécutoires». (MA.)

«L'acte 1égal le plus damné par Allah est le divorce». (D)

«Tout acte de divorce est permissif (et exécutoire), sauf celui proclamé par un aliéné
(TA) ou par un homme en état de colere». (D)

«De méme, un homme grisé par le vin (hadit d'Othman Ibn “Affan) ou un mari
soupconneux». (B)

«Les femmes participaient a toute expédition militaire, avec le Prophete, notamment
pour servir les combattants, les entretenir, et transporter les martyrs a Médine ;
elles préparaient également leurs repas». (B.M)

«Le Prophete a prohibé a la femme qui avait accompli le hajj, de se raser la téte ; elle
doit seulement couper quelques poils oubrins de cheveux ...» (N), (pour conserver les
marques de sa beauté).

«L'homme aussin'est pas astreint a couper tonte sa chevelure». (B.S. Sauf N).

«Une femme enceinte est libre de convoler en secondes noces, apres le déces de son
mari, des qu'elle accouche » (S). Hadith rapporté par Oum Salama, épouse du
Prophete.

L’Imam Malik ajoute : « méme si le mari n'est pas encore inhumé », « Les femmes
ont un entendement et une religion moindres» (que 'homme).

On demanda au Prophete les raisons de ce caractere diminué dans I'état de la femme.
Le Prophete répondit, certes, en précisant que le témoignage de deux femmes
équivaut au témoignage d'un homme ; et que la diminution de sa force religieuse, est
motivée par les menstrues qui empéchent le sexe féminin d'assurer la plénitude de
son culte (D).

En effet, la f€minité a pour nature intrinseque exclusive un équilibre entre la raison et le
subconscient d'ou l'intuition chez la femme ; 'homme est ainsi plus rationnel, mais la
femme est plus équilibrée et intuitive.

«Le premier coup d'ceil sur une femme (c'est-a-dire le regard rapide spontané) est a vous
(c'est a dire qu'il n'est pas considéré comme illicite, contesté par la charia). Mais, vous
assumez une responsabilité, pleine et entiere, dans le deuxieme coup d'ceil, pointé, alors, en
connaissance de cause». (D.TA.)

«Le Prophete maudit les hommes féminisés et les femmes masculinisées qui singent
I'homme» (B.TA.D) : hadith rapporté par Ibn'Abbas.

Omar, deuxieme Khalife du Prophete, avait interdit, a une 1épreuse, de faire le hajj, Iui

46



adjoignant de demeurer, de préférence, chez elle, de peur de nuire a la santé des gens ; elle
s'isola, alors, dans son foyer : quand Omar décéda, quelqu'un lui rappela qu'elle est devenue
libre. Elle lui répondit, en véritable croyante, «qu'elle ne peut guere désobéir au Khalife
décédé, alors qu'elle lui obéissait de son vivant».

«On a parlé au Prophete d'une femme pieuse qui ne cesse de prier, mais qui nuit aux
voisins, par ses propos malsains ; il a tenu a souligner qu'elle est vouée a I'Enfer».
(A.BE.)

«Le Prophete a interdit, aux deux sexes, d'entrer dans un bain maure (public),
exceptée une accouchée ou une convalescente, il 1'a ensuite permis aux hommes,
a condition de porter une culotte». (D, TA) (hadith rapporté par Aicha)

(TA. N) citent un autre hadith ou la prohibition est doublée d'un autre interdit, a
savoir : «se mettre a une table ou le vin est servi».

«Pour la grande ablution, la femme n'est guere tenue a défaire sa chevelure ; Il
lui suffit de déverser sur sa téte trois petites poignées d'eau, en démélant

lé gerement les meches». (Hadith rapporté par Oum salami et Aicha, épouses du
Prophete)

«N'empéchez guere les femmes de fréquenter les oratoires de Dieu» (Ibn Omar).
«Safia, épouse du Prophete, a été taxée par Aicha, autre épouse du Messager
d'Allah, d'étre courte de taille. Le Prophete s'en prit a elle, fortement, pour
I'avertir de lI'envergure de sa diffamation, comparée a une goutte qui
aurait noirci tout I'Océan... ». (D.TA).

L'Islam recommande aux femmes un style d'habillement décent, de maniere a
ce qu'elles n'étalent pas leurs charmes.

«...etqu'elles ne montrent de leurs parures que ce qui en apparait, et qu'elles
rabattent leur voile sur leur poitrine». (S., La Lumiere, verset 31).

«Du temps du Prophete, la mariée, qui se dirigeait vers la demeure de son
époux, était accompagnée d'un groupe de femmes, qui animaient les
réjouissances nuptiales». (B)

Elles sont similaires aux demoiselles d"honneur d’aujourd’hui.

«Ayant vu un groupe de femmes et d'enfants, revenant d'une céré monie de
noce», le Prophete dit, en s'adressant a eux : «Vous &tes parmi ceux que j'aime
le plus » (B).

Les femmes de 1'époque antélslamique faisaient leur circumambulation
(autour de la Kaaba), toute nues ; c'est pourquoi, Allah a ordonné au croyant de
s'habiller correctement, pour toute priere a la mosquée». (M. N.)

« Celui qui maitrise sa colere ou sa fureur, alors qu'il est apte a en tirer les
conséquences, aura droit aux meilleures des "houris", dans 1'Au-dela ; et
celui qui unit une esclave par les liens du mariage sera couronné, le Jour
Dernier, par un haut insigne de dignité». (TA)

«Soyez chastes, vos épouses le seront en conséquence» : (TA) Ibn "Omar.

«Le Khalife Othman a accusé d'adultere une femme accouchée, apres six mois de
grossesse ; Ali était contre lui, se fondant sur un verset du Coran qui porte a
trente mois, I'ensemble de la période de grossesse et du sevrage ; le temps
maximum pour l'allaitement étant deux ans, six mois suffisent, alors, a une
grossesse minima». (MA)

Dans certaines législations occidentales modernes, les six mois sont retenus comme
délai minimum, en I'occurrence.

Aicha, épouse du Prophete, raconte qu'elle demeurait parfois, étendue de tout son
long, devant son époux, alors qu'il faisait sa priere. (S sauf T)

Questionnée sur le hadith attribué au Messager d'Allah : «le passage du chien, de
I'dne et de la femme est un mobile de rupture de la priere», pour répliquer, elle
évoque sa position devant son époux et condamne cette assimilation de la femme a
I'animal. Il n'est motivé, a notre sens, que par le fait que la vision de la femme
est un motif de trouble sentimental et de tentation pour I'homme.

«Une femme qui a perdu son mari (apres un départ sans aucune de ses
nouvelles), doit attendre quatre ans, suivis de la “1dda de (130) jours, avant de

47



convoler en secondes noces». (MA)

«Le repas de noce est un droit (une obligation), le premier jour; c'est une bonne
tradition, le deuxieéme jour ; mais, pour le troisieme, c'est un mauvais
attrait (destiné a frapper limaginationeta inspirer la considération)». (TA)

«Le mauvais repas, dans les festivités d'un mariage, est celui ol les riches sont
conviés et les pauvres rebutés». (B. M. MA.) «Je me suis proposé de proclamer
I'interdiction de tout acte de procréation (non espacé, c'est-a-dire le "ghila" ou la
naissance de deux €tres, a lieu consécutivement la méme année) ; je me suis,
alors, ravisé, en constatant, que ce procédé est en vigueur, chez les Romains et les
Persans». (S sauf B)

«S1 le mari s'engage, dans le contrat de mariage, a ne pas faire émigrer sa fe mme,
hors de son pays natal, il ne peut le faire que par son consentement». (TA)

«Epousez - ordonne le Prophete - la femme féconde apte a procréer». (D.N)
«La vie, en ce bas-monde, est un simple divertissement ; la meilleure jouissance
de cette vie est la femme vertueuse... (M) «J'ai en horreur I'épouse qui quitte son
foyer, se pavanant, en répétant des doléances a I'encontre de son mari», (TA)
(hadith rapporté par Oum Salama, épouse du Prophete)

«Ne frappez pas les servantes d'Allah" (les épouses) ; Omar a insufflé le contraire
au Prophete, pour raison de rébellion de certaines épouses contre leurs maris. Les
femmes se sont, alors, révoltées en se plaignant aupres des épouses du
Prophete». (D)

«Le Prophete a interdit tout monachisme ou I'homme s'abstient d'un lien nuptial
légitime». (T. A. N.)

«Quelle est la meilleure des épouses ? demanda-t-on au Prophete ; c'est,
répondit- il, celle qui le rend heureux quand il la voit , qui obéit a ses ordres et
qui ne procede guere a un acte qui lui nuit en sa personne on dans ses biens».
(N)

« Evitez toute surenchére dans les dots pour vos épouses»... le Prophéte n’a
guere recu comme dot pour ses filles, plus de douze onces (S) : hadith rapporté
par Omar (la valeur d'une once varie d'un pays a un autre. A Rome, elle valait
1/12 d'une livre, a Paris, 1/16 ; en Orient, 'once équivaut aussi a 1/12 d'un rtel)
«Le Messager d'Allah n'a jamais rien frappé de sa main, ni une femme, ni un
serviteur». (M) (Aicha).

«Ceux qui calomnient des femmes honnétes, insouciantes et cro yantes seront
maudits, en ce monde et dans la vie future ; ils subiront un terrible chatiment».
(S., La Lumiere, verset 23).

«Du temps du Prophete, les hommes et les femmes faisaient leur ablution
ensemble». (B) (ibn 'O mar).

«Le mariage dit "moutt'a" (pour le plaisir) est interdit». (B)

C’est un acte ol la femme, en l'occurrence, n'a pas les mémes droits que celle
dont le contrat de mariage comporte tous les droits et les avantages d'une union
nuptiale normale.

«Le Prophete a béni un époux veuf, ayant convolé en seconde noce, choisissant,
pour femme, une veuve qui l'aiderait a entretenir et a prendre soin de ses
enfants, issus de sa premicre épouse». (B)

«Le Prophete a interdit de tuer, dans la guerre, des femmes et des enfants»....
comme 1l a prohibé tout acte de mutilation (B) «La femme qui fait le pelerinage,
alors qu'elle est dans ses menstrues (ou regles), est autorisée a accomplir tous
les rites du Hajj, sauf la priere, la circumambulation autour de la Kaaba». (B)
«Elle peut assister, en l'occurrence, aux festivités des deux Aid (Fétes du
Ramadan et du mouton), avec les hommes».

«Le Prophete a décommandé un genre de fiancailles appelé « eschighar" qui
consiste, pour un pere, a donner sa fille en mariage, contre la fille d'un autre,
sans paiement de dot». (B)

«La dot minima que I'époux donne a 1'occasion de son mariage est une bague en
fer». (B)

48



(Il ne s'agit pas de bague de fiancailles ; la dot peut se concrétiser en une petite
bague d'or, du poids d'un noyau (de dattes), c'est a dire cinq dirhams - d'apres
Abou Obeid, le dirham équivalant a 1/2 gramme d'or.

«Contractez mariage : car la meilleure de notre communauté est celle dont la
majorité des membres sont des femmes». (B) (ibn Abbas)

«L'entrée au paradis de l'enfant est soumise a la volonté de sa mere... Le
Prophete a constamment ordonné de ne jamais rien faire, sans consulter les
parents, notamment la mere ... ». (N)

«La tante maternelle est similaire a la mere ... sois tendre et généreux pour
elle .... ». (TA)

«Le pere n'a le droit de donner sa fille en mariage, qu'elle soit pubere ou
veuve, quavec son consentement ... ». (B)

«Les épouses du Prophete faisaient leur circumambulation, autour de la Kaéba,
avec les hommes». (11)

«L'homme a le droit de voir sa future épouse, avant de contracter mariage». (B)
«La femme n'est autorisée a voyager, plus de trois nuits, qu'en compagnie
d'un parent » (B)

«Tu as des devoirs vis-a-vis de ton épouse, comme tu les as, vis-a-vis de tes
invités, donne a chacun son dii ... ». (B) «Je ne laisse, aprés ma mort - dit le Prophete -
aucun motif de trouble et de confusion, ayant plus d’impact sur les hommes, que
I'affectivité émotive des femmes » (B).

« La femme a le droit, a I'instar des hommes, de convenir de la protection de toute personne,
ainsique de ses biens». (B)

«Tenez bien compte de I'état de la jeune fille, qui est dans la fleur de son age et quiaime se
divertir». (B)

« Le Prophete a autorisé une femme a s'engager, avec les hommes, dans une bataille marine».
(B)

« La femme n'est pas tenue a supporter la civiere ou brancard d'une personne transportée au
cimetiere». (B)

(Le port des lourds fardeaux est le propre de I homme)

« Phénomene surprenant est celui de voir une tante paternelle, hériter, alors qu'elle n'a pas
droit d'hériter » (MA) : Omar.

«Le Prophete a décommandé le célibat et la castration». (B) Il s’agit de I'émasculation (pour
les hommes) et lovariectomie (pour les femmes)

« Aicha rapporte que le Prophete a dit n'avoir jamais goutté une cuisine meilleure que celle de
son épouse Safia, fille du grand chef des juifs de Médine, convertie a I'Islam». (D.N.)
«La soie (pure) et 1'or sont interdits aux hommes de ma communauté. Ils sont permis
aux femmes». (N.D. TA)

«Du temps du Prophete, c'était une femme qui procédait au nettoyage de la
mosquée». (B)

«La foi la meilleure est celle de celui qui a le meilleur caractere, et les
meilleurs d'entre vous sont ceux qui sont les meilleurs avec leurs femmes». (T)
«Une négresse, chargée de balayer la mosquée, venait de mourir, les gens ne
lui avaient pas donné grande importance. Le Prophete, remarquant son absence,
s'enquérit d'elle, on lui annonca sa mort ; il alla prier sur sa tombe». (B.M.S.)
«Un croyant ne doit guere abhorrer une croyante, car si elle lui déplait d'un
coté, elle lui plaira d'un autre». (M)

«0 ! Mon Seigneur! Je chatie durement tous ceux qui portent atteinte au droit
de l'orphelin et de la femme». (N)

«Dans une lutte sainte (Jihad), n'assassinez guere par traitrise (et perfidie), ne
tuez ni les enfants, ni les femmes, ni les vieillards, ne mutilez perso nne».
(D.N.M)

«Celui que Dieu éprouve, en lui donnant deux filles, qu'il aura bien traitées,
seront pour lui, un bouclier contre le feu de 1'Enfer». (B.M.S)

«Quand I'homme appelle sa femme a son lit, qu'elle s'y refuse et qu'il passe sa
nuit plein de colere contre elle, les Anges ne cessent de la maudire, jusqu'au

49



matin». (B.M.S)

«L'Imam Malik rapporte qu'une veuve appelée khansaa, ayant été donnée
par son pere au mariage contre son gré, était venue se plaindre au Prophete
qui résilia 1'acte de mariage». (B)

«Celui qui a eu avec une femme des rapports (en secret) et qui les divulgue par la
suite, aura, le Jour du Jugement Dernier, la position la pire aupres de Dieu». (M)

«O ! Femmes musulmanes : Qu'aucune de vous ne méprise le cadeau qu'elle fait
a sa voisine, plus minime - soit-il - que le sabot d'un agneau». (B.M.S)

Des femmes-juges dans les marchés, sont déja connues au temps d'Omar, 2eme
Khalife. Une majordome abbasside rendait des jugements, un jour par semaine.

Témoignages

«C'est aux Arabes - dit Gustave le Bon (dans la Civilisation des Arabes p. 428-
436) - que les habitants de 1'Europe emprunterent, avec les lois de la Chevalerie,
le respect galant des femmes qu'imposaient ces lois ... : L'Islamisme a relevé la
condition de la femme et nous pouvons ajouter que c'est la premiere religion
qui l'ait relevée ... : toutes les Iégislations antiques ont montré la méme dureté
pour les femmes... ; la situation lIégale de la femme mariée, telle qu'elle est
réglée par le Coran et ses commentateurs, est bien plus avantageuse que celle de la
femme européenne».

- Eva de Vitray-Mayerovitch, femme de lettres et savante, qui avait adopté
I'Islam, il y a plus de trois décennies, cita quelques principes de I'Islam, "tel
I'héritage".

«Il est vrai, dit-elle, que 1'héritage de la sceur est la moitié seulement de celui
du frere. Je me souviens qu'au début, cela m'avait horrifiée, notez bien qu'on ne
peut sortir une prescription juridique de son contexte, en la tenant en l'air, toute
seule. Il faut savoir, que dans le Droit musulman, le mariage se fait toujours,
sous le régime de la séparation des biens. Si le mari fait faillite, la femme n'est
pas tenue de contribuer. Si elle travaille, sielle recoit des héritages ou des
cadeaux, elle peut en faire ce qu'elle veut. D'une certaine facon, elle est méme
plus indépendante que 1'homme, parce que celui-ci est tenu d'entretenir sa femme, sa
sceur ou ses parents proches».

«Il serait vain - affirme Georges Rivoire - de chercher un encouragement
quelconque au culte de la femme, dans les écrits monastiques du haut Moyen
Age. La femme y est, en général, flétrie comme un esprit du mal, un €tre de
perdition. Elle est souvent comparée au diable. On se demande, méme, si elle a une ame.
Le Concile de Macon met cette question en délibération».

-Al Maqgqari a réservé, dans son Nafh At-Tib, a la poésie féminine, un long
passage, cité par Dugat dans la "Revue d'Orient". Les vingt cinq poétesses qu'il
mentionne, tenaient, selon lui, "une place éminente, dans 1'art de bien dire";
Grenade semble avoir été la cité littéraire féminine, par excellence.
L'épanouissement du génie fé minin, dans les Arts et les lettres, était dii aux larges
libertés sociales dont Jouissaient les Grenadines, d'apres Prescott (Ferdinand et Isabelle
p. 192)

La femme était admise, aussi, dans I'armée, non seulement en tant
qu'infirmiere, mais comme véritable combattante. L'historien Ibn Athir
cite Safia comme un exemple d'héroisme ; Edouard Gibn rapporte 1'anecdote
saisissante de ces femmes de Damas qui, surprises par I'ennemi, alors que leurs
maris combattaient loin de la ville, se défendirent vaillamment ; elles
maniaient, a merveille, le dispositif de guerre et battirent une trentaine de soldats
ennemis, en usant de sabres, lances et fleches. Dans un épisode de la bataille de
Yarmouk, une armée féminine, improvisée a la derniere heure, fit subir a un

50



bataillon romain, une défaite humiliante. Asmaa, fille de Yazid tua, a elle seule,
neuf soldats. On cite, d'autre part, le cas de plusieurs femmes qui ont combattu,
cOte a cOte, avec leurs maris (la mere et la sceur du Prince Oussama, lors des
Croisades en Palestine). L'exemple de Ghazala, qui mit en déroute 1'armée
omeyade d’El Hajjaj , est passé en proverbe).

Les autorités temporelles des pays chrétiens devaient consacrer la polygamie,
jusqu'au XVIIeme siecle, sion ajoutait foi au té moignage du fameux publiciste
allemand, Westermarck, grand spécialiste dans I'histoire des régimes matrimoniaux
dans le monde.

Pour Juger de l'attitude du Prophete Mohammed, vis-a-vis de la femme musulmane, force
nous est de situer le probleme dans le cadre bien limité ou €voluait le « fé minisme
» aux Ve et Vlle siecles, apres J.C. La position de I'Islam a I'égard de la femme
s'avere d'autant plus méritoire qu'il n'a pas hésité a faire éclater les régimes rigides
et iniques qui assimilaient, volontiers, le sexe faible a du vil bétail. Dans 1I'Empire
romain, la femme n'était qu'une « res ». L'Ancien et le Nouveau Testament ne
furent pas tendres pour elle, dit-on.

Le «Concile cecuménique dont la réunion coincidait avec 1'avenement de 1'Islam,
conteste a la femme, jusqu'a 1'«animus humain», la dévalant, ainsi, au rang d'étre
inférieur, qui ne peut méme pas prétendre a une vie ultérieure, dans l'au-dela.
Sous I'égide de la foi nouvelle, I'élément fé minin put reconquérir, des le début, ses
droits systé matiquement méconnus, a la fois par le monde romain et par le monde
bédouin. La femme fut élevée au rang de maitresse du foyer, jouissant pleinement,
des droits personnels et successoraux, dont elle demeura, longtemps, privée. De
simple "res" qu'elle était, bassement assimilée aux objets mobiliers, elle devint,
juridiquement, "1’égale de 'homme", selon la propre expression du Prophete, sous
la seule réserve des restrictions dues a la nature intrinseéque de son sexe.

La femme arabe sut profiter de lI'esprit libéral du législateur- musulman. Des les
premieres décennies de I'ére hé girienne, elle put s'imposer, par sa large et efficace
participation, a c6té de 'homme, dans la vie culturelle et sociale de la communauté
musulmane. Aicha, fille du 1°" Khalife et épouse du Prophete, dut étre élevée,
selon les nouveaux principes et réaliser I'idéal de la femme : a moins de 20 ans, sa
profonde érudition fit d'elle une des plus brillantes figures de 1'époque : les grands
compagnons du Prophete venaient la consulter sur les questions juridiques,
historiques, littéraires et mé me médicales. Désormais, le champ d'action culturel
de la femme s'élargit de plus en plus. Déja, Oum Ed-Derdae, donnait dans la
mosquée de Jérusalem, des cours publics, auxquels assistait I'Emir Omeyade
Soleiman ; Ech-Chafii, chef d'un des quatre rites de I’Islam, était le disciple assidu
de la célebre Noufissa, maitre de conférences au Caire. Ibn Hajar, un des célebres
imams de IIslam, sera formé avec une cinquantaine de ses condisciples, a 1'école d'Aicha
El Hambalia, ainsi qu'a celle de Zeineb, auteur des traités en Droit et en Hadith.
Dans ses ceuvres biographiques, Ibn Hajar cite plus de quinze cent femmes, parmi
lesquelles figurent des juristes et des "savantes", Assakhaoui consacre tout un
volume aux intellectuelles du XIeme siecle de 1'hégire, dont plusieurs originaires
de Fes. Assouyouty réserve sa Nozhah a la biographie de trente sept poétesses.
Ibn Assakir fut le disciple de 81 femmes "alem", ainsi qu'lbn Athir et Ed-
Dhahabi, lequel préfere la femme traditionniste qui serait - d'apres lui - plus
scrupuleuse que son collegue de sexe masculin.

Le role de la femme musulmane, politique ment et socialement limité, ne fut pas
moindre. Mais , en I’année 349 de 1'hégire, Sati —a 1’encontre de ce principe-
monta sur le trone : ce fut la premicre fois qu'une Impératrice régnait a Bagdad.
Plus tard, Chajarat Eddor se fera couronner au Caire. Dans 1'Inde musulmane du
XIIeme siecle, Radia devint reine de Delhi. Elle montait a cheval, complete ment
dévoilée (Ibn Batouta T. Il p. 22). Tourkdn Khatoun monta sur le trone de
Khorasan au XIeme siecle (Abou Fida T. III —p.148). La célebre Tan zou avait
régné, en méme temps, sur la Perse et I'Irak. La reine Delchad aurait joui, au
méme siecle, d’une grande autorité, dans les provinces irakiennes. De méme, la

51



reine Joubane dirigeait, personnellement, I'administration de soit pays. On a
signalé, a 1'époque mérinide, une femme qui aurait régné a Tlemcen. Ainsi la
doctrine de Mohammed, chastement libérale, ne tarda pas a sombrer dans une
grave stagnation, sous l'effet d’interprétations fallacieuses. L'Islam s'enlisait, peu a
peu, dans une ankylose dangereuse. Des le XVeéme siecle, par vive réaction, un
mouvement fé ministe s'esquissait, contre toute action tendant a une claustration
aveugle, de la femme arabe. Des appels a la réforme, préchaient le chaste et sage
libéralisme social instauré par I'Islam, dont les vrais principes commengaient,
alors, a s'estomper.

52



TRAVAIL ET SOLIDARITE

1 'Islam accorde une place de choix au travail, a la persévérance dans le travail
et a ’entraide mutuelle entre citoyens. Il consideére le travail comme un
capital, stimule l'activité du croyant, en préférant le musulman besogneux au
religieux diléttant, ramolli et inactif.

« Dieu aime le croyant qui exerce un métier» (TA).

« Quel est le meilleur moyen de gagner sa vie ? - demande-t-on un jour -au
Prophete - : C'est - affirme-t-il -, le travail manuel et le commerce pratiqué
avec intégrité». (A.B.E. TA).

« L’ homme n'aura que ce qu'il a gagné». (S., de L'Etoile, verset -40)

«Dieu soutient deux associés, tant que I'un ne trahit pas l'autre» ( D).

«Celui qui ramasse du bois, pour s'assurer un gagne-pain, est préférable a celui
qui s'adonne a la mendicité». (S sauf D)

«Tout acte d'un musulman qui plante un arbre ou seme un champ, pour faire
profiter un étre humain, une béte ou autre, est considéré comme aumdne». (M)
«Celui qui, par son travail, pourvoit aux besoins d'une veuve ou d'un orphelin,
est comparable a celui qui combat, dans le chemin de Dieu». (B.M.S)

«Le travail préféré du Prophete est 'acte qui dure et persiste, méme s'il est
minime..., n'accomplissez que ce que vous pouvez supporter «Soyez toujours
véridiques et optimistes» (B) : ( hadith rapporté par Aicha).

«Celui qui aura appris a pratiquer l'art du tir et qui 1'aura délaissé est un
rebelle ; il n'est pas des miens» (M)

«Deux freres vivaient du temps du Prophete ; I'un d'eux était assidu, se rendant
constamment chez le Prophete ; son fréere vaquait a son métier ; il s'en plaignait
aupres du Messager d'Allah qui lui dit : «c'est, peut €tre, griace a lui, que tu
recois ta subsistance». (T)

«S1 vous vous confiez a Allah, comme vous le devez, il vous accordera votre
subsistance, comme il le fait pour les oiseaux qui quittent leur nid le matin, le
ventre vide, pour revenir le soir, tout rassasiés» (T) ce hadith incite a 1'action,
en pleine confiance en Dieu.

«Un croyant physiquement fort est plus valable et est mieux aimé de Dieu qu'un
moumin de faible constitution» (M). Ceci implique qu'un bon croyant doit
prendre soin de sa santé et développer sa force physique, afin d'étre plus utile
a la société.

Le khalife Omar, chef d'Etat, entreprenait, chaque jour, une inspection dans
les Crétes de Médine ; il allé geait toute charge assumée par un ouvrier
quelconque, si cette charge est jugée lourde et au-dessus de ses forces» (MA).

53



MARXISME LENINISTE ET
"SOCIALISME" MOHAMMADIEN

Le Marxisme et son matérialisme historique, constituent une idéologie qu'une
auréole factice tend a embellir, au dépens de toute phénoménologie révélée. Or, en
analysant les préceptes traditionnistes sur le plan de la sociologie prolétarienne,
nous constatons que I'Islam a répondu, depuis 14 siecles, autrio élaboré par le
Marxisme, comme substrat de 1'idéologie 1éniniste. Ce trio réside dans trois
principes :

-La garantie d'un minimum vital pour la force ouvriere.

- Le nivellement des classes.

-Le labeur prolétarien considéré comme capital - travail, c'est-a-dire comme
base essentielle d'appréciation de la valeur matérielle de ce travail. L'Islam ne
s'est pas contenté d'élaborer une théorie "socialiste". Il a posé les principes
structurels d'une justice sociale, dans un contexte plus large et éminemment
plus humain.

Le Prophete a dit :

« Je suis contre tous ceux qui ne s'acquittent guere du salaire de 1'ouvrier, des
l'accomplissement de son travail».

Un autre hadith stipule que : « I'ceuvre cultuelle d'un croyant, pendant toute sa
vie, s'annihile, au cas ou il s'abstiendrait de garantir a I'ouvrier son di».

Dans un troisieme hadith, le Prophete proclame que :

«Dans les biens matériels d'un croyant, un droit essentiel est reconnu aux
pauvres, en sus de la dime canonique». L'Islam tend donc a assurer, par 1a, un
certain nivellement des classes, sans appauvrir la classe fortunée. Le 2¢ Khalife
Omar Ibn Khattab, a affirmé, en I'occurrence, son désir d'élever les nécessiteux
au rang des nantis et des fortunés. Quant au troisieme principe développé, chez
Karl Marx, dans son fameux ouvrage : le "Capital-Travail", 1l suffit de lire les
Prolégomeénes d’Ibn Khaldoun, pour relever le titre d'un chapitre intitulé : «Le
travail constitue le capital» ou il précise que ce qui est acquis par le travail
constitue le véritable capital de I'ouvrier.

54



LIBERTE ET ESCLAVAGE

L'Islam protege la liberté et encourage l'affranchissement des esclaves ; le
Prophete, tout en ménageant les traditions de son époque (traditions d'esclavage
communes a plusieurs Nations, méme des plus civilisées comme les Perses, les
Grecs et les Romains), profitait de toutes les occasions, pour dé montrer aux
fideles le caractere sacré de la liberté. Il s'ingéniait a résorber cet esclavage,
alors que plus d'un tiers des Nations Modernes refusent, encore aujourd'hui,
d'adhérer a la Convention Internationale sur son abolition. Il multipliait les
chances de cet affranchissement qui devient obligatoire, quand le maftre use
de violence a 1'égard de son domestique (M.D). Un maitre ne devait jamais se
prendre pour seigneur et considérer les serviteurs comme des esclaves. 11
devait manger a la méme table qu'eux (B.M.D). Le Khalife Omar, s'adressant
un jour a ceux qui prenaient plaisir a subjuguer les hommes, leur dit :
«Pourquoi donc imposer votre joug a des hommes nés libres !».

L'esclave tel qu'il est concu en Islam est un fait de guerre ; le véritable esclave est
le prisonnier de guerre ; toute traite, en dehors de ce principe, demeure illégale,
quoiqu'elle ft pratiquée, de tous temps, en terre d'Islam, contrairement a ces
prescriptions.

«Un maitre qui frappe son esclave ou le gifle est tenu a 1'affranchir : c'est le seul
moyen de se racheter» (M.D).

«Combien de fois, serai-je tenu a pardonner a un serviteur ? demanda-t-on au
Prophete ?

Pardonnez-1lui, répondit-il soixante dix fois, chaque jour» (D.T) Ibn'Omar.

(Le nombre soixante-dix n'est qu'un symbole pour un plus grand nombre
possible. Il est souvent employé par le Prophete dans des cas pareils).

«Un maitre qui attaque son esclave, par diffamation, alors qu'il est innocent,
sera chatié le Jour du Jugement Dernier». (B.M.D.T)

«Pourquoi n'a-t-1l pas franchi l'obstacle... Veux-tusavoir quel est cet obstacle?
C'est l'affranchissement d'un étre humain». (S., El Balade, versets 11 et 13)

Le Prophete acquiesce a un affranchissement accompli par un de ses compagnons,
avant d'adopter I'lslam ; «c'est Ia - dit-il - un bien acquis qui s'ajoute a ceux pratiqués,
sous 1'égide de I'lslam» (B).

Témoignages

L’esclave au Maroc et dans le monde musulman, vivait dans une situation enviable
qui n'a rien de similaire, avec la situation faite au serf en Europe ; mais, n'empéche
que I'Islam favorisait sa libération. Parlant de I'esclave dans les pays de I'Islam,
Gustave Le Bon dit : «L'esclave est plus prés de son maitre qu'un domestique, chez
nous .... En Egypte les esclaves qui veulent leur liberté peuvent I'obtenir par une
simple déclaration, faite devant un juge, et, cependant, n'usent presque jamais de ce
droit». EBERS dit «que le sort de I'esclave, chez les peuples attachés a 1'Islam, doit étre
qualifié de relativement agréable». Pour Charmes, «l'esclavage en Egypte est une
chose sidouce, sinaturelle, si utile et si féconde, que sa disparition complete y
serait un vrai malheur». Lady Blunt dit dans sa (Relation de voyage au Nejd) : «Il
est notoire que parmi les Arabes, les esclaves sont des enfants gatés, plutdt que des
serviteurs». (Civilisation des Arabes, p. 398). S'il lui (a I'esclave) arrive de
rencontrer un mafitre cruel, il n'a qu'a le faire savoir au vizir ; le plus souvent, il
s'enfuit et se réfugie dans une mosquée ; il est, alors, fort bien protégé et son

55



propriétaire recoit I'ordre immédiat de le vendre ("Dans l'intimité du Sultan" p. 231).
«Les esclaves marocains ne tiennent nullement a une liberté dont ils ne sauraient
que faire ; bien logés, bien nourris, bien traités chez leurs maftres, ils finissent par
se considérer comme faisant partie de la famille qu'ils servent. Leur
affranchissement devient, aussitdt, pour eux, une source d'ennuis, de danger réel.
(Moulieras, le Maroc Inconnu T. II p. 63-64)

56



MEDICATION ET PREVENTION

«Le Prophete avait dépéché un médecin aupres de son compagnon Obay Ibn Ka'b,
pour lui couper une artere». (D)

«La pire des morts est celle qui survient, malgré la médication» (TA)

«A tout mal, un médicament (curatif ou préventif) ; prenez soin de vous- mémes,
sans jamais user d'un moyen thérapeutique illicite». (D)

«Seule la vieillesse est incurable» (D.T.) ; le lait de la vache est efficace : buvez-
le ; c'est la pulpe de toutes les plantes (BE) ; «Ne prenez pas de médicament,
tant que votre corps supporte le mal». (T) (on risque, alors, une accoutumance ou
une intoxication exogene par exces de médicaments).

«Le grain de nigelle guérit de tous les maux, a I'exception de la mort». (B.M.T)

Le Laboratoire Médical de la Gendarmerie Royale a Rabat, a analysé ce produit et
remarqua bien son effet thérapeutique sur plusieurs maladies, notamment
I'hypertension.

«La datte de Médine, dite "Ajwa" est une médication efficace» (M). Prenez-en,
sept pieces, chaque matin ; vous serez immunisés, ce jour la, contre le poison et la
sorcellerie. «Ne mangez pas de datte, en cas d'ophtalmie» (Qazouini). «Celui qui
boit a jeun le matin, se voit diminuer son énergie physique». (TA)

«Pansez votre blessure et passez la main dessus, en guise d'ablution, sans
I'humecter par l'eau».

«Ne vous tuez pas, Allah est Clément» (M.F.)

«La chair ovine est nuisible a la santé, le lait de mouton ou des ovidés est un
agent thérapeutique». (TA)

«De la cendre, résidu pulvérisant, d'un morceau de natte briilé, passé sur une
blessure, en arréte le saignement». (B.

«Usez du noir d'antimoine : il clarifie la vision et fait pousser les cheveux ; c'est la
meilleure thérapeutique ophtalmologique» (Razine).

«Le prophete avait un tube d'antimoine ; il en usait, chaque nuit, trois prises pour
chaque il ». (TA)

«Siune mouche vient voltiger a fleur d'une boisson, rincez la toute entiere ; car 1'une de
ses deux ailes comporte des élé ments malsains, qu'elle met toujours en avant, pour
se protéger ; l'autre aile étant saine, les deux se neutralisent». (B. D)

(Un Congres Médical qui a tenu ses assises a Londres, en 1930, a pu déceler, par
analyse des élé ments chimiques de chaque aile, ce caracteére neutralisant).

«Quand le prophete désirait manger ou boire, il se lavait, d'abord, les mains». (B.
S) : hadith rapporté par Aicha

«Toute calamité, ou maladie ou chagrin est une rancon, par laquelle Allah rachete
les péchés et les fautes de 1'homme, c'est a dire qu'il lui accorde le pardon pour
tous ses méfaits». (B. M. T)

I1 faut s'armer de patience et de sang froid, dans le premier choc». (B.M.D.T.)

« C’est a dire devoir supporter ce qui est pénible, avec calme, dés le moment ou
survient le supplice).

En parlant des pestes, le Prophete affirme : «si la peste sévit dans un pays, n'y allez
pas ; et si vous y étes, n'en sortez pas».

(C’est un hadith précurseur de ce qu'on appelle aujourd'hui la quarantaine, c'est-a-
dire un isolement imposé a une personne provenant d'un pays ou sévissent
certaines maladies contagieuses).

« On ne doit rendre visite a un malade qu'a 1'échéance de trois Journées»
(Kazouiny : hadith rapporté par Anass).

«Le visiteur est dans l'obligeance de chercher a réaliser le désir du malade, en lui
assurant ses veeux» (Kazouiny : Ibn “Abbas).

«Le Prophete a ordonné la circoncision a un converti, méme a I'age de quatre
vingt ans». (A.T.D)

57



«Ne contraignez guere vos malades a manger et a boire, Allah se charge de leur
subsistance». (TA)

Le Prophete a ordonné a son gendre Ali Ibn Abi Taleb de s'astreindre a un régime
alimentaire, telle une infusion d'orge, tant qu'il est en état de convalescence...,
c'est plus efficace... (TA).

«Nous avions I'habitude de nous laver les mains, aprés avoir touché un lépreux».
(TA) : hadith d'Ibn Messaoud.

«En cas de guerre, le Prophete placait une tente pour recevoir les malades». (B)
«Quand le Prophete avait mal aux pieds, il ne les lavait pas en ablution». (B)
«Libérez le prisonnier (de guerre), donnez a manger au pauvre et rendez visite aux
malades». (B)

«I1 est deux bienfaits que beaucoup de gens n'apprécient guere a leur juste valeur :
la santé et le loisir». (B)

«Du temps du prophete, les maisons d'habitation n'étaient pas pourvues d'un lieu
d'aisances (WC) ; les épouses du Prophete allaient faire leurs petits besoins (déféquer), la
nuit, 2 deux mille de Médine». (B) (Est-ce par souci écologique ?)

«Casser (par dissection) I'os d'un homme mort est similaire au méme acte procédé
sur le corps d'un vivant» (MA) :( hadith de Aicha).

- Un jour, le prophete ordonna a une personne quirota, en sa présence, d'épargner
aux gens les effets (malsains) de son rot» (T).

«Un serviteur malade ou en voyage, recoit d'Allah la méme prime, pour tout ce
qu'il faisait, quand il était chez lui et en bonne santé» (B).

«Ceux qui ont été retenus par la maladie, de participer a une expédition sainte,
sont similaires a ceux qui ont combattu effectivement ... » (B. M. S).

«Le Prophete a décommandé aux croyants de faire leurs besoins sur le chemin
pratiqué par les gens ou dans leurs sites ombragés». (M.D) : rapporté par Abou
Horéira.

«S1un chien s'abreuve dans un de vos récipients, lavez sept fois ce récipient» (B).
«Dans une autre variante : ... le septieme nettoyage sera fait avec de la terre. La
médecine moderne recommande aujourd’hui une sorte de pénicilline a base
d'antibiotique contre la rage. Dans le cas du hadith, le chien risque d'étre
enragé et I'emploide 'humus est obligatoire.

Il s'agit alors, pour le Prophete, d'un acide humique gris, fortement lié aux
minéraux du sol.

Dans un autre hadith, rapporté par Boukhari, ou, peut-étre, le chien n'est pas
atteint de rage, ce lavage n'est pas recommandé.

« Sidans vos remedes, il peut y avoir quelque chose de bénéfique, ce sera dans
une cautérisation et une saignée, mais je n'aime pas me cautériser » (M). Une
autre version ajoute « ... une prise de miel».

Témoignages

« Au Maroc, un traitement prophylactique contre la rage est signalé par
Moulieras » (T. Il p. 299).

«Les maréchaux-ferrants pratiquent toujours plus ou moins la médecine
vétérinaire, comme en Europe».

On saisit aisé ment I'importance de telles institutions, en constatant que 1'Europe
était encore au stade de la médecine charlataniste et cabalistique ; ' Eglise
réprouvait, alors, toute médication, comme étant un défi a Dieu qui punissait par
le mal physique. Cette ere dite "de la foi" ne prit effectivement fin qu'au début
du XIle siecle, sous l'influence de la Civilisation Andalouse qui était, alors, en
plein épanouissement. Il est vrai que, pendant les derniers si¢cles, le Maghreb lui-
méme a failli revenir a ce stade, sous l'influence néfaste d'nue religiosité

58



dégénérée ; mais cette marque d'ankylose ne fut qu'un des aspects de cette
régression, souvent superficielle, a laquelle les grandes civilisations devaient
fatalement s'exposer.

Le Maghreb a connu depuis, toute une lignée de médecins dont quelques-uns avaient
une réputation universelle, Ibn Tofeil et Ibn Roshd devaient jouer, successivement,
le role de médecins officiels, de la Cour Almohade ; Averroes fut, le premier, bien avant
William Harvey , a analyser, dans ses " Colliget ", le mécanisme de la circulation du sang.
(Se référer a notre étude sur «l'enseignement comparé de la médecine au Maghreb et au reste
du monde Arabo-Islamique, durant un millier d'années», dans «Concepts et Préceptes de
I'Islam», publié a Rabat, 1995).

L'ceuvre entreprise dans le vieux Maghreb, en vue de protéger 'hygicne et la santé publique,
loin d'étre idéale, n'était cependant pas négligeable, pour I'époque. Un maristan était fondé,
pour la premiere fois a Marrakech, sous les Almohades. D'apres l'auteur contemporain du
"Moojib", il aurait constitué un véritable hopital, digne des hopitaux d'Orient, qui furent les
seuls a présenter, a cette époque, les garanties requises. Doté d'un personnel qualifié, de
médecins réputés, d'un magasin pharmaceutique a jour, il s'érigeait au milieu d’un parc
florissant, sillonné de ruisseaux limpides, dont 1'éternel et paisible murmure était, parfois,
entrecoupé de gazouillements mélodieux. Au milieu d'un site aussi ensorcelant, les malades
jouissent d'un confort, d'autant plus varié qu'ils avaient a leur disposition, un costume pour le
jour, un autre pour la nuit, variant, selon les saisons. En quittant I'hdpital, le convalescent,
traité gratis, recevait une allocation qui lui permettait de subvenir a ses besoins, en
attendant de reprendre ses forces.

Parlant de cet hopital, Abdelwahid El Merrakchi dit que Youssef «commenga par choisir un
vaste emplacement dans la partie plane de la ville, il y fit planter toutes sortes d'arbres
d’agréments et d'arbres fruitiers, I'eau y fut amenée en abondance et autour de toutes les
chambres, sans préjudice de quatre bassins situés au centre de I'établissement et dont le
principal était en marbre. Une rente quotidienne de trente dinars fut assignée, pour la
nourriture proprement dite, indépendamment des remedes, drogues, onguents et collyres,
provisions de vétements de jour et de nuit, d'été et d'hiver pour les malades. Apres sa guérison,
le pauvre recevait une somme pour vivre jusqu'au moment ol il pourrait se suffire. Tout
étranger tombé malade a Marrakech y était porté et soigné, jusqu'a son rétablissement. Tous
les vendredis, le prince, apres la priere, s'y rendait a cheval, pour visiter les malades et
prendre des nouvelles de chacun ...» (Millet - Les Almohades 1928, p. 130).

« Cet hopital "non seulement, dit Millet, laissait bien loin, derriere lui, les maladreries et les
hotel-Dieu de notre Europe chrétienne, mais ferait encore honte aujourd'hui aux tristes
hopitaux de la ville de Paris». (Ibid. pp. 129-130)

D’autres hdpitaux, pourvus des mémes dotations et des mémes médecins et infirmiers
salariés, ont été édifiés par le Mérinide Yacoub (Eddhakira p. 100).

Les lépreux étaient parqués, au Maroc, dans un village spécial appelé "hara". «Ilse compose
d'une dizaine de "nouala", entourés d'un mur en pierres seches ; il ne doit pas y avoir, 1a,
plus d'une quarantaine de personnes. Chaque fois que l'on constate, dans la tribu, qu'un
individu est atteint de la lepre, ou de quelque maladie analogue, on l'oblige a aller vivre au
"hara "; s'il résiste, on le dénonce au caid qui le contraint.

Comme a Marrakech, les €preux sont voilés et portent un chapeau a larges bords, nommé
"taraza" ; il y avait un "hara"a Mazagan » (Marrakech, Doutté, fasc. ler. p. 241).

«Derriere les remparts de Fez, et, depuis Idriss II, habitaient les malades, afin que leurs odeurs
soient emportées par les vents de 'Ouest qui dominent Fez (sans passer sur la ville), et, pour
que ces malades ne se servent de I'eau, qu'apres sa sortie de la ville, et qu'il n'y ait, 13, aucun
danger pour Fez» (Zahrat Al As, p. 52)

La propreté, autre mesure préventive contre les maladies, fait partie du dogme méme de
I'Islam. Parlant du Sud, Doutté affirme que la propreté «n'est pas un vain mot dans les
Doukkala qui se distinguent, entre toutes les tribus du Haouz, par les soins qu'ils donnent a
leur personne ; on les voit continuellement en train de se laver. Il y a, sans doute, beaucoup
de peuples civilisés dont on ne pourrait pas en dire autant». (Ibid. p. 242)

«En 1760, quelques personnes (en Espagne) ayant timidement proposé de déblayer les rues
de Madrid des immondices dont elles étaient pleines et qui infectaient la ville, le corps

59



médical protesta avec énergie, alléguant que leurs peres, hommes sages sachant ce qu’ils
faisaient, ayant vécu dans I’ordure, on pouvait bien continuer a y vivre ».

60



LA PRIERE

«Dis a Mes serviteurs croyants de s'acquitter de la pricre, de faire 'aumdne
secréte ou publique, avec les biens que Nous leur avons accordés, avant que
vienne le Jour ot il n'y aura plus, ni rachat, ni amitié». (S., Abraham, verset 31)

«O! Vous qui croyez. Inclinez-vous, prosternez-vous, adorez Notre Seigneur,
faites le bien.

Peut-€tre, serez-vous heureux». (S., Le Pelerinage, verset 77)

«Une veillée en oraison (priere) élimine du corps tout mal biologique». (T)

« Un tel - a-t-on dit au Prophete - prie pendant la nuit ; quand il se leve le matin,
il se met a commettre des vols». «Le Prophete répondit que son acte cultuel
I'empéchera de perpétrer un tel délit». (A. B. E.)

«La priere surérogatoire, accomplie par le croyant, chez lui, est meille ure que
celle faite, par lui, dans ma mosquée» (c'est-a-dire a Médine). (D.T)

«Pensez encore a Dieu debout, assis ou couchés, lorsque vous avez achevé la
priere. Acquittez-vous de la priere, quand vous €tes en sécurité, la priere est
prescrite aux croyants a des moments déterminés». (S., Les Femmes, verset 103)
«Le Prophete a prohibé a I'imam qui préside une priere de se tenir sur une plate-
forme surélevée, alors que son assistance prie sur un plan inférieur». (D) :
hadith de 'Ammar.

«Une veillée de surveillance d'un garde-cOte prime sa priere pratiquée,
pendant un millier d'années, au milieu de sa famille». (Mausily) : Anass.

Ce hadith est corroboré par un autre, rapporté par N. et T., a propos de celui qui
lutte sur le chemin de Dieu.

«La priere, apres le 'Asr, est prohibée, jusqu'au coucher du soleil». (B.M.S) sauf.
MA) : hadith d’Ibn 'Abbas.

Cette derniere phase de la journée est censée étre le moment approprié pour les ceuvres
temporelles (d'ou 'animation des marchés a cette heure, dans le monde
musulman).

«Vous €tes censés €tre en pricre, aussi longtemps que vous attendez I'heure 1égale» (B.M.N)
: hadith de Anas.

«Vous pouvez faire votre priere, chaussés de vos souliers» (sandales, pantoufles ou bottes)
(D)

«Quand le Prophete est en voyage, il accomplit ses prieres surérogatoires sur le dos de sa
monture». (ILS)

«Sile diner est servi, au moment méme ou la priere du 'Ichaa est proclamée, commencez par
le ‘achda (diner) ; ne vous brusquez guere, "mangez sans précipitation". (S. sauf N) hadith
rapporté par Ibn 'Omar.

«Quand le Prophete faisait sa priere, il portait sur son dos sa petite fille Oumama, fille de
Zeineb et d'Abou El-'Ass, il la déposait a I'état du "roukou'" et "soujoud", puis la portait, de
nouveau, lorsqu'il se remettait debout. (S. sauf T)

«Ne fermez pas les yeux, quand vous faites la priere». (T)

«Allah honora le serment d'un individu, mal peigné, aux cheveux hérissés, que les gens
repoussaient». (Il était pieux). (M)

«Le Prophete demeurait, un instant, sur place, aprés avoir accompli sa priere, jusqu'au
départ des femmes ». (B.N.D)

«Les participants a une priere collective sont incités a mettre de I'ordre dans leur rang».
(M.N.D)

« Le croyant, atteint d'hé morroides, est autorisé a faire sa pricre, assis ou étendu sur le
cOté». (B.S) : rapporté par Ibn Hogein .

« le Prophete, ayant atteint un certain age, accomplissait ses rites, assis». (S., hadith Aicha)
«Quand 1l fait froid ou qu'il pleut, en voyage, priez dans votre foyer». (S., sauf T)

«Toute priere collective présidée par un homme, contre le gré des participants, est rejetée
par Allah» (D).

61



« Allah aime la douceur et la tendresse, en toute chose» (B) (hadith rapporté par Aicha).
«S1ivous sentez le sommeil, durant votre priere, dormez, puis reprenez la priere, quand vous
serez reposés» (S).

«Pas de priere en présence du repas, ni au moment ou I homme ressent la nécessité de faire
ses besoins naturels», (uriner ou déféquer) (M.D).

«Mieux vaut espacer un peu les pieds, dans la priere». (N)

«Si le croyant malade ne se sent pas apte a toucher le sol par son front, au cours de la priere,
il peut accomplir sonrite par gestes allusifs» (MA).

«Les hypocrites cherchent a tromper Dieu, mais c'est Lui qui les trompe.

Lorsqu'ils se levent pour la priere, ils se levent insouciants, pour étre vus des hommes et ils
ne pensent guere a Dieu». (S., Les Femmes, verset 142).

«Les anges n'entrent pas dans un lieu ou figure un portrait»

«Tout ce qui peut distraire le croyant qui prie Allah, doit étre éliminé» (MA. S.).

«Allah pardonne les péchés de celui qui fait le pelerinage ou la COmra) a la Mecque, apres
avoir rendu visite a la Mosquée Alaqgsa, a Jérusalem...» (D).

«Les frais dépensés dans le Hajj (pelerinage), sont compensés, comme toute démarche sur le
chemin de Dieu, sept cents fois». (A.T.)

«Le prophete Sidna Mohammed - qu' Allah le salue et le bénisse - est demeuré, neufans
consécutifs, sans faire le pelerinage». (M.D.N)

C'était, sans doute, pour bien marquer, le caractere obligatoire du (Hajj), une fois dans la
vie).

«La Kaaba n'est pas unrefuge et un asile pour les infideles, les désobéissants, les assassins
et quiconque aura perpétré un délit ou un crime». (B.M.T.N)

«L’eaude Zamzam" (a la Mecque) est la meilleure des eaux sur terre ; c'est un grand

€l ment nutritif et un efficace facteur de guérison». (AT)

«La femme ne refait guere ses prieres qu'elle a cessé d'accomplir, pendant les regles». (B)
«La priere obligatoire est écourtée a moitié (deux rak'a au lieu de quatre), dans tout voyage
ou le trajet dépasse quatre "bouroud" ou seize "farsakh" (B) (Le farsakh équivaut a six
kilometres)

«Le prophete faisait sa priecre dans une étable ovine», (considérée comme canoniquement
pure) (B).

«Le Prophete passait la main sur ses souliers, en guise de lavage des pieds, dans des
situations normales, a une seule condition de s'étre chaussé, apres ablution» (B).

«Le Prophete a interdit au croyant de faire sa priere, le corps nu» (B).

« Pour faire sa priere un croyant est autorisé a utiliser le "tayamoum" au cas ou il ne
trouverait pas d'eau, ou si, étant malade, il craint lemploi de Ieau dans son ablution». (B).
«I1 peut s'abstenir, en cas de pénurie, d'utiliser I'eau, ou, s'il n'en possede qu'une quantité
infime, craignant, alors, de s'exposer a la soif». (B)

« En cas de priere collective, allez doucement, pour rejoindre les prieurs, en dignité, sans
vous presser» (B).

« La prime accordée par Allah a une priere collective dépasse de vingt sept degrés, toute
priere individuelle» (B).

«S1i, dans une priere collective, tous les participants sont égaux, ils seront présidés par le
plus 4gé (1'ainé)» (B).

«Celui qui préside une priere doit I'écourter, en tenant compte de I'état de ceux qui
sont faibles, malades ou vieillards» (B. S.). «S'ilest seul, qu'il la rallonge, tant qu'il veut»
(B).

«Les compagnons du Prophete étaient autorisés a édifier une mosquée dans leur foyer».
«Abou Bakr, premier Khalife, avait construit un petit oratoire, dans la cour de son foyer».
(B)

«Le Prophete faisait sa priere, (dans les champs), pres de son chameau» (B) (Hadith
d'Omar).

«Le Prophete faisait sa priere du Fajr (I' Aube), accompagné par des femmes, enveloppées
dans leurs "mourofit" (sorte de haik) ; elles revenaient chez elles au crépuscule, sans qu'elles
fussent connues personnellement» (B) (Aicha).

«Le Prophete incitait ceux qui avaient mangé de l'oignon ou de lail, a ne pas approcher la

62



mosquée» (B).

« Le croyant doit, chaque Joumou'a (vendredi), prendre le bain, se parfumer, avant d'aller a
la mosquée» (B) ; il doit prendre ses meilleurs habits, et se nettoyer la denture et les
gencives, par le "siwak" (B).

«Le Prophete procédait a une pricre, en cas d'éclipse du soleil». (B)

«Celui qui édifie une mosquée, par amour de Dieu, Allah lui édifiera un oratoire similaire au
Paradis» (B).

«Le Prophete dit : Allah m'a ordonné de me prosterner, dans ma priere, touchant le sol, par
sept os : le front, les mains, les genoux, les bouts des pieds». (B)

«Celui qui préside une priere collective doit inciter les gens a se disposer en bon ordre ...

Un désordre dans la priere est considérée comme une infraction».

«En terminant sa priere, le prophete tournait le visage vers les compagnons, qui avaient
participé a la priere collective». (B)

«Chaque fois que le Prophete était de retour d'un voyage, il se dirigeait vers la mosquée,
pour accomplir une petite priere, avant de rentrer chez lui». (B)

«Les compagnons du Prophete procédaient, dans le lieu saint de Mina, a la dilapidation
canonique, quand le soleil disparait». (B) (ce n'est pas sous les coups du soleil).

«Celui qui oublie de faire sa priere, doit 'accomplir au moment ou il se la rappelle ; c'est,
pour ce cas, le moment optimal». (B)

«Ceux qui participent a une priere collective doivent prononcer, ensemble, le mot "amen"».
(B). C'est un mot hébreu signifiant "qu'il soit ainsi" qui termine la priere chez les Chrétiens
et les Juifs.

«Quand le Prophete était malade, il se dispensait de sa veillée de priere». (B)
«Accomplissez quelques unes de vos prieres - dit le Prophete -dans votre foyer ; mais n'en
faites guere au cimetiere». (B)

« Le Prophete priait, les pieds dans ses souliers». (B) (hadith d'Anass)

«La priere est décommandée dans les cimetieres». (B)

« Le Prophete faisait, parfois, sa priere, dans une synagogue, sauf s'il y en a des portraits».
(B)

«Les compagnons du Prophete faisaient leur priere, assis, quand ils sont en mer, sur un
bateau ; ils pourraient la faire, debout, (s'ils ne craignaient pas le mal de mer)». (B)

«Le prophete a fait sa priere sur une natte, dans une maison ou il a été invité. La natte était
siancienne qu'elle est devenue noiratre ; le Prophete 1'imbiba 1égerement d'eau, avant de
faire sa pricre». (B)

«Anass a fait sa priere sur son lit, se fiant a un hadith rapporté par Aicha, ouelle a parlé du
lit nuptial» (13).

«Quand il faisait tres chaud, les compagnons du Prophete se prosternaient au cours de leur
priere, posant le front sur un ruban ou un autre tissu, les mains cachées dans leurs poches ...
» (B)

«Le Prophete s'orientait toujours vers la gibla (la Kadba), méme en dehors de la priere». (B)
«On ne doit guere choisir le moment qui précede le coucher du soleil, pour faire sa priere)»
(B).

Le khalife Omar interdisait le Tawaf autour de la Kaaba, qui est une sorte de priere, entre le
dhor et le “asr, précisant que c'est une heure ou 'homme doit vaquer a ses occupations ; c'est
a cette heure ou se tiennent normalement les ventes aux encheres dans les cit€s musulmanes.
«En cas de chaleur ardente, la priere du dhor est différée, jusqu'au moment ou la
température sera moins élevée» (la priere du dhor est celle pratiquée a la mi-journée ou
midi). (C'est pourquoi, cette priere est faite, deux fois dans des mosquées différentes, chaque
groupe pouvant la faire a I'heure qui lui convient).

«Quand les hommes se mettent en rang, dans une priere collective, la femme constitue, pour
elle seule, unrang propre ... ». (B)

«Un homme en état de priere, ne doit guere lever les yeux, vers le ciel ; il risque de perdre sa
vision ».... (B)

A sonentrée, un jour, a la mosquée, Le Prophete avait vu une corde étendue, entre deux
colonnes ; s'informant sur la raison de ce fait, on lui répondit que cette corde y a été placée
par son épouse Zainab, pour s'y attacher, au cas ou elle se sentirait saisie par le sommeil ; le

63



Prophete ordonna, alors, de l'enlever en disant : «quiconque fait sa priere doit la poursuivre,
tant qu'il est disposé a le faire, sinon, il doit se reposer» (B).

«Quand celui qui préside une priere collective commet une faute liturgique, les hommes qui
y participent le lui rappellent, en disant "subhan Allah" (Allah seul est infaillible) et les
femmes en claquant les mains ».... (B).

«Dans son discours a Arafat, le Prophete a dit - d'apres Ibn “Abbas ; "celui qui ne trouve
guere d'"izar», pour se vetir canoniquement, est autorisé a prendre un siroual” (sorte de
pantalon ou culotte) ; s'il ne dispose pas de sandales (na'1) qu'il chausse des souliers "khouf
"» (11).

«Personne ne doit répondre aux salutations, quand il est en priere». (B)

«Celui qui fait la priere, peut se permettre un geste allusif, en cas de force majeure». (B)

« Lorsque tu te mets au lit pour dormir, fais tes ablutions, comme pour la priere, étends-toi
sur le coté droit et dis : "Seigneur Dieu ! Je Te confié mon ame, Je dirige mon visage vers
toi!" (B)

«Personne n'a le droit de présider la priere, dans son propre foyer, ni se donner la place
d'honneur, chez quelqu'un, sans son autorisation». (M)

«Ordonnez a vos enfants de faire la priere a 'age de sept ans frappez-les, s'ils s'en
abstiennent, apres avoir atteint dix ans ; ne les faites pas coucher dans le méme lit». (D)
«Celui qui s'adresse a un sorcier, pour l'interroger sur quelque chose et croit a ce qu'il luidit,
voit rejetée sa priere au visage, durant quarante jours». (M)

«La piété filiale, avec la priere a son heure déterminée et le combat au service de Dieu, sont
les ceuvres préférées d'Allah». (B. M. S.)

«Ne sois pas comme celui qui, ayant pris 1'habitude de veiller ses nuits (en priere et lecture
du Coran), met fin a cette pratique». (B. M. S)

«Quand vous vous réveillez, lavez-vous les mains, avant de les introduire dans le
récipient d'ablution ; vous ne savez guere oll vos mains avaient erré, lors de
votre sommeil». (B) (Abou Horéira)

«Ordonne a ta famille de faire la priere et pratique - la, avec endurance». (S., de
Taha, verset 132)

«Le Prophete poursuivait ses prieres, la nuit, jusqu'a se fendre la peau de ses pieds».
«Pourquoi, fais-tu tout cela, lui demanda-t-on, alors qu'Allah t'a tout pardonné
(tes péchés du passé et de I'avenir)». Il dit : «n'ai-je pas le devoir de me
comporter en serviteur reconnaissant ? » (B. M)

«Le Prophete interdisait formellement de passer devant quiconque faisait sa priere».
«Le "soujoud" d'hommage rendu a Allah a ét€ pratiqué par le Prophete, chaque fois
qu'il recevait une bonne nouvelle qui le rendait heureux » (T. D.)

Les compagnons du Prophete étaient incités a faire leur priere obligatoire, chacun dans
son foyer, en cas de pluie». (B)

Témoignages

D'apres le Dr. Farel Azouni (neurologue de 1'Université Américaine) : «La priere des
musulmans, avec ce qu'elle comporte comme mouvements de génuflexion et de
prosternations, fortifie les muscles dorsaux et assouplit les mouvements de la colonne
vertébrale, surtout si la personne commence a la faire, des le bas age. Elle produit une
protection des maladies dues a une faiblesse de la musculature vertébrale et qui
causent des atteintes des racines nerveuses responsables de douleurs atroces et de
contractures musculaires. Des physiothérapeutes préconisent des mouve ments, pour la
fortification de la musculature dorsale inférieure, re ssemblant a certains mouveme nts
de la priere».

A. Carrel (1873-1945) évoque 1'effet de la priere en disant : «L.a priere agit sur I'esprit
et sur le corps, d'une maniere qui semble dépendre de sa qualité, de son intensité et de
sa fréquence ... Méme, quand la priere est de faible valeur et consiste, surtout, en la

64



récitation machinale de formules, elle exerce un effet sur le comportement. Elle
fortifie, a la fois, le sens du sacré et le sens moral. Les milieux ou 1'on prie se
caractérisent par une certaine persistance du sentiment du devoir et de la
responsabilité, par moins de jalousie et de méchanceté, par quelque bonté a 1'égard des
autres. Il parait démontré que, a égalité de développement intellectuel, le caractere et
la valeur morale sont plus élevés, chez les individus qui prient, mé me de facon
médiocre, que chez ceux qui ne prient pas. Quand la priere est habituelle et vraiment
fervente, son influence devient tres claire. Elle est un peu comparable a celle d'une
glande a sécrétion interne, telle que la glande thyroide ou la glande surrénale, par
exemple. Elle consiste en une sorte de transformation mentale et organique. Cette
transformation s'opere de facon progressive. On dirait que dans la profondeur de la
conscience, une flamme s'allume. L'homme se voit tel qu'il est. Il découvre son
égoisme, sa cupidité, ses erreurs de jugement, son orgueil ... peu a peu, il se produit un
apaisement intérieur, une harmonie des activités nerveuses et morales, une plus grande
endurance, a 1'égard de la pauvreté, de la calomnie .... ».

65



LE JEONE

«La femme enceinte ou celle qui allaite ne doivent guere jelner, si elles ont peur

pour leurs bébés». (S)
«Un jeline volontaire peut étre rompu, pour des raisons tels un banquet ou une
simple invitation a un repas. Cette journée doit €tre compensée par un autre jour
de l'année». (MA.T.D).)
«Les compagnons du Prophete rompaient, parfois, leur jeline, si au cours de la
journée, on leur présentait une boisson ou un mets exquis». (B)
«Celui qui boit ou mange, en plein Ramadan, par oubli ou inadvertance, n'aura
pas a refaire le jeline ; c'est un don généreux d' Allah ». (T)
« Allah rejette tout jeline pratiqué par un faux témoin, auteur d'une déposition
mensongere». (B.D.T)
«Jelner trois jours, chaque mois, équivaut a un jetline a vie (c'est-a-dire un jeline
pendant l'ensemble des jours de I’année), (MF) (rapporté par Abdellah Ibn ‘Amr
Ibn el 'Ass); les trois journées équivalent & un mois.
Oum Salama, épouse du Prophete a été questionnée sur les meilleures journées de
jelne pour le Messager d’Allah - «Ce sont - répondit-elle - le samedi et le
dimanche». Quoiqu'ils soient des jours fériés pour les hommes du Livre. (T)
«La Journée du 'Achour était jeinée, avant la prescription du mois de Ramadan ;
le croyant est devenu, alors, libre, ce jour 13, de faire ou de ne pas faire le jeline»
(B. M)
Du temps du Prophete, les enfants jeinaient, on mettait des jouets a leur
disposition, pour les distraire». (B.M)
«Les compagnons du Prophete préféraient la guerre sainte au Jeline» ; c'est a dire
qu'ils donnaient la priorité a une ceuvre collective, qui tend a répandre la mission de
I'Islam, pacifiquement ou par la force, plutdt que de pratiquer un culte individuel
qui est le jeline.
«Le jetine, durant un voyage (légal) n'est pas une marque de piété». (B)
«Pas de jeline, la nuit ». (B)
«Le Prophete a décommandé de jeliner, un vendredi ».(B)
C'est un jour férié, ou les jouissances et réjouissances doivent tre pleines et
entieres.
«La femme en regles s'abstient de jeliner et de faire la priere ». (B)
«L'épouse ne saurait pratiquer un jeline surérogatoire (c'est-a-dire en dehors du mois
du Ramadan), qu'avec le consentement de son époux». (B)
«Le jelne est un abri (contre le mal), celui qui jeline doit s'abstenir de tout méfait ;
méme s'il est agressé ou insulté». (B)
«Nous sommes - dit le Prophete - une nation analphabete ; nous n'écrivons guere, nous
ne faisons pas de calcul ; le mois compte tantdt (29) jours, tantot (30)». (B)
Ce hadith concerne - d'apres son texte - la fixation des jours d'un mois, fixation ou
la vision a la prééminence, sans se fier aucalcul des observatoires astrologiques.
Un homme a fait le veeu de demeurer constamment debout, sous le soleil, sans
jamais s'asseoir ou se mettre a I'ombre, ou parler ou rompre son Jefline, au
coucher du soleil. Informé de cet état excentrique, le Prophete lui ordonna de se
mettre a l'aise, sous 'ombre, de s'abstenir de tout veeu de silence et de pratiquer
le jetine dans les normes. (B)
«Jelne - ordonne le Prophete - comme le faisait David ; il était le plus dévot de
son temps ; 1l lisait entierement le Coran, une fois par mois».
Ce hadith condamne ceux qui s'imposent de jeliner continuellement (tout le
temps), en terminant la lecture du Coran, chaque nuit. (B.M)
«Quand 1I'un de vous est dans son jour de jeline, qu'il s'abstienne de dire des
grossieretés et d'élever la voix contre quiconque qui l'injure ou le provoque, qu'il dise
je suis en état de jeGine». (B. M. S)

66



Il s'avere donc que le jeline, I'un des cinq piliers de 1'Islam, revét une importance
particuliere qui, dépassant, le cultuel (c'est-a-dire 1'acte du culte), marque un
impact indélébile sur le social, c'est-a-dire I'humain, quel que soit le coté
confessionnel de 1'étre humain.

On posa au Prophete la question suivante : quelle est la qualité jugée la
meilleure, chez le musulman ? «C'est, répondit-il, de calmer la faim d'un
miséreux et de saluer (le salut étant une expression de paix) toute personne
connue ou inconnue». Le salut est considéré dans ce hadith - rapporté par
Bokhari, Moslim et Malik - comme un geste inspirant la sécurité ; une double sécurité
est, donc, requise, a laquelle le musulman doit participer : la sécurité alimentaire
et la sécurité physique. Le Jelne n'est donc idéalement concu que dans cette
occurrence.

Méme pour le sexe, le jeline est notamment bénéfique. Le Prophete Sidna
Mohammed précise que le jelineur musulman qui ne dispose pas de moyens
matériels pour se marier, le jeline sera une protection pour lui, car il lui permet
d'éviter les regards illicites et de se munir, ainsi, contre les passions sexuelles
que le jeine maitrise ; le Pr Shélton confirme cette vision prophétique
Mohammadienne, en soulignant que «le jeine augmente le contréle personnel,
sur tous les désirs et passions, et c'est ce qui explique - en quelque sorte -
affirme-t-il encore - que les grands prétres et d'autres, au cours de I'histoire des
religions, depuis les plus reculés, y aient eu recours ».

Le sens profond du jeline ne consiste guere dans une simple privation
individuelle, en tant que moyen péremptoire, pour sentir, durant un seul mois, la
portée des privations et des manquements, qui font souffrir I'humanité déshéritée,
pendant toute I'année. Tout mérite, dans l'acte religieux, est fonction de
I'efficience sociale de I'acte accompli par le fidele. Les caractéristiques
essentielles de la foi sont loin de se cantonner, dans des actes purement cultuels ;
elles touchent, en premier lieu, les élans du cceur et le comportement des ames.
L’individualisme de 1'adepte ne doit guere émousser son humanisme, ni
dégénérer en égoisme.

L’altruisme dont la sensation est de plus en plus aiguisée, par un jeline bien
entendu et bien pratiqué, est un des buts qui caractérisent, en I'humanisant, le
contexte universel de 1’Islam. Souvent, des obligations religieuses, par leur
pratique formelle, passent au second plan, par rapport a des pratiques qualifiées
de surérogatoires, mais qui concrétisent le fond de 1'Islam ; tels le désir de servir,
d'aider et de protéger les faibles, le souci de délicatesse, dans le comportement
envers autrui, quelle que soit sa confession ou son ethnie ;bref, une prévenance
de cceur raffinée ; car Allah ne juge nullement le fidele sur son extérieur , ni sur
son formalisme apparent, mais, plutdt, sur les élans de son for intérieur.
L’organisme n'est réellement équilibré et ses systemes réno vés, que si un
fonctionnement moral est assuré ; autrement dit, un jeline excessif, trop prolongé
ou pratiqué, dans des circonstances d'indisposition physiologique, aura un effet
contraire ; or, pour I'Islam, le temporel prime le cultuel, en ce sens qu'il faut
donner a l'organisme la priorité sur tout acte cultuel, effectué dans des
conjonctures, considérées par le 1€ gislateur comme limitations péremptoires.
Toute infraction a cette législation rigide est un délit catégorique, car la santé,
reconnue comme prioritaire, en souffre ; ce qui donne libre acces aux
détracteurs qui pechent par manque de documentations, sur la rationalité irréversible
de la Charia Islamique.

Une diététique bien entendue, c'est-a-dire une thérapie hygiénique du jelne, doit,
donc, aboutir 2 une amélioration notoire de la santé ; la graisse disparait, avec
tous les cas anémiques qui en découlent et I'intégrité de I'étre, dans sa double
dimension de I’ame et du corps, est d'autant mieux assurée , que le repas
physiologique n'atteint sa perfection, que dans une ambiance d'équilibre total,
c'est-a-dire une ordination et un réajustement adéquat ; certains patients, par
religiosité, s'accrochent, coflite que cofite, au jeline, négligeant les

67



recommandations de leur médecin. Nous avons assisté a des cas mortels ou le
récalcitrant, donc trop rétif, commet un grave péché vis-a-vis de la loi
musulmane. Ce n'est pas l'acte cultuel, accompli délibérément, qui compte, mais
I'intention. Un geste négatif, observé intentionnellement, dans un contexte méme
illicite, vaut mieux qu'un acte de foi irréfléchi, qui va a 'encontre de l'esprit de
la loi.

Ainsi, le jeline constitue, outre son impact social, un atout d'équilibre vital, entre
le "somatisme" spirituel et les composantes physiologiques.

L'existence méme du jeline est, par conséquent, conditionnée par divers facteurs
dont, notamment, la profondeur des sentiments de compassion du fidele, a 1'é gard
des miséreux éprouvés. Le jeline tend a renforcer, chez le croyant, des
dispositions qui l'incitent, constamment, a se préoccuper des autres, a cuvrer
pour soulager les miseres, en subvenant aux besoins des nécessiteux, et en
secourant des gens en détresse. Cette socialisation des chances, sinon de certains
biens, est, en méme temps, une harmonisation des cceurs, devant réaliser un
certain équilibre, susceptible de bien asseoir la fraternité entre citoyens. Le sens
de la dignité de 'homme, au sein d'une communauté réellement Islamique, n'en
est que plus rehaussée. Il est vrai que la formation d'une telle société dépend de
la haute éducation Islamique, c'est-a-dire, en l'occurrence, de la force de la foi.
L'Islam a, aujourd'hui, malheureusement, tendance a se figer dans des ankyloses
matérielles ou le sentiment d'interdé pendance s'estompe, car la foi tend a
faiblir, secouée par un égoisme outrancier. L'heureuse note de concordance qui
sublimait la cité Islamique originelle, consciente de la cosolidarité entre citoyens,
est de plus en plus faussée, par une déviation des principes coraniques, qui font
de 1’altruisme, le support et le critere de la foi véritable.

Témoignages

Méme avant I'Islam, le jetine fut pratiqué comme une thérapeutique. Hippocrate
(460-377 av. J.C), dont le systeme reposait sur certaines altérations internes,
tablait sa thérapie sur une dicte a base d'abstinence alimentaire partielle. Toute
la génération des médecins de 1'Antiquité recommandait une certaine
diététique, mettant en corrélation la portée alimentaire et l'altération de la
santé. Pour l'apologiste philosophe musulman Avicenne (980-1037 grégorien ),
il s'avere que le jeline présentait une forme pratique de préventologie
agissante ou Ibn Sina va jusqu'a recommander, presqu'un mois de jeline par
an, correspondant a la prescription de 1'Islam ; en 'occurrence, certains
hygiénistes des Temps Modernes n'ont pas manqué d'en démontrer
I'efficience médicinale.

Une lignée de grands savants, des XIXe et XXe siecles, signalait, a 1'attention
de leurs patients, les effets préventifs du jeline. Deux traités faisaient
l'apologie de ce systeme, 1'un écrit par un latin en lI'an 200 et l'autre par
I'américain Shelton, dans les années quarante du siecle dernier, le jeline
Islamique comportait, notamment, une double abstinence, a butée biologique,
I'abstinence alimentaire et 1'abstinence sexuelle. Il ne s'agit pas, la, d'une
inanition, d'une privation qui serait fatale pour l'abstinent, mais d'une
abstention qui ne dépasse guere les limites thérapeutiques. Cette dicte, assujettie
a un reglement, établi avec précision par 1'Islam, a pour effet une dépuration des systemes
digestifs et autres, dont la désintoxication tend a coordonner et a équilibrer les éléments de

68



combinaison de la constitution organique de 'homme. L'Islam prévoit des cas,
tels la vieillesse et la maladie, surtout pour 'homme, la menstruation, la grossesse,
laccouchement, l'allaitement et autres, pour la femme, ou la dispense du jetine doit étre
strictement observée par le patient.

H.M. Shelton (U.S.A), remarque entre autres, «que les poumons retirent le plus grand profit
dujetine... Cela est démontré par leur guérison de "maladie"”, telle que la tuberculose, au
cours d'une période d'abstinence». L'amélioration de la respiration des
asthmatiques, pendant le jeline, en est un des moindres reflets.

Le Dr Eales dit : «au lieu que le cceur devienne faible, pendant un jeline, il
devient plus fort, d'heure en heure, du fait de la diminution du travail dont il est
chargé. Une pression sanguine baisse invariablement ; et cela enleve au cceur un
lourd fardeau».

«Un estomac, régénéré par le repos, reprend spontanément l'accomplissement
normal de ses fonctions».

«On objecte souvent - dit encore Shelton - que le jeline favorise I'affaiblissement
de I'estomac et qu'il affaiblit tellement 1'estomac que celui-ci ne sera plus capable,
ensuite, de digérer les aliments. La plupart des estomacs sont si affaiblis par le
surmenage qui résulte de notre habitude de suralimentation, que le repos offert
par le jeline est exactement ce dont 1'estomac a le plus besoin».

Le Pr. Morgulis constate que l'acuité des sens est augmentée par le jeline, et, qu'a
la fin de son abstinence de trente et un jours, il pouvait voir deux fois plus loin
qu'au commencement du jeline ! Shelton évoque le souvenir d'un de ses
patients, «compleétement sourd d'une oreille, depuis 25 ans, et qui recouvra son
ouie, en trente jours de jeline !».

Mais, un jeline vraiment efficient, ne doit pas consister en un simple changement
horaire de 1'alimentation ou la nuit re mplace le jour, comme c'est aujourd'hui le cas
exorbitant qui annihile - chez la plupart des musulmans - tout effet bénéfique du
jetine.

N. Tolstoi : le grand écrivain soviétique, décédé en 1945, auteur du "Chemin des
Tourments", ne manque pas, lui aussi, de faire état de "la relation étroite entre
la gloutonnerie et I'incontinence", recommandant le jeline comme moyen de
contrdle des passions sexuelles fortes.

69



LA CHARITE

«Celui qui donne l'aumdne a plus de mérite que celui qui la recoit» (AM T 1 p.
287). C'est, pour lui, une purification : «Re¢ois une aumone de leurs biens,
pour les purifier et les relever de leurs péchés». (S., Du Repentir, verset 104)
«Garde-toi de repousser le mendiant». (S., De la Matinée, verset40)

«Ne peut étre considéré comme croyant celui qui mange a satiété, pendant que
son voisin meurt de faim» (AM T 1, 201). «Vous n'atteindrez a la piété parfaite
que lorsque vous aurez fait I'aumodne de ce que vous chérissez le plus» (S., De
la Famille d'Imran, verset 86).

«Tout service rendu est une aumone» (AM T 1 p. 326).

«Dieu agrée ceux qui font 'aumodne, dans l'aisance comme dans la géne, qui
savent maiftriser leur colere et pardonnent aux hommes qui les offensent». (S.,
De la Famille d'Imran, verset 128).

«La dime canonique est percue des riches, pour étre répartie entre les pauvres,
partout ou ils sont» (B).

«Le prét consenti a une personne est jugé plus méritoire qu'une pure aumdne
(TA). Le fait se justifie par la tendance a mendier que peut avoir un pauvre, sans
étre dans le besoin, alors qu'un emprunt n'est contracté que par nécessité ou dans
le but de se constituer un petit capital.

L'Islam s'ingénie, aussi, a écarter tout motif de malentendu entre citoyens : «Dieu
agrée quiconque accordera a son débiteur un délai "suffisant", pour s'acquitter ou la
remise de la dette» (T) : «Si votre débiteur éprouve de la gé€ne, attendez qu'il soit a son
aise. Si vous lui remettez sa dette, ce sera plus méritoire pour vous». (S., De la
Vache, verset 280). «Dieu n'aime pas ceux qui sont avares et qui
recommandent I'avarice aux autres. Il n'aime pas ceux qui font I'aumdne par
ostentation». (S., Des Femmes, versets 41 et 42).

«Que celui qui revendique un droit le fasse sans heurt». (Qazouini)
«Garde-toi de repousser le mendiant» (S., De la Matinée, verset40).

«Ne peut étre considéré comme croyant celui qui mange a satiété, pendant que son
voisin meurt de faim (AM T 1, 201). «Tout service rendu est une auméne». (AM T 1
p-326).

-«Pas d'aumone légale sur les légumes», (T) ni sur les joyaux
d'ornement (non ceux destinés a des buts lucratifs) (MA).

-«Ne laissez pas figé l'argent des orphelins, qui risque d'étre dévoré par la zakat
(dime canonique)». (MA.T).

-La "Sadaqua" (aumoOne) éteint le courroux d'Allah et repousse toute mort
pénible». (MF).

-«La meilleure aumdne est celle dépensée au profit de sa propre famille» (NT).
«Celui qui s'engage a ne jamais quémander aura le Paradis pour prime». (D. N).
«Autant le quémandeur sollicite avec insistance, autant les battants du
dénuement s'ouvrent devant lui» (El Mawsily). «Tout qué mandeur, disposant de
quarante dirhams, est taxé d'exces», s'il continue a solliciter (N).

«Tout étre humain a droit a étre hébergé et nourri» (TA). «Les croyants et les
croyantes sont amis les uns des autres, ils ordonnent ce qui est convenable, ils
interdisent ce qui est blamable, ils s’acquittent de la priere, ils font 'aumdne et
ils obéissent a Dieu et a son Prophete». (S., le Repentir, verset71).

«Dieu agrée ceux qui font I'aumdne, dans l'aisance, comme dans la géne, qui
savent maitriser leur colere et pardonnent aux hommes qui les offensent». (S.,
De la Famille d'Imam, verset 128).

«Quant a l'orphelin, ne l'opprime guere, et quant au mendiant, ne le rebute pas».
(S., Ed-Doha, versets 9 et 10). «<Protégez-vous du feu de I'Enfer, ne serait-ce que
par un morceau de datte» (B. M. S.).

«Le dépositaire integre qui remet, de trés bon gré, le dépodt qui lui est confié,
est assimilé a celui qui fait une charitable aumone» (B).

70



«Un trésorier musulman honnéte qui, en bon exécutant, donne de tout son argent
d'aumdne, de bon ceeur, a ceux qui en ont droit, est similaire au donateur mé me de
cet argent». (B.M.S) «Ce que les hommes dépensent, pour la vie de ce monde, est
semblable a un vent chargé de gréle : celui-ci a frappé et détruit la récolte de
ceux qui se sont faits tort a eux-mémes, Dieu ne les a pas 1€sés» (S., la Famille, verset
117).
«Celui qui aura donné I'aumdne, ayant craint Allah et cru au bien, Dieu lui assure
laisance, en toute chose» (S., La Nuit, versets 5 et 7).
«Une parole convenable et un pardon sont meilleurs qu'une aumdne, suivie d'un
tort».
- «Dieu se suffit a Lui-méme ; et Il est plein de mansuétude» (S., La Vache, verset
263).
«Préleve une aumone sur leurs biens, pour les purifier et pour les dégager de toute
souillure. Prie pour eux ; tes prieres sont pour eux un apaisement» (S., Le Repentir,
verset 103).
«O Vous qui croyez, faites 'aumdne des meilleures choses que vous avez acquises
et des fruits que, pour vous, nous avons fait sortir de la terre.
Ne choisissez pas ce qui est vil, pour le donner en aumone» (S., La Vache, verset
267).
«Les aumdnes sont destinées : aux pauvres et aux nécessiteux; a ceux qui sont
chargés de les recueillir et de les répartir ; a ceux dont les ceceurs sont a rallier ;
au rachat des captifs ; a ceux qui sont chargés de dettes ; a la lutte dans le
chemin de Dieu et au voyageur (qui tombe en panne). Tel est 'ordre de Dieu. Dieu
sait et I1 est juste !» (S., Le Repentir, verset 60).
«Quand vous vous portez généreux envers votre frere (enreligion), vous accomplissez
un geste généreux envers Dieu» (BE).
«Toute bonne action est une aumodne..., telle une bonne parole» (B).
Tout homme a droit d'hospitalité sur une agglomération ot il est de passage. Si
celle-cirefuse cette libéralité, a 1'égard de 1'étranger, en s'abstenant de
l'accueillir généreusement, il est autorisé a 1'obtenir par la force». (BMDT) : le
khalife 'Omar ordonnait toujours d'agir dans ce sens ...
Cette hospitalité consiste (d'apres S sauf N) a héberger, pendant une journée au
moins (c'est la "jaiza") ou trois jours au maximum ; ce sera, ensuite, une simple
aumone.
«La meilleure aumdne est celle faite par un homme avare, en pleine santé,
craignant le dénuement et aspirant a la richesse, avant qu'il n'atteigne la phase fatale de
son agonie».
« Allah répand Sa Grace et pardonne a un homme qui a éliminé du chemin public un
arbre encombrant ; le Paradis sera sa prime (S., sauf N.).
Celui qui ceuvre, pour nourrir une veuve et un mendiant, est considéré comme un
combattant dans le chemin de Dieu»
« Le véritable pauvre est celui qui est dénué de tout bien, que les gens ne
connaissent pas et qui n'ose guere quémander» (S., sauf T).
L'aumdne ne consiste pas uniquement a donner aux pauvres par charité : sont
considérés comme aumdnes, une bonne parole, un sourire aimable et une faveur
bienveillante ; des hadiths citent comme aumones (d'aprées B.M.T.N), une parole
de civilité, en réponse a une salutation, éliminer du chemin public, tout ce qui
peut nuire aux passants, prononcer des propos gracieux et aimables, s'abstenir
de faire le mal, une propension altruiste a aider son prochain.
«Chaque personne doit faire ’aumone ; si elle ne trouve pas de quoi la faire, il
doit aider ceux qui sont en détresse, sinon s'abstenir de faire du mal» (B).
« Il adviendra un temps ou les gens ne se soucieront guere de la nature de leurs
acquis, licites ou illicites» (B).
«Dépensez (ou donnez) en aumoOne les plus licites de vos biens». (B).
On demanda, un jour, au prophete ? «Quelle est I'aumdne la meilleure ?
«C'est - dit-il - celle faite par une personne avare quise sent encore en bonne

71



santé» (B).

«Cachez vos aumones» (B).

«L'aumdne rachete le péché» (B).

«Il 'y a quarante bonnes actions : la meilleure est celle de préter a ton prochain
une chevre, pour le faire profiter de son lait»...

«Le paradis est la rfécompense pour tous les autres actes» (B).

«Dépensez votre argent dans le chemin de Dieu et ne vous exposez guere a
la perdition» (S., De la Vache , Verset 195). «La perdition ici, c'est I’abstention
d'une dépense charitable.

Commencez-dit-il-dans votre ceuvre charitable, par votre famille» (B).

«L'aumOne n'a jamais rien 6té a la richesse et le pardon n'a fait que rehausser la
considération et 1'estime pour celui qui pardonne» (M).

«Le meilleur dinar dépensé est celui que I'homme dépense pour sa famille,
pour sa monture consacrée au service d'Allah et pour ses compagnons, dans le chemin
de Dieu» (M).

«Le legs d'un bien immobile ("Habous" ou "waqf") est fait de préférence au profit
des parents» (B).

«L'un d'entre vous ne cesse de quémander, jusqu'a ce qu'il rencontre Allah le
Tres-Haut (le jour de la résurrection), le visage dépouillé de sa chair» (BMS).
«Quand quelqu'un choisit la voie de la mendicité, Allah lui ouvre celle de
l'indigence» (T).

«La richesse - dit le Prophete - est comme un parc verdoyant exquis, celui qui y
puise généreusement, avec un cceur d'or, est comblé et béni ; celui qui en tire
avec égoisme, sans avoir le cceur sur la main, est réprouvé ; il mangera sans
jamais se rassasier ; la main haute est plus digne que la main basse». (B) (c'est a dire
que celui qui donne est meilleur que celui qui regoit).

L'Islam s'ingénie, aussi, a écarter tout motif de malentendu entre citoyens :
«Dieu agrée quiconque accordera a son débiteur un délai (suffisant), pour s'acquitter
ou méme la remise de sa dette» (T) : «Si votre débiteur éprouve de la gene,
attendez qu'il soit a son aise».

Témoignages

La dime canonique n’était autre chose qu'une collecte, grace a laquelle la classe aisée
contribuait régulierement a la subsistance des masses populaires, moins
favorisées. Son caractere général en faisait une sorte de mutuelle, organisée a
I'échelle nationale ; 1'Etat jouait le role de régulateur et d'agent d’exécution. C’¢était par
l'application rigoureuse d'un tel systeme, due a la pieuse observance spontanée des
musulmans, qu'on vit se réaliser, sinon un nivellement des fortunes, du moins un
équilibre qui garantissait a chacun le minimum vital. On assista, au début de 1'Islam, a
un fait plus étonnant, a savoir le partage effectif des fortunes entre les "mohajirin",
chassés de la Mecque et les "ansar" qui les recevaient a Médine. Ibn Jaouzi note que les
percepteurs de la dime étaient eux-mémes chargés, sous le Khalife Oméiade
Omar Ben Abdelaziz, de la distribution des revenus : dans chaque douar,
dans chaque quartier citadin, les pauvres recevaient des moyens de subsistance.

La dime encaissée était enticrement épuisée en subsides populaires; rien ne
revenait au Trésor Khalifien. Une ceuvre d'assistance atteignait les régions les plus
lointaines de I’Empire. L'historien Ibn Abdel Hakam, du VIlle siecle, nous signale
que le Khalife envoya en Ifrigya (la Tunisie actuelle) un agent du fisc, pour procéder a la
distribution des revenus de 1'impdt canonique. Personne n'en aurait voulu, car aucun ne
se voyait remplir les conditions d'indigence requises, pour se permettre
d'encaisser les produits de la Zakat. Ces rapports qui nous proviennent
d'auteurs généralement dignes de foi, sembleraient fabuleux et fantaisistes a

72



I'historien moderne qui les soumettrait a la critique pure, sans tenir compte de
I'effet que le "néophytisme" enthousiasmé devait faire, sur 'ame orientale,
fraichement acquise a la discipline rigoureuse de 1'Islam. En lisant ces pages,
un Gautier ou un Marcais n'y verraient, en toute sincérité, que de la littérature
romancée. C'est que I'historien du XXe siecle, enclin a penser et a juger en
moderne, n'est pas toujours a méme de concevoir certains dessous
psychologiques, ni l'efficience de la mentalité, souvent simpliste et naive de
I'homme médiéval. C'étaient surtout des institutions autonomes, fonctionnant
sous forme de fondations "Habous", qui se chargeaient effectivement de
I'assistance des €léments non favorisés de la nation. Toute une gamme de
nécessiteux en bénéficiaient, allant des pauvres, veuves et orphelins, jusqu'aux
aveugles et aux malades. L'initiative privée s'ingéniait a emprunter toutes les
modalités possibles, pour subvenir, de facon efficace et permanente, aux
besoins variés des diverses couches sociales. La distribution de soupes
populaires quotidiennes, de vivres hebdomadaires, de dotations spéciales
mensuelles et dans les occasions exceptionnelles, tels étaient les modes ordinaires
d'assistance. On recourait, parfois, a des formes curieuses. C'est ainsi que les
bourgeois et méme les élé ments de la classe moyenne, constituaient une part
importante de leur successionen biens Habous dont les caracteres inali€nables et sacrés
étaient une solide garantie pour une gestion judicieuse et équitable. On voyait,
alors, une multitude de fondations qui s'érigeaient partout, sous des étiquettes diverses, mais
avec un seul et méme but : garantir a chacun le minimum vital. Bien mieux: certaines
ccuvres étaient animées d'un réel souci de pourvoir les miséreux d'un
minimum de confort. Des fonds particuliers étaient affectés a 1'entretien de
pavillons qu'on mettait spécialement a la disposition de la jeunesse indigente, pour
célébrer les cérémonies du mariage et passer le mois de miel, dans le bien-é&tre
et la paix, aux frais des Habous. On épargnait, ainsi, aux jeunes ménages les
frais généraux nécessités par un é vénement aussi important.

A ces ceuvres sociales collectives, a base Habous, venaient se joindre les ceuvres
individuelles de charité, les aumoOnes obligatoires (comme celle qui doit avoir lieu
a loccasionde la rupture du jeline de Ramadan) et les dimes canoniques (2,5 %
du capital numéraire et 10% des récoltes). Jusqu'a la veille du Protectorat, on
relevait, a Rabat par exemple, un systeme originel de distribution des revenus
de la Zakat : le contribuable en déclarait le montant au cadi qui lui envoyait,
au fur et a mesure, et jusqu'a concurrence de la somme déclarée, des
nécessiteux porteurs de bons dont la valeur correspondait aux besoins du
bénéficiaire, déterminés d'avance sur enquéte , un minimum d'équité était,
ainsi, garanti par le jeu de ce double contrdle.

«"Lamin" d'un des plus considérables waqfs de Damas est le dernier rejeton
des Almoravides massoufi ... », dans aucune des occupations, «on ne se confie
comme aux étrangers maghrébins, car ils jouissent, dans cette ville, d'une haute
réputation d'honorabilité» (Voyages - Ibn Jobeir - p. 320-321) - Nour-
Eddine constitua en waqf, au profit des maghrébins, deux moulins, sept
vergers de la terre blanche, un bain, deux boutiques» (p. 332). Dans ces
contrées syriennes et ailleurs, tout musulman qui, en mourant, prescrit sur son
bien un legs, le consacre spécialement a la délivrance des prisonniers maghrébins,
en considération de leur éloignement de leur patrie (p. 360).

«Les Malékites ont une zaouia a la mosquée de Damas, pour l'enseignement ; et
les étudiants du Maghreb s'y réunissent. Ils jouissent d'une allocation fixe»
(Voyage - Ibn Jobeir -3eme partie - p. 314).

«Le pauvre here qui ne possede rien a droit a trois jours d'hébergement a une
maison commune. Passé ce délai, il doit entrer dans une famille ou déguerpir»
(Surdon, Institutions, p. 199).

La Mission Scientifique du Maroc a décrit, entre autres, l'hospitalité chez
Oulad Hariz, dans ces termes «L'hospitalité est tres large. Dans chaque douar,
se trouve la djmada ol tout voyageur musulman est assuré de trouver le gite et

73



la nourriture» (Villes et Tribus du Maroc - Casablanca et les Chaouia, T. I p. 101)
«Visitez une zaouia du bled, vous serez étonnés de la somme de bienfaits qu'elle
dispense, en tant que refuge et gite d'étapes, pour voyageurs, en tant qu'asile
pour vieux et éclopés» (Propos d'un vieux marocain, p. 127).

Les chapelles et mosquées (du Rif) servent d'hotellerie aux étrangers et aux
étudiants qui recoivent une hospitalité, aussi gratuite qu'agréable (Moulieras
T. I p. 56). L'hospitalité, donnée dans chaque mosquée, est considérée comme un
devoir sacré, par tous les habitants du Maroc (p. 62).

«I1 faut voir avec quel empressement, avec quelle loyauté scrupuleuse, le
capitaliste marocain s'acquitte de l'aumdne continuelle, avec cette charité
obligatoire envers tous les misérables, avec cette hospitalité accordée a tous étrangers,
les bureaux de bienfaisance, les maisons de santé de notre monde moderne n'ont
plus de raison d'étre, que la lutte implacable des classes qui menace
gravement notre vieille Europe (Moulieras T. II p. 195).

« Celui qui s'introduit dans un champ de pasteques, établi en terrain "bour"
(non irrigué), peut manger jusqu'a trois pasteques, sans encourir de
condamnation, s'il I'a fait pour étancher sa soif» ("orf " des Resmoukas, Instit., p.
315).

Il n'était donc pas invraisemblable de rencontrer, dans la premiere société
arabe vertueuse, des marques d'idéalis me dont révaient Platon et Socrate.

C'est ainsi que le khalife Omar ben Abdelaziz se désista, - nous rapporte-t-on
encore -, de tout son patrimoine paternel, au profit de la communauté ; il
subventionna les entreprises agricoles des fellahs et autres.

74



REGIME ALIMENTAIRE

«L’aliment le plus licite et le meilleur est celui que tu auras gagné a la sueur de
tes mains. Le Prophete David vivait des gains que lui rapportait son travail manuel»
(B).

«Zacharie (le IIeme des Prophetes au VIeme siecle avant J.C) était menuisier
» (M).

« Le Prophete buvait, quelque fois, dans un récipient en cuivre argenté. 11
I'employait, aussi, pour faire ses ablutions» (T).

Le Prophete interdit de manger la chair du chat, et d'encaisser le prix de sa
vente» (D).

«Sont prohibés les chairs des dnes domestiques, des chevaux (poulains), des
juments, des animaux a croc ou des animaux a griffes oua serres» (N.D) (les animaux
comme le lion, le tigre, le chat ... ou des oiseaux de proie comme I'épervier, le faucon
etc....).

«Dieu vous a seulement interdit la béte morte, le sang, la viande de porc et
tout animal sur lequel on aura invoqué un autre nom que celui de Dieu» (S.,
La Vache, Verset 173).

«Gare a un exces de viande dans la nourriture , elle crée chez 1'homme, une
psychose maniaque, au méme titre que le vin» (ordonne le Khalife 'Omar).

«Le Prophete a décommandé au croyant de manger ou de boire, en se tenant
debout» (BE. Mawsily).

«Le vinaigre est le meilleur liquide onctueux» (M.S).

«Le Prophete aimait le beurre et les dattes»(D), ainsi que le miel et les confiseries
(d'apres Aicha)

Nafi', serviteur d'Ibn'Omar, raconte que son maitre ne voulait jamais manger
seul ; il tenait toujours a €tre accompagné, dans sonrepas, par un pauvre» (B.M.T).
«Le gibier de la mer et la nourriture qui s'y trouve vous sont permis : c'est une
jouissance pour vous et pour les voyageurs. Le gibier de la terre vous est
interdit, aussi longtemps que vous €tes en €tat de sacralisation (au pelerinage) -
Craignez Dieu vers qui vous serez rassemblés -» (S., La Table Servie, verset 96).
«Le Prophete a interdit de manger la viande de hérisson et permis celle du lievre
et du lapin» (S., sauf MA).

«Le Prophete ordonnait - dit-on - 2 ses compagnons de tuer les chiens, a
I'exception des chiens de chasse et de garde (pour la récolte, les bétes et les
demeures) ; mais, pour (M) et les (S), seul le chien noir nuisible doit étre éliminé.
«Laissez refroidir vos mets ; les repas pris tout chauds manquent de bénédiction»
(TA) (Abou Horéira).

«Le reste des aliments qui demeure (non broyé) entre les molaires, en diminue la
force» (TA) (Ibn 'Omar).

«I1 ne soufflait jamais dans le récipient» (B.M.T.N).

«O vous qui croyez ! Ne déclarez pas illicites, les excellentes nourritures que
Dieu vous a permises. Ne soyez pas des transgresseurs. - Dieu n'aime pas les
transgresseurs -» (S., La Table Servie, verset 87).

«Le Prophete nous a décommandé de prendre une boisson, aplatis sur notre ventre,
ou de boire de I'eau en une seule traite» (Kazouini) : Ibn'Omar.

« Lavez vos mains avant d’en user pour boire... ;les mains sont les
récipients qui rendent la boisson plus exquise et plus agréable» (Q).

«Quand vous aurez acheté de la viande ou cuisiné un mets, augmentez-en la sauce, pour
en offrir a votre voisin». (TA)

Le Prophete interdit toute boisson enivrante (tel le vin) ou euphorisante (tels
I'héroine, la cocaine, I'opium, la morphine etc...) (D).

« Le vin est la pire des impuretés» (N) (hadith rapporté par le khalife Othman).

« Des hommes de ma communauté boiront le vin, en lui donnant une autre
appellation» (N).

75



« Le Prophete a acheté avec paiement a terme, chez un juif, de I'orge pour sa
famille, donnant en gage son bouclier de fer» (B).

«La meilleure boisson, pour le Prophete, était la boisson douce et fraiche» (TA)
(rapporté par Aicha).

«Ne buvez que d'un récipient a orifice fermé» (M.S).

«Quand les mets sont servis a table, personne ne doit la quitter, qu'a la fin du
repas, ni cesser de manger ou de boire, apres s'étre rassasiée , toute personne
qui se leve, ainsi, de table, risque d'inciter, par 1a, un homme timide, a la
suivre, alors qu'il a encore faim» (TA).

«Le meilleur repas est celui auquel prennent part plusieurs personnes» (TA).
«Le Prophete a décommandé de boire ou de manger, dans tout ustensile d'or
ou d'argent, de porter des habits de soie et d'en faire un matelas» (B).

«Rien n'est pire a remplir que le ventre d'un homme ; pourtant, quelques
bouchées suffiraient a ses besoins ; s'il en dispose davantage, qu'il enréserve le tiers
de son estomac a son manger, le deuxieéme a son boire et le dernier a sa
respiration» (T).

«On décommandait de manger du gibier tué par coups de fusil, a I'exception
de celui pris par un chien de chasse, bien dressé ... (B)».

«Du temps du Prophete, on mangeait des sauterelles» (B).

«Ondotit se rincer la bouche, apres tout repas» (B).

«Les serviettes n'étaient pas en usage, du temps du Prophete» (B)

«S1i votre serviteur vous apporte un mets, associez-le dans votre repas, sinon
donnez-lui en une ou deux bouchées» (B). «Le "bitr" est licite : c'est le vin tiré
du miel qui n'enivre pas» (B).

«Le Prophete n'a jamais pu manger du blé a satiété, durant trois nuits consécutives,
jusqu'a sa mort» (B).

Du temps du Prophete, on "soufflait" I'orge, sans le tamiser» (il s'agit d’une orge
non mondée, c'est a dire de grains d'orge nondépouillés de leurs enveloppes).
«Dans un repas commun, contentez-vous - dit le Prophete — de l'aliment que vous avez
juste devant vous» (B). (Il s'agit d'un plat commun, selon I'habitude arabe ou chacun
des convives doit puiser de son coté, le plus proche).

«Le Prophete se rincait la bouche, chaque fois qu'il a bu du lait, normalement
maculé de graisse» (B).

«Le repas d'un seul peut suffire a deux, et celui de deux a trois» (B).

«Le Prophete aimait les confiseries, le miel et la calebasse» (B),(la calebasse
ainsi aimée par le Prophete est qualifiée au Maroc, de citrouille chérifienne) ou
slawie, c'est-a-dire de la ville de Salé».

« Le Prophete réservait pour la subsistance de sa famille, des vivres pour une année » (B).
«Mange avec ta main droite - ordonne le Prophete- et mange de ce quiest devant toi»
(B.M. S)).

« Ne mange pas adossé a quelque chose ou étendu sur le coté»

« Le Prophete mangeait accroupi» (M).

« Apres le manger, ne vous essuyez pas avant d'avoir léché vos doigts » (B.M.S.)

«Le Prophete a interdit de replier le goulot des outres, pour y Boire, en y mettant la
bouche» (B.M.S).

«Ne colle pas ta bouche au récipient et ne bois pas d'une seule traite» (T).

«Que celui qui donne a boire, boive le dernier» (T).

«Tout repas suffit a celui qui, avant de manger, prononce le nom d’Allah» (T).
«Mangez et buvez, mais pas d'exces. Il (Allah) n'aime pas les excessifs» (S., Les
limbes, verset 31).

« Afinque cela ne reste pas dans le cercle des riches d'entre vous» (S., la
Mobilisation, verset 7).

«Il vous est interdit de consommer les bétes mortes, le sang, la viande de porc,
tout sacrifice immolé a tout autre qu'a Dieu, les bétes étranglées, assommées,
mortes des suites d'une chute ou d'un coup de corne, les bétes mises en pieces

N

par un carnassier, a moins qu'elles n'aient été saignées a temps, enfin les

76



bétes immolées sur les autels des idolatres» (S., 5, verset 3).

«Dis-leur : je ne trouve, dans ce qui m'a été révélé, d'illicite en matiere de
nourriture, que les animaux morts, le sang qui a coulé et la chair de porc;
car c'est une abomination, une nourriture profane sur laquelle fut invoqué
un autre nom que celui de Dieu. Si quelqu'un y est contraint, que ce soit par
le besoin et non par l'appétit sensuel ou, comme transgresseur; certes Dieu est
indulgent et miséricordieux» (S., 6, verset 145). Il a mis fin, aussi, a certaines
croyances ou coutumes qui interdisaient certaines nourritures. (S., 6, versets 138-139
et 143-144).

«O fils d'Adam.... mangez et buvez, sans excés, Dieu n'aime pas ceux quiabusent » (S.,
7, verset 31).

«Nous leur avons fourni les fruits et la viande qu'ils désirent» (S., 52, verset 31).
«Il'y a deux variétés de mer : ’eau de I’une est douce, limpide et d’un golit agréable,
celle de ’autre est salée et saumatre. Et pourtant I’une et ’autre vous procurent une chair
fraiche que vous mangez, et vous en retirez des perles dont vous vous parez. Et I’on y voit
des vaisseaux fendre avec bruit les flots, pour vous permettre d’aller a la recherche des
bienfaits de votre Seigneur. Peut-€tre Lui en serez- vous reconnaissants ! (S., 35, verset
12).

«Vous trouverez, dans les animaux, un enseignement. Nous vous faisons boire ce qui de leur
ventre sort entre le chyme et le sang, un lait pur, délicieux a boire» (S., 16, verset 66).
Maints hadiths, plus ou moins authentiques, sont rapportés par des dizaines de
recueils, sur "la médecine pronée par le Prophete".

«Celui qui ne mange pas la viande pendant quarante jours, acquiert un mauvais
caractere et celui qui la mange, pendant quarante jours d'une maniere suivie, son
cceur s'endurcit» : "L'estomac est ce bassin du corps auquel parviennent les
vaisseaux. Quand l'estomac se porte bien, les vaisseaux en rapportent la santé
et quand l'estomac est perturbé, les vaisseaux enrapportent la maladie".

De Méme que pour la tradition :

- «Diversifiez votre alimentation».

Le Prophete dit : «Quiconque bénéficie d'un repas, doit dire : Dieu bénis le et
donne-nous un autre meilleur ; et quiconque boit du lait, qu'il dise : Dieu bénis-le et
ajoute-nous-en, car je ne connais pas un autre aliment, suffisamment nutritif que le
lait», (hadith : Ibn'Abbas) (c'est un aliment complet).

«L’homme ne remplit jamais de récipient pire que son ventre ; il suffirait & 'homme
quelques petites bouchées qui maintiennent sa constitution. S’il tient tout de méme, a
manger davantage, qu’il réserve le tiers pour son repas, le deuxie¢me tiers pour sa
boisson, le troisieme pour sa respiration».

— «C'est de I'abus, que de manger de tout ce que tu désires) (hadith).

— «.JJe vous recommande les fruits dans leur primeur ; ils donnent la santé et dissipent les
mélancolies».

— «La viande donne la chair».

77



LE MIEL ET LE LAIT DE LA MERE

« Usez des deux matieres thérapeutiques» : " Le miel et le Coran'" Ibn Maja et .Al
Hakim, selon les conditions d'authentification élaborées par B et M).

« Je vous recommande le séné et le miel ; ils constituent un remede contre tout
mal, sauf la mort».

«Quelle bonne boisson que le miel, il entretient le coeur et fait disparaitre le froid
du thorax» (hadith).

«Ton Seigneur enjoignit aux abeilles : «Etablissez vos demeures dans les
montagnes, dans les arbres, et les ruches ; puis mangez butinez de toutes les
fleurs, de tous les fruits. Suivez, ainsi, les sentiers de votre seigneur prévus
pour cela». «De leurs entrailles sort une liqueur diaprée ot les hommes
trouvent une guérison. Il y a la, un enseignement pour les gens qui
méditent » (S., 16, versets 68-09).

«Celui qui prend le miel, au petit déjeuner, trois fois par mois, sera préservé
d'une maladie grave»

«Rien n'est préférable pour I'enfant au lait de sa mere».

«Les meres répudiées allaiteront leurs enfants, deux ans complets, si le
pere veut achever 1'allaitement ...» (S., 2, verset 233).

Témoignages

Le miel est indiqué pour les personnes nerveuses, irritables, neurasthéniques,
insomniaques et dans de nombreuses affections psychiatriques. On rapporte aussi
I'efficacité du miel dans le traitement de 1'alcoolisme chronique. Il convient de
signaler qu'Avicenne consigne, dans son «Canon», 1'effet tranquillisant du miel,
ses effets contre l'angoisse, I'anorexie, dans 1'amélioration de la mémoire et des
facultés mentales et contre la dysarthrie.

Avicenne recommandait (selon Youirich), le miel pour la longévité et la
préservation des capacités physiques, chez le vieillard. Il disait : «Si vous
voulez rester jeune, prenez du miel».

Il préconisait que les personnes, dépassant de 45 ans, devaient prendre réguliere ment
du miel, avec de la noix écrasée (du fait de sa richesse en lipides).

Notre ami le Docteur Alami nous a fourni maintes réf€rences, en I'occurrence, dans sa
these de doctorat.

« La guérison des affections psychiatriques par le miel» dit Dr. B.Bizzi de I'Hopital
Lolli-Imola (Italie), publié¢ dans la revue des Etudes psychiatriques (Rassegna di
studi psychiatrici), (vol. -4-4, tome 6).

D'apres la référence précédente : la doctoresse Canalini (de 1'hopital
neuropsychiatrique d'Ancone-Italie) rapporte des résultats tres encourageants de
Iemploi de la liqueur de miel a 40%, dans les cas d'alcoolisme chronique et de morphinisme
(V). L'ouvrage Francais : « les trois aliments miracles » de Caillas. Voir
article : « L'emploi du miel dans le traitement de I'anémie», in revue «la science
et la foi» n° 22, 1977 p. 211, d'apres louvrage du Dr. Nizan Dakr.

L'article «la vitamine hé mostatique et le miel», publié dans la revue de
I'Association médicale du laboratoire de l'institut expérimental de 1I'Université
du Minnesota (par Vivino, liaydak et Palmer).

Le Dr. Oussama Chamoutt, consigne sa propre guérison de douleurs
rhumatismales chroniques (datant de plusieurs années) par I'emploidu miel. (voir
larticle : «le miel et son emploi thérapeutique» par R. Chamoutt, in revue la science
et la foi n°20 1977, % 67).

Youirich rapporte, dans son ouvrage, des cas de longévité, chez des sujets dont

78



I'alimentation est a base de miel. (« Le mieldes Abeilles» de Jean Hurpin.)

— «Conservation des tissus dans le miel» (par le Dr Khatib, in revue la science et la
foi) n° 21, 1977 p. 122 «Holley and Your Healtl», Dr Beck et Smedley-Bantam, 1971.
— «Le miel et la santé de 1'homme» (Moscou 1966, par plusieurs auteurs en Russe).
— « Joie et santé par les Fleurs et le miel » (par Eric-Nigelle, 1973, S5eme édit.)

— «Les ruches sont des pharmacies ailées» (par le Docteur Youirich, président
de ' Académie des Sciences médicales de Kiev, traduit par le Dr M. Halouji.)

Le Dr W. Kollath (spécialiste allemand) confirme : «Si I'on excepte les
maladies provenant de causes accidentelles, d'e mpoisonnement (plomb, arsenic,
etc...), de micro-organismes extrémement virulents, de malformations congénitales, la
majorité des maladies connues trouve son origine directe ou indirectes dans une
alimentation incorrecte».

Le Dr. Ghawabi rapporte qu'il a observé des cas de personnes du Hijaz

agées, de plus de cent ans, et dont le régime alimentaire a été exclusivement

lacté ou associé a du thé, et rarement (une fois par mois) a la viande.

Ces personnes — remarque-t-il - bénéficiaient d'une trés bonne santé.

Beaucoup de diététiciens pensent que la longévité des peuples danois et

bulgares est due a leur consommation particuliere du petit lait (ibid.).

Il a été constaté (sur des statistiques américaines) que le cancer du sein

est plus fréquent dans les populations qui n'allaitent pas au sein par

rapport aux autres.

J.C. Gabilan, apres avoir analysé, dans son ouvrage «Précis

d’Hygiéne», les prescriptions coraniques, en matiere d'hygiene,

conclut : «Les prescriptions du Coran seraient a introduire dans nos

maoeurs».

Le meilleur médicament - dit le Prophete - est le Coran» (Ibn Mjja).

Dans son « jawabal Kafi», Ibn Al Qayim, citant les hadiths de
médication par le Coran, souligne que ces versets, ainsi que toutes les litanies
ou invocations, en l'occurrence, malgré leur auto-efficacité, nécessitent l'existence
d'une force de foi, chez le lecteur et le patient. La guérison peut ne pas survenir,
par manque d'efficience spirituelle, chez le premier ou inaptitude de croire a
l'admissibilité du flux guérisseur, chez le deuxieme».

Le prophete usait des deux thérapies, a la fois temporelle et spirituelle.

C'est ainsi que, mordu par un scorpion, il passa sur la morsure un peu

d'eau et du sel, tout en lisant quelques versets du Coran» (T) (Hadith

rapporté par Ali).

«Le diététicien américain Horace Fletcher, dit : «cessez de manger aux premiers signes
de rassasiement, n'allez pas jusqu’a la réplétion».

79



HABILLEMENT CORRECT ET SOBRE

« Le Prophete a autorisé ses deux compagnons : Azzoubeir et Abderrahman Ibn'Awf a se
vétir de soie, parce qu'ils souffraient de démangeaisons» (B.M.S).

« Choisissez , pour vos habits, la couleur blanche, c'est la meilleure des teintes» (N).

« Hahillez- vous en blanc : il est plus pur de toute saleté et de tout orgueil».

« le Prophete prenait, parfois, un vétement rouge a doublure : jamais rien n'en a ét€ plus
beau» (B.M.S.).

« Il portait deux veétements verts» (T).

« Un habit de poils noir avec des images de selles de chameaux » (NI).

« Le Messager d' Allah ne portait qu'une tunique et un pagne du tissu grossier»

« La manche de la tunique du Prophete lui arrivait, jusqu'au poignet» (D).

« Il avait un matelas de cuir, bourré de fibres de palmier» (B) (rapporté par Aicha).

« Tout portrait est prohibé, sauf une gravure sur tissu» (S., sauf MA) , « Un rideau illustré
Iest aussi» (B.D.) : Ibn 'O mar.

«Sivous vous habillez, ou si vous faites vos ablutions, commencez par le coté droit» (TA.
D).

« Déchaussez-vous, c'est plus confortable, pour vos pieds» (BE.T)

«Quand vous vous chaussez, commencez par le pied droit, eu vous déchaussant, commencez
par la partie gauche».

«Ne marchez jamais avec une seule chaussure» (MA.M.T.D.)

«Le regard d'Allah (Sa Clémence), le jour du Jugement Dernier, ne se porte guere sur ceux
dont les habits trainent par gloriole ou vaine gloire» (B.M.D.N) : Ibn 'O mar.

«Dépoussiérez vos chaussures avant de les mettre» (TA). (En voulant mettre sa deuxieme
chaussure, le Prophete voit sortir un jour, un serpent).

«Le Prophete n'a pas répondu au salut d'un passant portant un double habit, de couleur
rouge» (TA. D).

«Le Prophete porta, un jour, deux habits verts» (S).

«La différence formelle entre nous et les polythéistes - souligne le Prophete - réside dans le
port du turban (par les uns) et le port du chapeau (par les autres)» (TA.D).

«Les turbans sont la couronne des Arabes» (TA).

«J'ai constaté, dans mon Ascension Nocturne aux Cieux - dit le Prophete - que la plupart des
Anges portent des turbans» (TA) (Aicha).

«Quand un garcon pissait sur les vétements du Prophete, celui-cien imbibait légerement la
surface, sans les laver» (B).

«Le prophete urinait debout, quand il ne risquait pas de rebondissement du liquide
excrémentiel» (B).

«Habillez- vous correctement, quand vous vous rendez visite les uns les autres »

«Le Khalife 'Omar Ibn el khattab, enroulait les bouts de sa moustache, quand il se mettait en
colere» (TA).

«A la fin des Temps, des hommes se feront teindre leurs chevelures en noir» (D.N).

80



PROTECTION DES ANIMAUX

«Une femme est descendue a I'Enfer, a cause d'une chatte qu'elle aurait ligotée et
emprisonnée, sans nourriture, l'empéchant, ainsi, de chercher a se nourrir des produits et
déchets de la terre» (B.M).

« Le Prophete a interdit aux croyants d'inciter des bétes a se combattre entre elles» (D.T).

Il ne s'agit pas de la tauromachie qui est l'art de combattre les taureaux dans l'arene ; c'est le
torero, en Andalousie, importé sous les Mérinides a Fes.

«Le Prophete aimait les chevaux plus que tout autre animal ; la race chevaline, - affirmait-il
- est le meilleur bien (que 'homme puisse posséder) ; I'homme est assisté par Allah, dans
leur entretien ; les frais auxquels il aurait consenti, «sont agréés, comme une aumdne
canonique» (TA.D).

«Le Prophete a participé a un pari, en engageant une somme sur une mise en compétition de
chevaux concurrents. Il était fier et joyeux de la gageure remportée par le cheval qu'il avait
choisi» (S).

«Le Prophete participait, par ses propres chevaux, a des concours hippiques» ; il avait
concouru également a des courses de chameaux» (B).

«A un homme qui se plaignait de solitude, le Prophéte recommandait d’adopter un couple de
colombes » (T)

«Le Prophete aimait les pigeons a plumage rose» (T).

«Allah a pardonné a une femme de meceurs légeres, pour s'étre empressée a apaiser la soif
d'un chien haletant et essoufflé, quirisquait de mourir, en remplissant d'eau un de ses
souliers qu'elle attacha avec son foulard, pour puiser» (B).

Dans une autre version :

«Un homme a vu un chien, mangeant de I'herbe, pour apaiser sa soif ; il s'empressa de
remplir ses souliers d'eau, pour l'abreuvoir ; Allah lui rend grace, pour son geste méritoire. I1
lui ouvre les portes du Paradis» (B).

«Un ane, marqué au visage, passa devant le Prophete qui dit: «Que Dieu maudisse celui qui
I'a marqué» (M).

«Le Messager d'Allah a interdit de ligoter les bétes, pour les tuer» (B.M.S).

Le Prophete, insistait, toujours, sur le sentiment de bonté et de douceur qui doit animer le
musulman, non seulement vis-a-vis de ses semblables, mais également a I'égard des
animaux.

- «C'est accomplir une ceuvre pieuse que d'avoir planté un arbre ou semé des grains dont le
fruit profiterait a 'homme et aux animaux» (B.M.T.).

Témoignages

«Jamais on ne voit un arabe, dit Gustave Le Bon, maltraiter un animal, ainsi que cela est
généralement la reégle, chez nos charretiers et cochers européens. Une société protectrice des
animaux serait tout a fait inutile, chez eux. L'Orient est le véritable paradis des bétes».
(Civilisation Arabe p. 376)

«Il existe, au Caire, - dit Gustave Le Bon -, une mosquée ou les chats viennent, a certaines
heures, chercher la nourriture qu'un legs charitable leur assure».

Les ceuvres de bienfaisance se souciaient, méme, des animaux et des oiseaux ; on s'ingéniait
a constituer des fonds appréciables, pour leur entretien. Les animaux infirmes faisaient
I'objet d'un soin particulier. Il existe toujours, parmi les biens Habous a Marrakech, un
magasin dont les loyers étaient régulierement affectés a ce genre d'assistance. On se
rappelle encore, a Fes, la fameuse colline dite «Kodiat El Baratil» ou des essaims compacts
d'oiseaux, de toutes sortes, avaient pris l'habitude de venir s'approvisionner en grains,
éparpillés, a cet effet, sur une petite colline.

81



LA PEDOLOGIE HYDRAULIQUE ET AGRONOMIE

Maints versets coraniques et hadiths t€moignent de I'intérét que porte I'Islam a la science, a
toute branche de la connaissance, entre autres : La pédologie ou la science du sol, qui étudie
les caracteres biochimiques et physiques des sois, leur évolution et leur répartition. Quant a
I'hydraulique, c'est un él€ment non moins important, dans le cadre des lois de 'écoulement
de l'eau ; son énergie est fournie par les précipitations atmosphériques (le brouillard, la
pluie, la neige, la fréle) dont le Coran fait état, en en faisant valoir les effets bénéfiques. De
ces études naissent l'ensemble des connaissances, théoriques et pratiques relatives a
lagriculture, quiest le travail de la terre, et l'exploitation du milieu naturel, permettant la
production des végétaux et I'élevage du cheptel nécessaire a 'homme.

82



LA TERRE

«C'est encore un de ses miracles, quand tu vois la terre, comme abattue, mais aussitot que
leau du ciel descend sur elle s'émeut et se gonfle. Celui qui I'a ranimée, ranimera les morts,
car Il est Omnipotent (S., Foussilate , verset 39).

« Dans la création des cieux et de la terre, dans la succession de la nuit et du jour, dans le
navire qui vogue sur la mer, portant ce qui est utile aux hommes, dans I'eau que Dieu fait
descendre du ciel, et quirend la vie a la terre, apres sa mort. Cette terre ou Il a disséminé,
toutes sortes d'animaux, dans les variations des vents, dans les nuages assujettis a une
fonction entre le cielet la terre, il y a vraiment des signes pour un peuple qui comprend » (S.,
la vache, verset 164).

«Nous avons étendu la terre, nous y avons implanté des montagnes et nous y avons fixé
toutes sortes de couples de magnifiques especes » (S., Qaf, verset 7).

«Quidonc a établi solidement la terre ? Qui a fait surgir des fleuves, au milieu de sa surface
? Qui a établi des montagnes et élevé une barriere entre les deux mers ? Est-ce quelque autre
qu’Allah ? Et, cependant, la plupart ne le comprennent pas» (S., la Fourmi, verset 62).

« il acréé les cieux sans colonnes visibles ; Il a implanté sur la terre des montagnes comme
des piliers, afin qu'elle ne branle pas sous vos pieds ; Il y a propagé toutes sortes d'animaux
» (S., Lugman, verset 10).

«I1 a disposé la terre, pour les différents peuples. Elle porte des fruits et les palmiers dont
les fleurs sont couvertes d'une enveloppe. Et le blé qui donne la paille et I'herbe» (S., Ar-
Rahman, versets 10, 11 et 12). Quant a la Terre, I1 I’a aménagée pour tous les étres

vivants, en la pourvoyant d’arbres fruitiers, de palmiers aux régimes bien protégés, de
grains empaillés et de plantes odoriférantes.

«N'ont-ils pas vu que Nous poussons I'eau vers un sol aride. Nous en faisons sortir, grace a
elle, des céréales dont ils se nourrissent eux et leurs troupeaux ? Ne voient-ils pas ? » (S.,
As-Sajda, verset 27).

«Nous faisons descendre du ciel une eau bénie, grace a laquelle Nous faisons pousser des
jardins, le grain que I'on moissonne ; les palmiers élancés, porteurs de régimes bien
ordonnés, pour nourrir nos serviteurs. Nous rendons ainsi la vie a une terre morte (S., Qaf,
versets 9, 10 et 11).

«Quidonc vous procure la nourriture du ciel et de la terre ? (S., Younouss, verset 31).
«Voici pour eux un signe : la terre morte que Nous faisons revivre et dont Nous faisons
sortir des grains qu'ils mangent (S., Yassine, verset 33).

«Nous versons l'eau par ondées. Nous fendons la terre par fissures, et nous en faisons sortir
le grain, la vigne et le trefle, I'olivier et le palmier, les jardins aux arbres touffus, les fruits et
les herbes quiservent a vous et a vos troupeaux» (S., Abassa, versets 25, 26, 27, 28, 29, 30,
31 et32). Nous faisons pleuvoir en abondance, puis Nous fendons profondé ment la terre et
Nous y faisons pousser des grains, des vignes et des l€gumes, des oliviers et des

palmiers, des jardins touffus, des fruits et des paturages, pour vous en faire jouir, vous et vos
troupeaux.

&3



L'EAU

« C’est Lui qui fait tomber l'ondée, lorsque les hommes sont désespérés. 11 étend Sa
miséricorde ; Il est le Maitre digne de louanges » (S., la Délibération, verset 28).

« Il apaise le vent, quand Il le veut, et les vaisseaux restent immobiles a la surface de I'eau.
Ily a vraiment, Ia, des signes, pour tout homme constant et reconnaissant » (S., La
Délibération, verset 33).

« Aumoyen de cette eau, Nous avons fait surgir, pour vous, des jardins de palmiers et de
vignes. Vous y trouvez des fruits en abondance, et vous vous en nourrissez» (S., les
croyants, ci-set 19)

«C’est Luiquidéchaine les vents avant-coureurs, les marque de Sa grace, les pourvoyant
de nuages alourdis de pluie, nuages qu'll pousse vers le pays atteint de sécheresse ; en faisant
ainsi, descendre 1'eau, Allah fait croitre toutes sortes de fruits» (S., Al A'raf, verset 57).

«Il envoie les vents comme précurseurs de Ses graces. Nous faisons descendre du ciel I'eau
pure, pour faire revivre, par elle, une contrée mourante ; Nous en désaltérons Nos créatures,
un nombre infini d'animaux et d'’hommes» (S., Le Coran, versets -48 et 49).

« C’est, ainsi, que par cette manne du ciel, Dieu fait pousser la Végétation, produit la
verdure, d'ou sortent les grains disposés en épis et les palmiers dont les branches donnent
des grappes suspendues et les jardins plantés de vignes et les olives et grenades semblables
ou différents les uns des autres ; Dieu nous exhorte a méditer sur leur mode de fructification
et de maturité» (S., Les Troupeaux, verset 99).

«Ne vois-tu pas que Dieu fait descendre du ciel, I'eau, grace a laquelle Nous faisons, ensuite,
sortir des fruits diaprés ?

Les montagnes sont marquées de stries blanches, rouges, de couleurs diverses ou d'un noir
profond» (S., Le Créateur, verset 27).

«Avez-vous pensé a 'eau que vous buvez ? Est-ce vous qui l'avez fait descendre des nuages?
SiNous le voulions, nous la rendrions saumatre.

- Siseulement vous étiez reconnaissants» (S., Celle qui est inéluctable, versets 68, 69 et 70).
«La science de I’'Heure est l'exclusivité¢ de Dieu, I fait descendre 'ondée. Ilsait ce que
contient le sein des meres» (S., Lugman, verset 34).

«S11’eau dont vous disposez était absorbée par la terre, qui donc vous procurerait une eau
pure ?» (S., Dominion d'Allah, verset 30).

«De la terre. I1a fait pour vous, un lit de repos, et du firmament, un édifice. 11 fait descendre
du ciel une eau, grace a laquelle Il fait surgir des fruits, pour assurer votre subsistance.
N'attribuez pas a Dieu de rivaux, alors que vous €tes conscients» (de la réalité) (S., La
vache, verset 22).

«Dieu est celui qui déchaine les vents, ceux-cisoulevent un nuage ; Il Iétend ensuite dans le
ciel, comme II le veut, et Il le met en morceaux : Tu vois, alors, 'ondée sortir des ses
profondeurs. Quand Il le fait tomber sur qui Il veut, parmi Ses serviteurs, les voici dans
lallégresse» (S., les Romains, verset 48)

« Est damné celui qui empéche un vagabond de s'abreuver sur le surplus d'une source ou
d'un ruisseau, de méme celui qui empéche un bétail de paitre sur un surplus de fourrage»(B).
«Nous avons fait descendre I'eau du ciel, avec mesure ; Nous I’avons maintenue sur la terre,
alors que Nous pourrions le faire disparaitre» (S., Les Croyants, verset 18).

« L’eau, le fourrage et le feu» sont une copropriété de la communauté (dont les membres en
profitent sur pied d'égalité) (D).

(Le Prophete fait allusion, par le mot feu, aux moyens naturels, de se réchauffer, de s'assurer
une cuisson etc..).

Ordonnés par la tradition Islamique, les travaux hydrauliques, indispensables a toute
prospérité agricole et a tout épanouissement citadin, «comptaient - dit H. Terrasse- parmi
les grandes ceuvres des dynasties musulmanesy.

84



L'AGRICULTURE ET L'ELEVAGE

« Dieuenvoie des vents fécondateurs» (Coran), pour transmettre les éléments de
germination du male a la femelle, pour la reproduction. »

«Ne vendez guere ce qui n'est pas en votre propre possession »(S)

« Le Prophete a prohibé l'achat ou la vente du produit d'un arbre, avant sa pleine fruition»
(S).

« Celui qui met en valeur une terre inculte ou inexploitée, en devient possesseur» (D.N.T.).
Dans une autre variante : «Celui qui met en valeur une terre dont le propriétaire est
incapable de I'exploiter, la délaissant en perdition...».

I1doit étre mis en demeure, pour 1'exploiter par l'intermédiaire du cadi (juge).

« Celui qui cultive un terrain, sans l'autorisation de ses propriétaires, n'aura aucun droit sur
les récoltes, et est, en plus, tenu a en payer les frais» (AT).

« Celui qui détourne un lot de terrain, dépossédant son propriétaire l€gitime, Allah le
maudit» (B). (Hadith rapporté par Ibn ‘Omar).

«Nous avons fait descendre des nuées, une eau abondante pour faire pousser, grace a elle,
des céréales, des plantes et des jardins luxuriants» (S., 'Annonce, versets 14, 15,16).
«Ilacréé, pour vous, les bestiaux. Vous en retirez des vétements chauds, d'autres avantages,
encore ; et vous vous en nourrissez» (S., les Abeilles, verset 5).

«Avez-vous considéré ce que vous cultivez ?

Est-ce vous qui ensemencez, ou bien sommes-Nous les Semeurs ; SiNous le voulions, Nous
le rendrions completement sec ; et vous continuez a plaisanter?

Nous voila endettés, ou plutdt, déshérités !

Avez-vous pris en considération I'eau que vous buvez ? Est-ce vous qui lavez fait descendre
des nuages ? (S., Celle qui est inéluctable, versets 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71 et 72).
«Nous avons fait naitre aussi un arbre qui sort du Mont Sinai et qui produit de 1'huile et un
condiment» (S., les Croyants, verset 20).

«Vous retirez une boisson enivrante et un aliment excellent des fruits des palmiers et des
vignes. Il y a vraiment, 13, un signe pour un peuple qui comprend» (S., les Abeilles, verset
67).

«Dieu fend le grain et le noyau. Il fait sortir le vivant du mort et, le mort du vivant ; Dieu est
ainsi. Pourquoi vous détournez- vous de Lui ?» (S., les Troupeaux, verset 95).

«C'est Lui qui a fait croitre les jardins en treilles, ou non en treilles ; les palmiers et les
céréales comme nourritures variées, les oliviers et les grenadiers semblables ou
dissemblables. Mangez de leur fruit, quand ils en produisent ; payez-en les droits, le jour de
la récolte. Ne commettez pas d'exces ; Dieu n’aime pas ceux qui commettent des exceés» (S.,
les Troupeaux, verset 141).

«Mangez de ces bonnes choses que Nous vous avons accordées, Remerciez Dieu, sic'est
Luique vous adorez» (S., la Vache, verset 172).

«O ! Vous les hommes ! Mangez ce qui est licite et bon sur la terre, ne suivez pas les traces
du Démon : Il est, pour vous, un ennemi déclaré» (S., la Vache, verset 168).

« Ceux qui dépensent leurs biens, dans le chemin de Dieu, sont comme un grain qui produit
sept épis et chaque épis contient cent grains. Dieu quintuple Ses dons a qui Il veut ; Il est
Présent partout, et Il est Conscient» (S., la Vache, verset 261).

« Vous trouverez un enseignement dans vos troupeaux. Nous vous abreuvons de ce qui, dans
leurs entrailles, tient le milieu entre le chyme et le sang : un lait pur, délicieux a boire» (S.,
les Abeilles, verset 66).

« Il arrivera un temps proche ou le meilleur des biens d'un musulman serait un troupeau
ovin, qu'il ('homme) fera paitre dans les collines et les points de précipitations pluviales

85



fuyant ainsi pieusement les troubles et les agitations» (B).

«Ton Seigneur a révélé aux Abeilles : Ftablissez vos niches dans les montagnes, dans les
arbres et les ruches» (S., les Abeilles, verset 68).

«1ls (les Troupeaux) vous semblent beaux, quand vous les ramenez le soir, et quand vous
partez, au matin» (S., les Abeilles, verset 6).

«Sont licites : les plumes des oiseaux morts et les tissus osseux des él€phants (ivoire), pour
fabriquer des peignes» (B).

« De la terre, Il a fait, pour vous, un berceau. Il y a tracé, pour vous, des chemins.

I1a fait descendre du ciel une eau, avec laquelle Nous faisons germer toutes sortes de
plantes» (S., Taha, verset 53).

«Propose-leur la parabole de la vie de ce monde : elle est semblable a une eau :

Nous l'avons fait descendre du ciel, pour qu'elle se mélange a la végétation terrestre ; mais,
celle-cidevient un herbage desséché que le vent disperse.

«Dieu est Puissant sur toute chose» (S., la Caverne, verset 45)

«Dans la succession de la nuit et du jour, dans l'eau nourriciere que Dieu fait tomber du ciel,
et grace a laquelle, 11 fait revivre la terre, apres sa mort; dans le déchainement des vents, Il y
a des signes pour un peuple qui comprend» (S., Celle qui est agenouillée, verset 5).

«N'as-tu pas vu comment Dieu fait tomber du ciel, 'eau et la conduit dans les sources,
cachées dans les entrailles de la terre; comment fait-11 germer les plantes de diverses especes
comment I1 les fait faner et jaunir ; comment enfin, Il les réduit en brins desséchés! Certes,
il y a, en la, un avertissement pour les hommes doués de sens» (S., les Troupes, verset 21).
«Ceux qui dépensent leurs biens, cherchant I'agrément, avec le désir de plaire a Dieu et pour
affermir leurs ames, ressemblent a un jardin planté sur une colline : Si une forte pluie
latteint, il donnera le double de fruits ; Si une forte pluie ne I'atteint pas, la rosée y
suppléera. Dieu voit parfaitement ce que vous faites» (S., la Vache, verset 265).

«Quand la terre revét sa parure et s'embellit, ses habitants s'imaginent posséder quelque
pouvoir sur elle.

Notre ordre vient, alors, de nuit ou de jour ; Nous en faisons un champ rasé, comme si, la
veille, elle n'avait pas été florissante. Nous expliquons Nos signes, de cette facon, a des
hommes qui réfléchissent» (S., Jonas, verset 24).

«Nous faisons descendre des nuages, de Ieau en abondance pour faire germer, par elle, le
grain et les plantes, et les jardins plantés d'arbres» (S., La Grande Nouvelle, versets 14, 15)
«O vous les hommes

Souvenez- vous des bienfaits de Dieu envers vous !

Existe- t-il, en dehors de Dieu, un créateur qui vous accorde, du ciel et de la terre, ce quiest
nécessaire a votre subsistance ? I1 n'y a de Dieu que Lui - Comme vous €étes stupides !-» (S.,
Le Créateur, verset 3).

« N'as-tu pas considéré comment Dieu pousse légerement les nuages , comme Il les réunit et
les entasse par morceaux , puis tu vois sortir de leur sein une pluie abondante ; on dirait qu'll
fait descendre du ciel des montagnes grosses de gréle, dont Il atteint ceux qu'll veut, et qu'll
détourne de ceux qu'll veut. (Peut s'en faut que l'éclat de la foudre n'enleve la vue aux
hommes)» (S., la Lumiere, verset 43).

«C'est Lui qui fait descendre du ciel I'eau qui vous sert de boisson et qui fait croitre les
plantes dont vous nourrissez vos troupeaux (S., les Abeilles, verset 10).

«C’est Luiqui, du ciel fait descendre I'eau avec laquelle Nous faisons croitre la végétation
de toute plante. Nous en faisons surgir la verdure d'oti nous faisons sortir les grains,
groupés en épis, et de la spathe du palmier, des régimes de dattes, a portée de la main.

Nous faisons croftre des jardins plantés de vignes, des oliviers et des grenadiers, semblables
ou différents les uns des autres. Considérez leurs fruits, lorsqu'ils fructifient et qu'ils
mirissent. Voila des signes, pour un peuple qui croit !» (S., les Troupeaux, verset 99).

86



ACTIVITES COMMERCIALES
(JUSTESSE ET JUSTICE)

«L'injustice est l'acte perpétré par un homme riche qui fait trainer son créditeur, remettant
son remboursement a plus tard» (S) : Abou Horéira.

«Il n'y a guere de peine plus que celle éprouvée par un débiteur».

«Celui qui contracte un emprunt, avec l'intention de le rembourser, Allah l'assiste ; et s'il
entend, en son for intérieur, ne jamais le débourser, causant ainsi une perte au créditeur,
Dieu le discrédite et le ruine» (B) : Abou Horéira.

«Allah assiste le débiteur, jusqu'au moment ou il s'acquitte de son emprunt» (El Kazouini) :
hadith rapporté par Abdellah Ibn Jaafar.

«Le Prophete a interdit I'acte dit "Najch", qui consiste pour un homme a valoriser une
marchandise au-dessus de son prix réel, alors qu'il n'a pas le désir de I'acheter, le seul but
étant d'inciter d'autres acheteurs a acquiescer a ce prix» (B. M. N. M) : Ibn 'Omar.

«Dieu anéantira les profits de 1'usure et Il fera fructifier laumone.

Il n'aime pas l'incrédule, le pécheur» (S., La Vache, verset 276).

«N'achetez pas des poissons qui sont encore dans l'eau : c’est aléatoire» (TA).

«Faites une remise dans votre dette, si vous voulez €tre payés sur le champ» (TA).

Les juristes disent que le délai d'échéance d'une dette est valorisable.

«N'interceptez guere les marchandises, avant leur entrée au marché» (B M. D. N.) :Ibn
'Omar.

«Dans tout achat ou vente, ne séparez pas une mere de son enfant» (MA).

«Dans toute conversion de monnaies, c'est le cours de change qui compte».

«Un surplus, payé de bon gré par le débiteur, sans condition préalable, est légitime» (Ibn
'Omar).

«La pire des usures est la diffamation d'une personne» (TA).

«Le commerc¢ant integre a sa place parmi les prophetes et les élus de Dieu» (T).

«Dieu réprouve tout accaparement des aliments, susceptible de provoquer la cherté de la
vie» (Majma' el Fawaid).

«O ! Croyants ! Ne vous livrez pas 2 l'usure, en portant la somme au double» (S., La Famille
d'"Imran ; verset 125).

«Un acheteur et un vendeur ont chacun le droit de se raviser, tant qu'ils ne se sont pas
quittés».

Quand Ibn 'Omar était ravi d'une marchandise, il quittait le vendeur, sans attendre (S).
«S1vous vendez un fruit qui sera atteint par l'effet d'une calamité, son prix est illégitime. »
(C'est seulement dans le cas ot le produit déja mdri, ne serait pas encore cueilli) (S) : hadith
rapporté par Jabir.

« Le prix de vente d’un terrain et d’une maison sera béni, tant qu’il sera utilisé pour l'achat
d'un autre terrain ou d'une autre demeure» (A).

«N’est autorisé a commercialiser, dans un souk (marché) que celui qui connait les régles du
Droit musulman, en I'occurrence (TA) Omar.

« Celui qui monopolise un aliment, Allah le frappe par un double mal : la lepre et la faillite»
(El Kazouini).

« Les assassins et les monopoleurs ou monopolisateurs sont sur un méme plan, le Jour du
Jugement dernier» (A. BE. AT.).

«Ne sois pas le premier a entrer dans un souk (marché) ou le dernier a en sortir : c'est un
champ ou Satan déploie ses enseignes » (M) : hadith par Salman el Farissi. On avait
demandé au Prophete de fixer les prix de vente des marchandises, a cause de leur cours
élevé, dans le marché ; il avait refusé, Allah seul - dit-il - en est le fixateur».

Le Prophete fait allusion, par la, a I'acte divin naturel, qui est la loide 1'offre et de la
demande.

'Omar Ibn el Khattab avait ordonné a un vendeur, qui avait baissé dans un souk (marché) le
prix de ses marchandises, d'élever ses prix au niveau de ceux du marché ou de quitter le
marché ». (MA)

« Malheur aux fraudeurs !

&7



Lorsqu'ils achetent quelque chose, ils exigent des gens une pleine mesure, lorsqu'ils
mesurent ou qu'ils pesent pour ceux-ci, ils trichent». (S., Les Fraudeurs, versets 1, 2 et 3).

« Dieu accorde sa juste récompense a tout homme qui, dans ses activités commerciales, fait
preuve de bonté de cceur et de générosité» (B. T.).

« Il a établi la balance : ne fraudez pas sur le poids ; évaluez la pesée avec exactitude ne
faussez pas la balance». (S., Le Miséricordieux, versets 7, 8, 9).

«Pesez avec une balance juste, Ne causez pas de tort aux hommes, dans ce qui leur
appartient ; ne soyez pas malfaisants sur la terre, en la corrompant» (S., Les Poetes, versets
182, et 183).

«Pas de tapage ou de désordre dans un souk (marché)» (B).

«Une marchandise achetée en vrac ne doit pas étre revendue sur place ; son acheteur doit la
transporter, ailleurs, pour la mettre en vente» (B).

«Le Prophete a admis, pour les copropriétaires, un droit de préemption sur tout bien mobile
ou immobile, non divisé€ ; ce droit tombe apres 'assignation des limites, et le tracé des
chemins ou pistes». (B)

«Le prix de vente doit tre fixé par le vendeur» (B).

«Un acte ou contrat de conciliation opprimante est résiliable» (B).

«Celui qui effectue un ordonnancement anormal, dans notre société, est rebuté» (B).

«Le Prophete a interdit tout trafic sur le vin ; de méme le serment prété par le vendeur, dans
un souk, pour liquider sa marchandise, en jurant faussement avoir eu un acheteur a prix
meilleur» (B).

«Le meilleur d'entre vous est celui qui s'acquitte bénévolement de ses dettes» (B).

«Le Prophete a décommandé toute profusion de questions et toute dilapidation de fortune».
«Pas de surenchere ni marchandage sur un article déja vendu, sauf désistement ou
autorisation de l'acheteur» (B).

«Toute enchere est permise, lors d'une adjudication» (B).

«Le Prophete pronait souplesse, complaisance et tolérance, dans tout acte d'achat ou de
vente» (B).

« L’économie dans les dépenses est la moitié de la subsistance ; ménagez la susceptibilité
des gens est la moitié de la raison ; une question intelligente constitue la moiti€ de la
connaissance » (TA : rapporté par Ibn 'O mar).

« Le Prophete ordonnait au créditeur de différer la date d'une dette, pour un débiteur
insolvable ou de remettre entierement cette dette» (B).

« Le retard que peut mettre un homme aisé a payer une dette ,est un acte de méchanceté et
d'injustice».

« Celui quidonne un répit a un débiteur dans la géne ou qui remet une partie de sa dette,
Allah lombragera, le Jour de la Résurrection, de lombre de son Trone, quand il n' y aura
d'ombre que la Sienne» (T).

« Puisse Allah traiter avec clémence, un homme coulant quand il vend, achete ou réclame le
paiement de ce qu'on lui doit». (B. M. S).

88



PLANIFICATION FAMILIALE

« Unissez-vous par le mariage, procréez : je me glorifie de vous - de votre nombre - parmi
les peuples, le jour du Jugement», ce hadith se situe dans un certain cadre ou «le potentiel
humain de I’Islam, au temps du Prophete, dépassait a peine une centaine de milliers de
personnes».

L'Islam condamne tout infanticide, par crainte de pauvreté ou de déshonneur, comme le
pratiquait I'Arabie antéislamique.

«Ne tuez pas vos enfants, par crainte de la pauvreté. Nous accorderons des subsistances a
eux et a vous» (S., Le Voyage Nocturne, Verset 31).

«Cherchez donc aupres de Dieu le "rizq", adorez Dieu et Lui soyez reconnaissants» (S.,
L'Araignée, verset 17).

« Certes, Dieu est le pourvoyeur, le Fort, 'Inébranlable» (S., Celles qui éparpillent, verset
58).

Au cas d'Al Ghil (rapport sexuel avec une femme qui allaite), le Prophete dit : «Ne tuez pas,
en secret, vos enfants, car "Al Ghil", est comme un cavalier au combat qui serait désarconné
et piétiné par sa monture». (L'enfant congu par une mere qui allaite un autre enfant sera
chétif). En espacant les naissances, la mere évitera beaucoup d'ennuis au nourrisson et aura
le temps de reprendre ses forces.

Quand I'homme ne dispose pas de moyens, pour se marier, il ne doit pas se castrer : «La
castration est interdite, car la procréation est un des buts que le croyant doit se proposer
d'atteindre» (B.T et N).

Les croyants, pour éviter une procréation inopportune, pratiquaient le 4zl ou coit interrompu,
admis par IIslam, dans des conditions bien limitées.

«Nous pratiquions le azI du vivant de I Envoyé de Dieu, au temps de la révélation
coranique», dit le Prophete (M) (hadith Jabir).

«Un homme vint trouver le Prophete et lui dit : «j'ai une esclave, elle s'occupe de ma maison
et arrose ma palmeraie, j'ai eu des rapports avec elle, mais je ne veux pas qu'elle ait
d'enfants. — Le Prophete répondit : pratique le azl avec elle, si tu le souhaites , mais ce qui
est écrit arrivera. L'homme revint, quelque temps apres, et dit : la femme est enceinte. Le
Prophete observa : je te 'avais dit, ce qui est écrit doit arriver».

«Nous re¢limes des captives et nous pratiquames le azl. Lorsque nous questionnimes
IEnvoyé de Dieu, il dit : est-ce vrai ? (trois fois) et il ajouta : toute ame que Dieu a jugé bon
de créer, et ce, jusqu'au jour du jugement dernier, doit naitre, malgré tout» (B) (Abou Said).
Les quatre rites juridiques (Malékite, hanbalite, hanéfite et chafiite ) sont unanimes a
proclamer, d'apres ces hadiths, que le "azl" est licite ; mais sa pratique répugnait au
Messager d'Allah ; cette répugnance constitue un manque d'empressement connu, dans le
Droit musulman, comme aversion ou dégott de "Tanzih" (non préférentiel) ; cette attitude
du Prophete est motivée par le fait que le "azl" ne saurait aller a I'encontre de la volonté
divine, d'autant plus que certains croient y voir une tentative de «changement de la création
de Dieu» (comme dit le Coran) : «Je les inciterai a changer la création le Dieu (S., An-nissae
verset 119)

Mais il y a néanmoins quelques conditions essentielles, pour admettre cette pratique
d’interruption du coit, a savoir :

-1 le consentement formel de I'épouse, car le "azl" ne doit pas étre pratiqué contre son gré :
«le Messager d'Allah interdisait le "azl" avec une femme libre (qui n'est pas concubine ),
sans son consentement» (A. Ibn Majah) ; ce hadith rapporté par le khalife O mar est
corroboré par un autre, rapporté par Abou Horeira : «le Messager de Dieu interdit la pratique
du 4zl avec une femme libre, sans qu'elle y consente» (D).

Dailleurs, certains fouqahas (juristes), permettent le "azl" méme sans le consentement de
I'épouse, tout en le considérant comme répréhensible, en l'occurrence.

-2 La pratique du "azl" ne concerne que 1'individu personnellement, sans constituer une re gle
de base dans le but de lancer un appel général, pour la limitation des naissances (le docteur
el Bouti). L'interruption volontaire de la grossesse risque, quand elle est généralisée, comme

&9



c'est le cas dans plusieurs pays, d'aboutir a une dénatalité, au cas d'un avortement illégal.
D'apres I'Tmam Ghazzali : «la pratique du"azl" pour éviter les angoisses causées par une
famille nombreuse, n'est pas prohibée; cependant, cette attitude dénote un certain manque de
confiance en la bonté de Dieu». Dieu n'a-t-il pas dit : «C'est Dieu seul qui permet a toute
créature terrestre de survivre».

La mere n'a pas le droit, pour échapper aux responsabilités parentales de "refuser - comme
dit Ghazzali - d'avoir un enfant, par orgueil ou par un sens excessif de la propreté, ou pour
éviter les douleurs de l'enfantement ou de l'allaitement».

Ainsi, l'application de la «contraception demeure conditionnée par une entente préalable
entre époux : les raisons justificatives restent a leur entiere appréciation. La femme a droit a
la maternité et le mari ne saurait I'en priver, qu'avec son consentement. Sa volonté est
souveraine, en cas de danger reconnu médicalement. La femme doit ainsi jouer pleinement
son rOle dans la société. L'Islam lui reconnait le droit exclusif dans des secteurs afférant a la
vie conjugale, ménagere et familiale, notamment la maternité. Le Coran reconnait a la
femme autant de droits que d'obligations ; c'est la un principe capital qui établit fermement
I’égalité des deux sexes. Mais, toute tolérance, dans le domaine de la contraception, ne
saurait étre érigée en systeme, ni généralisée sans tenir compte des conjonctures du milieu
et de divers autres facteurs, dont ceux socio-économiques. Tout planning, quel qu'il soit,
demeure inopérant, dans un milieu non éduqué, qui n'est pas a la hauteur de ses
responsabilités familiales et nationales».

Une limitation des naissances, bien équilibrée, qui tienne compte des préoccupations et
soucis du législateur de I'Islam, ne serait pas loin de la pratique légitimée du "azl". Elle ne
doit guere bouleverser le processus démographique, en désorganisant les bas-fonds de la
société. L'Islam reconnait toute optique socio-économique de la communauté musulmane.
La tradition Islamique renforce la chasteté prénuptiale de la femme, abhorre 'enfantement
illégitime et prohibe l'infanticide ou le feeticide ; autant de préceptes qui découragent une
fécondation aveugle. Mais, le déviationnisme moderne, qui tolere de plus en plus les
rapports sexuels illégaux et les pratiques abortives clandestines, ne fait que désaxer, de plus
en plus, le rouage de la communauté Islamique moderne qui préconise — a juste titre — un
palliatif concrétisé par un espacement des naissances. L’l. V.G. « interruption volontaire de
grossesse » , comme on dit en France, jusqu'a un certain nombre de mois , n'est pas interdite
par notre religion, si ,c'est une nécessité pour la santé de la mere». Le conditionnement des
comportements et des états sociaux, ayant changé, dans le milieu musulman moderne, toute
modification de ce processus doit tenir compte d'un ensemble d'impondérables, certes
contradictoires, mais de nature a fausser Il'enchevétrement idéal des principes transcendants
du "traditionnisme" Islamique. Les textes 1égislatifs coraniques ou traditionnistes (hadiths)
qui ont traité de la contraception, d'une facon ou d'une autre, sont rares. Mais, par déduction
analogique, tous les autres moyens contraceptifs sont assimilés au "azl", dans les conditions
strictes établies par les quatre Rites.

La, intervient le probleme de l'avortement, formellement prohibé par 1'lIslam, s'il n'y a pas
une raison valable avancée par un médecin compétent et integre, tel le danger que peut
courir la mere ; mais cet avortement doit se faire d’une maniere précoce, "pas avant les 40
premiers jours", comme disent certains, mais des la premiere semaine de la conception,

on

comme le précise un hadith rapporté par Tabarani dans son "Jami’".

Témoignages

L’écrivain russe Anton Nemilov affirme, dans son ouvrage publi¢ & Londres, en 1932, sous

le titre Biological Tragedy of Woman (La Tragédie Biologique de la femme), que la femme
n'a été congue que pour assurer la conservation de I'espece humaine.

Le Dr. Oswald Schwartz, dans son livre "La psychologie dusexe " (The Psychological Sex)

dit : «que signifie I'existence de 1'instinct sexuel chez 'homme ? Et dans quel but a-t-il été

90



créé ? Il est absolument certain que la raison d'étre de cet instinct est la procréation et la
perpétuation de I'espece. Car, en vertu des lois bien établies de la biologie, chaque organe du
corps humain doit remplir son role propre et indépendant, pour accomplir la fonction qui lui
a été assignée par la nature. En conséquence, sil'organe se trouve empéché de remplir son
r0le spécifique, la vie du sujet s'expose, infailliblement, a des problemes harcelants et
nombreux. En l'occurrence, la plupart des organes de la femme n'ont été créés que pour la
fonction de la grossesse et de la génération. Si la femme était empéchée de réaliser la
fonction essentielle de sa structure physique et intellectuelle, elle serait immanquablement
vouée a la déperdition, ainsi qu'a la mélancolie et aux divers complexes. Par contre, quand
elle devient mere, elle retrouve un regain de beauté et de charme spirituel, qui lui fait
surmonter la faiblesse et I'épuisement consécutifs a 'accouchement et a l'allaitement.
Chaque organe de notre corps doit accomplir sa fonction. S'il en est empéché, notre
organisme souffre du déséquilibre.

Alexis Carrel, dans son livre (I homme, cet inconnu) dit : «Les femmes qui n'ont pas
d'enfants sont moins équilibrées, plus nerveuses que les autres. En somme, la présence du
feetus dont les tissus différent des siens par la jeunesse, et, surtout, parce qu'ils sont, en
partie, ceux de son mari, agit profondément sur la femme. On méconnait, en général,
I'importance qu'a pour elle la fonction de la génération. Cette fonction est indispensable a
son développement optimum. Aussi, est-il absurde de détourner les femmes de la
maternité».

Le Dr. G.I Swya, dit dans le «Supplément de I Encyclopédie Britannique des expériences
médicales» :

«Nous ne pouvons pas nier que ces pilules peuvent produire des effets nuisibles, a long
terme. Parmi les grands inconvénients que présente ce traitement, on note 1'obligation pour
la femme de prendre successivement des dizaines de pilules, selon un calendrier déterminé.
Enoutre, leur prix élevé et leurs suites indésirables limitent leur emploi...»

Le Dr. Renel Dioks dit : «lorsqu'elle prend ces pilules, pour empécher la grossesse, la
femme ne s'expose pas seulement a la migraine et a la névralgie, mais encore, elle est
susceptible de contracter une maladie incurable telle que le cancer» (Le Journal "Sidk", n°
18 nov. 1960, Inde).

Notre ami, le Dr. Amal Alami écrit dans la revue AI-Qods : Dans son «Précis le I'Islam et la
Médecine», le Dr. Chaoukette Shati nous apprend que, non instruit de I'opinion des
jurisconsultes fougahas, en matiere de stérilisation, il a posé la question suivante :

«Que pensez-vous de la tolérance de la stérilisation, a savoir ’'empéchement de la
procréation des personnes atteintes de maladies héréditaires graves, dont la transmission
d'ascendants aux descendants a ét€ bien établie, sachant que le procédé employé pour la
stérilisation est une opération chirurgicale , tellement simple qu'elle n'empéche pas les
patients de vaquer a leurs occupations quotidiennes et qu'elle n'a aucun effet sur leur corps,
ni sur leur esprit ? »

La réponse a cette question a ét€ donnée, simultanément, mais séparément, par le doyen de
la Faculté des Sciences juridiques de Damas, Dr. Mustapha Soubai et par le Dr. Marouf
Doualibi, Professeur des Sources du fqih a la faculté, de Droit, qui ont rendu leur décision, a
peu pres, dans les mémes termes.

«Vu les regles juridiques générales, dont notamment celle prescrivant : «parer au mal passe
avant l'acquisition du bien» et celle recommandant de : «contrecarrer le pire par le moindre»,
nous pensons qu'il serait permis de stériliser les personnes atteintes de maladies héréditaires,
lorsque les trois conditions suivantes se trouveraient réunies :

1-La transmission des dites maladies aux descendants devrait étre certaine et généralement
constatée ;

2- Il n'y aurait aucun espoir de guérir ces maladies par un traitement médical ;

3- Il n'y aurait, pour empécher la transmission des dites maladies aux descendants aucun
autre moyen que la stérilisation de la personne qui est atteinte.

La doctoresse Mary Scharlieb affirme, «Les moyens de contraception - que ce soit les
stérilets, les pilules, les drogues spermicides, les obturateurs f€minins ou tout autre moyen
contraceptif - quoiqu'ils ne représentent pas pour la femme un danger immédiat manifeste,
ils ne manquent pas, apres une certaine période d'emploi, de provoquer, chez elle, une

91



instabilité nerveuse, avant qu'elle n’atteigne I'd4ge mir. Parmi les conséquences inhérentes a
Iemploi de tels moyens, on constate la morosité, le malaise, 'angoisse, la mélancolie,
lI'insomnie, l'irritabilité, les tourments, 'attaque des chagrins, la faiblesse du cceur, la
mauvaise circulation du sang, la paralysie des mains et des pieds ... et le déreglement de la
menstruation.

Quant a I'insé mination artificielle, Mohamed Said Ramadan Al Bouti (Pr. de théologie a
I'Université de Damas) écrit : «La licéité ou l'illicéité de I'insémination, en dehors de
I’utérus, dépend de deux criteres :

Que les savants et les médecins aient la certitude absolue que ce procédé n'engendrera aucun
mal corporel, ni psychique ou mental au feetus, apres sa naissance. En l'absence d'une telle
certitude, la dite entreprise est unanimement reconnue pour illicite, en vertu de la regle
juridique fondamentale : «pas de mal subi ni infligé» ("La darara wa 1a dirar").

Que cette entreprise n'entraine aucune confusion de parenté ou dans le lignage. Si chacune
des cellules sexuelles, que I’on veut faire féconder par ce procédé, était celle de chacun des
conjoints, et, elle était par la suite, replacée dans I'utérus de 1'épouse, a l'exclusion de toute
autre, une telle entreprise serait tolérée (une fois la premiere condition remplie). Par contre,
sielle ne répondait pas a ces deux criteres, elle serait unanimement jugée illicite, dans le
cadre de la réglementation juridique. (Revue arabe Kuwait, n°242, Janvier 1979).

Pour Colin Clarck : «La plupart de nos industries, dans la société moderne, ne seront
favorisées que par un accroissement démographique».

Le Dr. Clair E. Folsome affirme : «A ce tour, nous n'avons aucun moyen contraceptif facile
ou a bon marché, qui ne soit pas nuisible ».

Dans son ouvrage "People, Space and food" (Le Public, I’Espace et I’Alimentation) , le
Professeur Mc Normack Aurther confirme : «Les effets psychiques produits par tout moyen
contraceptif, sur la santé de la femme, sont extrémement génants. En plus des ennuis
harcelants, ils anéantissent, souvent méme, cette volupté que la nature a mise dans la
consommation du rapport sexuel, en rfécompense au service que I'homme rend a 'espece par
la reproduction».

Le Dr. Adolph Lurtenrin pense que l'indication de la stérilisation doit s'étendre a tous les
cas de maladies mentales héréditaires graves, d'alcoolismes chroniques, de criminels nés et
des individus de meeurs légeres.

Wigam Wintington et Stuart pensent de leur c6té que : «la civilisation batie par les ames des
prophetes et les cerveaux des génies ne doit pas étre l€guée aux nains du corps, d'esprit et
d’ame »

92



PAS DE FATALITE INEXORABLE

Pas de fatalité inexorable qu'on ne peut fléchir par la priere, la foien Dieu et I'action. Le
Khalife Omar commentait, ainsi, le hadith : «Si une peste sévit dans un pays, n'y entrez pas,
et si vous y €tes, n'en sortez pas». Omar a voulu dire, par la, que le croyant peut fuir le
destin, tout en s'abritant sous I'égide du Grand Destin divin ; Maints propos Prophétiques
rappellent que le destin peut étre fléchi par de bonnes actions, telle I’aumdne.

«N'est guere croyant, celui qui n'ajoute pas foi a la fatalité, dans son double cours fatidique
ou évitable», (TA), «car I'invocation d'Allah repousse les effets maléfiques du Destin»
(B.E).

Rien n'est donc voué, d'apres I'Islam, a un destin inexorable ; la fatalité entraine le mal,
comme elle peut entrainer le bien ; rien n'est, ainsi, moins vraique l'attitude fataliste de ceux
qui pensent qu'il est vain de chercher a modifier le cours des é vénements, soi-disant fixés
par le Destin. Un hadith du Khalife Omar, évoque la double possibilité, avec un sentiment
irréversible, du pouvoir que possede 1'homme, assisté de Dieu, pour choisir un champ
opérationnel ol il peut éviter ce qui est inévitablement fatidique. Si deux bétes sont 1'une
dans un champ fertile et lautre dans un terrain inculte, les deux sont voués au méme Destin,
bénéfique ou maléfique. Allah agit, certes, mais 'homme aussi peut agir, avec l'aide de
Dieu. II faut agir, ordonne I'Islam, sans se préoccuper de facteurs dont on ignore la nature.
L'homme doit donc agir, militer constamment, dans sa vie, abstraction faite de tout obstacle
imprévu, car I'€tre humain est doué d'une double force physique et morale, qui l'aide a
affronter les difficultés. Cesser d'agir, est un défaitisme, contraire a la foi : «Agissez - dit le
Coran -, Allah verra vos actions, ainsi que son Messager et les Croyants».

«Combien de fois un Prophete a vu combattre, a ses cotés, nombre de gens a la nature
divine. IIs ne se sont nullement découragés, a la suite de ce qui leur était arrivé, sur le che-
min de Dieu, n'ont pas faibli, n'ont pas abandonné la lutte et Dieu aime les gens patients»
(S., Famille de Tmran, verset 146). Combien de prophetes, suivis d’un grand nombre de
disciples, ont combattu pour défendre la Cause de Dieu, sans jamais se laisser abattre par les
épreuves, ni faiblir, ni abandonner la lutte ! Dieu aime les gens persé vérants.

«Ne perdez pas courage ; ne vous aftligez pas, alors que vous étes des hommes supérieurs,
étant croyants» (S., La Famille, verset 139).

«Les bonnes actions dissipent les mauvaises, c'est un rappel pour ceux qui se souviennent»
(S., Houd, verset 114).

«Etonnante est la situation d'un croyant ; elle n'engendre, a son profit, que du bien (état
exclusif d'un molimin); s'il est atteint par un heureux incident, il rend grace a Dieu ; s'il est
victime d'un malheur, il I'endure avec patience; il est en meilleur état, dans les deux
cas»(M).

Sonbut, dans la vie, est d'agir ; tout défaitisme est mortel. «Le croyant se sent constamment
a laise dans sa religion, tant qu'il n'a pas versé un sang interdit». (B)

Ce qui le bute dans sa vie et le tracasse, c'est de perpétrer un acte illégitime. Au cas méme
ou il se sentirait dans le mauvais chemin, il se raviserait et changerait d'orientation, sans
infléchir devant un soi-disant "Mektoub" (inscrit dans le Destin).

L’homme n'est pas infaillible. S'il péche, il doit agir dans le bon sens, pour se faire
pardonner par Allah et par la société.

« Sivous ne péchiez pas, Allah créerait stirement des gens qui p€cheraient, puis
solliciteraient le pardon de Dieu qui les absoudrait » (M).

« Malheur aux austeres et rigoristes - répéta trois fois le Prophete- pour damner toute
austérité et tout rigorisme» (dans la religion ou la morale).

«Je me repens, effectivement, chaque jour, plus de soixante dix fois» (B), affirme le
Messager d' Allah. Quand on se repent, on se sent encouragé pour reprendre la bonne action.
Le nombre (70) n'a aucune valeur en soi, il symbolise seulement une quantité maxima ; car
dans une autre variante, rapportée par Moslim, ce nombre est remplacé par une centaine de
fois».

Personne ne doit souhaiter la mort, en l'appelant, avant son terme : car, si son ceuvre est
bonne, elle peut faire mieux, pour se racheter ; et sielle est mauvaise, elle est en droit

93



d’espérer » (B.M.S)

Témoignages

Dans un document émanant du Vatican, sous le titre "Orientations" : Le "fatalisme de
I'lslam ", préjugé sirépandu, est examiné, et, citations du Coran a l'appui, le document lui
oppose le sens de la responsabilit¢ de 'homme quisera jugé, sur ses actes. Il montre que la
conception d’un juridisme de I'Islam est fausse et lui oppose, au contraire, celle d’une
sincérité de la foi, avec la citation d'une phrase, si méconnue des Occidentaux :

«Pas de contrainte en la religion», (S., 2, verset 256).

9%



LE CORAN ET LA SCIENCE

Le Coran est un compendium socio-cultuel. Il n'est pas un livre de science, mais le savoir est
lapanage de 'homme qui le distingue des autres créatures : «I1 (Allah) a mis a votre service
tout ce qui se trouve dans les cieux et sur la Terre» (S., Agenouillée, verset 13).

« Par ame ! Comment I1 (Allah) 1'a bien modelée, en lui inspirant son libertinage et sa piété.
A réussi, certes, celui qui I'a purifiée, et, est perdu, certes, celui qui I'a corrompue» (S., Le
soleil, versets 7 a 10).

« La science Islamique est un héritage qui concerne toute I humanité ; son étude ne doit pas
étre coupée de I'histoire générale des sciences au Moyen-age» (XVIe Congres International
d'histoire des sciences, 1981, Bucarest).

Dans son ouvrage "La Bible, le Coran et la science", notre ami Maurice Bucaille nous
propose «d'aller aux sources, c'est-a-dire de prendre en considération ce que contiennent les
Ecritures saintes, fondement de la foi, du point de vue des rapports entre cette dernire et la
science. Je parlerai d'abord du Coran qui nous offre deux ordres de données :

D'abord des réflexions sur de nombreux phénomenes naturels, é voquant I'O mnipotence
divine, qui furent entendues comme des invitations a l'accroissement du savoir humain. En
font foi trois paroles du Prophete Mohammed : "Recherche la science, méme en Chine",
"Recherche la science du berceau a la tombe" et "l'encre des savants est plus précieuse que
le sang des martyrs". De tels appels constituerent le moteur de I'essor de la civilisation
Islamique qui influenga tant le monde pensant, particulierement du 8¢me au 14eme siecle, et
hate la Renaissance en Europe. C'était Iépoque des Universités ouvertes aux compétences de
toute provenance : ainsi, au moment ou il offrait une horloge a Charlemagne, Haroun Ar-
Rachid ne nommait-il pas, a la té€te de I'hopital de Bagdad un chrétien Gabriel Ibn
Bakhtichou, qui eut pour successeur, un autre chrétien Jean Messoué, peut-étre le plus
distingué des médecins arabes, par la profondeur de ses enseignements ; apres des éditions
multiples, ne trouve-t-on pas ses "Aphorismes", encore publiés a Lyon au XVlIle siecle, et a
Paris en 1980.

Deuxieme ordre d'énoncés coraniques a souligner : des réflexions sur de multiples objets,
allant des premiers 4ges du monde a la reproduction humaine, en passant par l'astronomie et
les sciences naturelles, en général. Ces réflexions sont en accord parfait avec les
connaissances modernes, et d'autre part, elles ne sont accompagnées d'aucune allusion a des
idées de époque que l'on aurait, plus tard, reconnues inexactes. Je les ai étudiées dans mes
livres "La Bible, le Coranet la science "et "'Homme, d'ou vient-il ?", en soulignant qu'elles
font défi a l'explication humaine, compte tenu de notre connaissance de I'histoire des
sciences. Les commentateurs anciens n'ont pu en saisir le sens, ce dont les scientifiques
modernes sont seuls capables. Les traductions classiques du Coran n'y font généralement
pas allusion, en raison, d'une part, du caractere récent de la connaissance de ces énoncés
(avant 1976, il n'existait en Orient aucun ouvrage sur ce sujet) ;

D'autre part, de I'absence d'une culture scientifique étendue, chez des traducteurs
généralement littéraires, ce qui est un obstacle a leur compréhension. L’existence de telles
réflexions, dans le Coran, est toute naturelle pour un musulman, la toute puissance divine
expliquant que ce soit annoncé plus tard par la Révélation.

La Bible ne contient aucune réflexion comparable. Faut-il s’en étonner ? Absolument pas,
On sait, en effet, de nos jours, que les livres de la Bible sont des livres inspirés, les autres

en dehors des enseignements religieux proprement dits , selon les idées de leur temps.
Comment, dans ces conditions, n'y trouverait-on pas ce que l'on a appelé des erreurs
scientifiques, si bien présentées ainsi par le Professeur Jean Guitton : «Les erreurs
scientifiques de la Bible, ce sont les erreurs de 'humanité, jadis semblable a I'enfant qui n'a
pas encore la science». Il existe, cependant, de remarquables points de concordance : ainsi
les livres de la Genese de I'Exode contiennent des données permettant une confrontation
harmonieuse avec des acquisitions historiques et archéologiques modernes. A I'inverse ne
sont plus acceptables des affirmations du livre de la Genese sur les premiers 4ges du monde,

95



de la terre et de 'homme, ainsiqu'au sujet du monde vivant. Par exemple, s'il arriva que la
notion de fixation des especes, comme d'autres notions bibliques, ne fut pas, jadis, contestée,
faute de connaissances profanes, il en fut autrement, lorsque l'explosion scientifique du dix-
neuvieme siecle se produisit ; on considéra, alors, a juste titre, cette motion incompatible
avec la science. Le livre de Darwin " De l'origine des especes" (1859) déclencha un trés vif
débat entre ses partisans et les Biblistes britanniques ; ces derniers perdirent la partie, pour
s'étre refusés a répondre que les sources du Livre de la Genese étaient multiples (on le savait
déja), que les contradictions et erreurs s'expliquaient de ce fait et qu'il ne fallait pas prendre
la Bible, au pied de la lettre. A partir du dix-neuvieme siecle, on va extrapoler et conclure a
I'incompatibilité entre la science et la foi. Aujourd'hui, un tel débat n'aurait plus sa raison
d'étre, si l'on voulait bien accepter, avec le Concile de Vatican II, que tout enseignement
religieux mis a part, les livres de I'Ancien "Testament "contiennent de l'imparfait et du
caduc".

96



LA SCIENCE ET LA TECHNOLOGIE

(Leur source selon 1'lslam)

«11 (Allah) apprit a Adam tous les noms» (S., La vache, verset 29)

Le Messager d'Allah affirme, selon un hadith rapporté par Abouwoud : «Allah m'a révél¢ le
Coran, doublé d'une inspiration similaire» (c'est a dire la sounna). Or, le Prophete, qui tient
parfois, a expliciter un verset coranique, dit : «Quand Allah fit descendre Adam (du Paradis)
sur terre, il le dota de fruits paradisiaques et lui enseigna "l'art de fabriquer toute chose"»
(BE.TA) : rapporté par Abou Moussa.

Certains exégetes, commentant cette double donnée coranique et traditionniste, préconisent,
pour toute chose, une double nomination, 1'une descendante et l'autre ascendante. Chaque
mot représente, en fait, soit une réalité concrete ou abstraite , soit un étre inanimé, soit un
objet matériel ou une personne. Le nom descendant est, donc, une appellation qui fonde
I'individu ou I'€tre qu'elle désigne, qui permet de le distinguer d'un autre, dans le langage.
Quant au nom ascendant, il exprime un moyen ou ensemble de moyens adaptés a une fin,
une véritable nomenclature, comportant des notions propres a un art, a une science, un
procédé particulier, permettant de finaliser une opération, fabriquer un objet matériel ou
l'adapter a sa fonction ; Ce sont 1a les définitions de la technique qui touche, méme les
opérations non matérielles, dans une activit¢é menée avec maitrise et connaissance.

C'est par conséquent, cette technologie, qu'Allah inculqua & Adam et qui constitue la source
et le moyen de la technique de 'homme ordinaire sur la terre, et de I€tre, humainement
parfait, dans le domaine de la pensée transcendante.

«Ibn khaldoun a admirablement montré comment le développement des sciences était lié a
celuides techniques, depuis les simples ( qui correspondaient aux besoins de la vie
quotidienne d'une société frugale), jusqu'aux techniques complexes et hautement raffinées
d'une société riche et florissante» (Revue Recherche).

"L' Association Islam et Occident" (dont j'ai pu participer a la fondation a Geneve),
développe l'idée de cette symbiose, en montrant I'apport de I'Islam.

La science et la technologie doivent étre adaptées a un environnement donné et non
l'inverse. Elles doivent étre mises au service de 'homme et non l'inverse. A cet égard la
société occidentale contemporaine, sans doute, a beaucoup a apprendre d'autres cultures,
quant a leur conception et a leurs principes du progres et du bonheur de I'homme.

La civilisation Islamique présente ici un intérét particulier et jouit, incontestablement, d'une
mission beaucoup plus importante que celle d'avoir seulement servi - ainsi que les
intellectuels occidentaux se I'imaginent souvent - de relais - pour les idées de I' Antiquité vers
I'Europe médiévale.

La principale lecon de la science musulmane est son insistance sur la notion d'un équilibre
balancé, quant a 'usage de I'énergie mondiale qui ne détruit pas I'équilibre écologique subtil
de I'environnement, dont dépend finalement la survie collective.

La technologie musulmane est en symbiose avec ’homme ...

L’optique musulmane d’unicité n’a jamais permis qu’ une forme particuliere de la
connaissance soit cultivée indépendamment des autres. Les universitaires et scientifiques
musulmans se plaignent souvent, que 1’intrusion de la science occidentale a menacé de
détruire la hiérarchie Islamique de la connaissance et I’harmonie de son systeme éducatif.
Que peut apprendre I'Occident de la philosophie musulmane sur I’Univers et I'équilibre entre
les connaissances pratiques et théoriques ? En Islam, il n'est pas censé y avoir de divorce
entre la Science et ’Ethique. En Occident, on prétend que la science est dégagée de toute
connotation morale. Ces deux conceptions peuvent-elles €tre réconciliées ?

Les différences dans les concepts et les perceptions entre 1’Islam et 1'Occident devraient étre
dégagées et clarifiées. Les traditions Islamiques d'architecture et de présentation ont été
guidées par la beauté, ' harmonie, la simplicité et la balance écologique. Comment ces deux
positions peuvent-elles s’harmoniser au mieux et que peuvent I'Islam et 1'Occident
apprendre l'unde l'autre, dans ce contexte ?

Le principal Objectif, donc, de la présente proposition, est de contribuer a une meilleure
compré¢hension mutuelle entre I'Islam et Occident, pour ce qui a trait a la place de la
science et de la technologie, dans le processus de développement socio-économique et

97



culturel. 11 s'agit donc, d'une étude qui tendra vers deux directions, incluant, a la fois,
I'analyse de concepts et de technologies spécifiques. La recherche s'étayera sur des études
de cas, dans des domaines ol la science et la technologie jouent unrole important.

II'sera important de choisir ces domaines, afin que le plus haut degré d'échange et de
compréhension mutuels, puisse étre atteint.

Il ne s’agira pas seulement de débattre de la science et de la technologie occidentale, a la
lumiere de la culture Islamique, mais ausside tirer profit des technologies historiquement
appliquées dans les pays musulmans, ainsique de la signification conceptuelle de la science
de la technologie.

Grace aux impondérables du génie arabe, on comprend mieux ce qu'avait dit Libri : «Effacez
les Arabes de I'Histoire et I'histoire de la Renaissance sera retardée de plusieurs sieécles, en
Europe». «L'an 732 de notre ere - affirme Claude Farrere, de I Académie francaise - une
catastrophe, la plus néfaste, peut €tre, de tout le Moyen-age, s’abattit sur humanité ; et le
monde occidental en fut plongé, pour sept ou huit siecles, sinon davantage, au tréfonds d'une
barbarie que la Renaissance commencga, seulement, de dissiper, que la Réforme faillit
épaissir a nouveau.

Cette catastrophe, dont je veux détester, jusqu'au souvenir, ce fut 'abominable victoire que
remporterent, non loin de Poitiers, les sauvages harkas des guerriers francs, conduits par le
Carolingien Charles-Martel, sur les escadrons arabes et berberes, que le Khalife Abd-er-
Rahman ne sut pas concentrer, assez nombreux et qui succomberent. En cette journée
funeste, la civilisation recule de huit cents années. Car, il suffit de s'étre promené dans les
jardins d'Andalousie, ou parmi les ruines éblouissantes encore de ces capitales de magie et
de réve que furent Séville, Grenoble, Cordoue, voire Tolede, pour entrevoir, dans un
miraculeux vertige, ce qu'il serait advenu de notre France, arrachée par I’ Islam industrieux,
philosophe, pacifique et tolérant - car I'Islam est tout cela -aux horreurs sans nom qui
dévasterent, par la suite I'antique Gaule asservie, d’abord, aux féroces bandits austrasiens,
Puis morcelée, déchirée, noyée de sang et de larmes, vidée d’hommes par les Croisades,
gonflée de cadavres, par tant et tant de guerres étrangeres et civiles, alors que, du
Guadalquivir a I'Indus , le Monde Musulman s'épanouissait dans la paix, sous l'égide,
quatre fois heureuse, des Dynasties omeyade , abbasside, suljoucide, ottomane.

Cela n’est pas l'histoire officielle, la menteuse histoire que les manuels ad usum delphini
enseignent aux candidats petits francais de nos écoles. C’est I'histoire vraie, celle que ’on
s’apprend a soi-méme, a force de mers traversées, de terres parcourues, de bibliotheques
étrangeres feuilletées. Et, ce n’est pas trop de toute une vie de voyageur, pour constater, en
fin de voyage, et toucher du doigt le grand mensonge impudent que nos maitres ont voulu,
et veulent encore nous imposer, comme une vérité - comme la vérité.

A ces Francais, je demanderai, ensuite, ce qu'ils pensent de "notre" victoire de 732 sur les
Musulmans ? Et s'ils ne jugent pas, avec moi, que cette défaite d'un peuple civilisé par un
peuple barbare fut, pour I'humanité entiere, un grand malheur ?

98



LA PENSEE CORANIQUE ET L'ORIENTALISME

Sir William Muir, directeur de I'Université d’Edinburg de 1885 a 1903, auteur de la "Vie de
Mahomet" ouvrage réédité, plusieurs lois et qui est pour les anglophones, la biographie
classique du Prophete. Pour les spécialistes des études médiévales I'ceuvre célebre de Muir
"Le Califat" dont la premiere publication date, de 1891, est restée un ouvrage quia fait
autorité, jusqu'en 1950, et qui, maintenant encore, a son utilité. Pour I'Ecosse seule, que nous
prenons comme exemple, a propos de I'ceuvre orientaliste sur 1’Islam, nous nous référons a
M.A Dphil Dlitt (Oxon), professeur des Etudes Arabes et Islamiques a I Université
d'Edimbourg, qui nous dépeint la contribution magistrale de cette Université. En effet, celle-
cicélébra, en 1983, ses 400 ans de réussites et de progres ; elle est fiere de rappeler que
larabe y a ét€ enseigné, sans interruplion, depuis 1880, pour €tre plus précis. Son apparition
dans le programme d'études de 'Université est plus ancienne. Car, des la seconde moiti€ du
XVlle siecle, des étudiants, qui s'intéressaient aux langues classiques et aux cultures du
Moyen Orient, pouvaient travailler avec M. James Robertson, professeur de langues
orientales de 1751 a 1792.

Au XIXe siecle, comme au siecle précédent, 1'arabe était langue étudiée, surtout, par les
théologiens qui reconnaissaient l'importance de la philologie sé mitique. Robertson est
connu, pour le rdle qu'il a joué dans la mise en catalogue des manuscrits Islamiques, acquis
par la bibliotheque de ' Université d'Edimbourg ; notamment, IHistoire mondiale aldin.
Robertson était le professeur de H. A.R Gibb (quidevient Sir Hamilton, en 1954, professeur
d'arabe a I'Université d'Oxford) ; Gibb est devenu célebre par ses ouvrages sur la civilisation
Islamique, notamment par son livre (Modern Fonds in Islam), (Tendance moderne dans
I'Islam) dont il existe une traduction remarquable en arabe.

A partir de 1921, T'arabe était enseigné a Edimbourg par Richard Bell, érudit dont le nom est
presque synonyme, avec les études coraniques. Bell, tout comme Roberston, a été professeur
de R.B. Serjeant, né a Edimbourg, et qui, en 1970, est devenu le professeur d'arabe a
I'Université de Cambridge, occupant la chaire de Sir Thomas Adam.

Le professeur Serjeant est particulierement renommé, pour ses travaux sur le terrain quiont
permis de conserver, pour la postérité, des élé ments remarquables, concernant la vie
traditionnelle arabe.

La réputation actuelle dont jouit Edimbourg, dans le domaine des études Islamiques, est
inséparable du nom de William Montgomery Watt, qui a contribué aux études Islamiques,
avec ses vingt ouvrages, sur des sujets afférant a 'Islam.

Le premier, "Free Will and Prédestination in Islam" (1949), (Libre arbitre et prédestination
dans I'Islam) a été suivide "Muhammad at Mecca" (1953), (Mohammed a la Mecque), de
"Muhammad at Medina)" (1956) (Mohammed a Médine), qui ont été réunis en un seul
volume "Muhammad, Prophete and State's man" (1961) (Mohammed, Prophete et homme
d'Etat).

99



L'HOMME EST NE DANS L'ARGILE

«C’est Lui (Allah) qui a créé toute chose a la perfection et qui a instauré la création de
I’homme a partir de I'argile, puis d’un vil liquide I1a tiré sa descendance, puis Il lui a donné
une forme harmonieuse et a insufflé en Iui de Son Esprit, vous dotant ainside I'ouie, de la
vue et de I’intelligence. Mais il est rare que vous Lui t¢moigniez votre reconnaissance ! »
(S., As-sajda, versets 7-8-9).

«Certes, Nous avons créé I’homme d’un extrait d’argile, dont Nous avons fait ensuite une
"noutfa" (goutte de sperme ) déposée en un réceptacle bien protégé , puis Nous avons créé
de cette "noutfa" un "dlaqua" ( caillot de sang), que Nous avons transformé en "moudrat"
(embryon ) ou s’est dessin€ le squelette que Nous avons recouvert de chair, pour en faire, en
fin de compte, un nouvel étre, bien différencié. Béni soit donc Dieu, le Meilleur des
créateurs ! Apres quoi, vous €tes appelés a mourir, pour étre ressuscités au Jour du Jugement
dernier. » (S., Al mouminoun versets 12 a 16).

La théorie selon laquelle la vie serait née dans 'argile, élaborée dans les années 1960 par le
chimiste Craham Cairus-Smith de I'Université de Glasgow, va a lencontre de celle plus
généralement acceptée, qui veut que la vie ait émergé de la "soupe originelle" des océans, a
la suite de réactions chimiques fortuites. Cette théorie avait ét€ mise en avant, dans les
années 1930, par le chercheur soviétique A.I. Oparine. Cette découverte, annoncée au cours
d'un symposium, au centre de recherches Ames de la NASA, a Moutain View (Californie),
montre que l'argile ordinaire possede deux propri€tés essentielles a la naissance de la vie : la
capacité de stocker et de transférer de I'énergie.

«I1 (Dieu) a créé les deux sexes, mile et femelle, d'une "noutfat" (goutte de sperme)
¢jaculée." » (S., An-najm, verset 45-46), «Dieu vous a créé a partir de la terre, puis d'une
"noutfat", puis il a fait de vous les deux sexes pour faire de vous ensuite des couples» (S.,
Fatir, verset 11).

100



LE CORAN ET L'EMBRYOGENESE

« Allah a créé 'homme d'une goutte de sperme, et voila, que celui-ci se montre querelleur. »
(S., Les Abeilles, verset 4) , «Que I'homme réalise de quoi il a été créé. 11 a été créé d'un
liquide éjecté, issu d'entre I'épine dorsale et les os de la poitrine jaillissant d’entre les lombes
et les iliaques» (S., 86, verset S - 7).

Les gonades, localisés dans la région dorsale de lembryon seraient a l'origine
embryologique de la lignée humaine. (se référer a la these de doctorat de mon ami Amal
Alami)

«Lis au nomde ton Seigneur, celui quicréa 'homme de "alaq"» (S., 96, verset 1-2). "L'dlaq’
signifie sangsue, blastocyste qui s'accroche a 'endometre, lors de la nidation (au 6¢ et 7¢
jour, apres la fécondation). La, I'ceufse transforme en une "moudrat".

«O homme ! Si vous doutiez de la résurrection, sachez bien que Nous vous avons créés, a
partir de la terre, puis d'une "noutfat", ensuite d'une "dlaqua", ensuite d'une "moudrat"
moukhallaqua et non moukhallaqua" pour vous en convaincre. Nous placons et maintenons,
dans I'utérus, ce que Nous voulons, jusqu'a un terme ; puis Nous vous faisons sortir enfant,
pour qu'ensuite vous atteigniez I'age adulte. D'aucuns, parmi vous, meurent, d'autres sont
ramenés au pire des ages, pour qu'ils ne retiennent plus aucun savoir» (S., 22, verset 5).

Le Dr. Maurice Bucaille voit biendans le terme "moukhallaqua", une "masse de Chair
proportionnée", avec une autre "non moukhallaqua", car, au cours du développement
embryonnaire, certaines parties de (Ilembryon) apparaissent tout a fait disproportionnées,
avec ce que sera plus tard l'individu et d'autres restent proportionnées.

Le Coran définit cette "nouvelle créature", en soulignant les diverses phases du
développement complexe de I'embryon. «(Dieu) vous forme, a l'intérieur du corps de vos
meres, formation apres formation, dans trois ténebres, tel est Allah votre Dieu» (S., 39,
verset 6).

«L'homme, croit-il qu'il soit vainement abandonné, n'a t-il pas été une goutte (de sperme)
qu'on ¢jacule ? Puis, il a été une ""alaga". (Dieu) l'a formé et harmonieusement faconné.
Ensuite, I1 en a fait les deux sexes. Tel (Créateur) n'est-il pas capable de ressusciter les
morts? » (S., 75, verset 37).

'

101



LE CORAN ET LA THEORIE DARWIINIENNE

La théorie évolutionniste de Darwin avance que I'homme a évolué, pour devenir un
"superman" (homme supérieur) ; il deviendra le "Dieu de 1'univers", dans sa lutte pour la vie
(struggle for life).

Le grand sociologue Arabe Ibn Khaldoun, mort au Caire en (808 H/ 1406 G), a défini et
réfuté la théorie é volutionniste, dans ses Prolégomenes, avant 'avenement de son auteur,
décrivant les marques d'harmonie, d'ordonnancement dans I'édification du Cosmos et de
I'homme, entre les rapports bien agencés et entre causes et effets, en dehors de toute
coincidence ou hasard. Du monde astral et planétaire, aux divers regnes cosmiques (minéral,
animal, et humain), tout est bien ordonné, avec un agencement bien harmonieux.

Dans le Coran, le hasard quiest la base du principe darwinien, est exclu, dans la création du
Cosmos et de 'homme. Tout est harmonie. L'é volution trouve son seul fondement dans la
justice et I'équilibre.

Le Coran dit : «Nous (Dieu) avons donné a 'homme, en le créant, la forme la meilleure» (S.,
95, verset 4).

I1a dit aussi : «I1 (Dieu) a créé les cieux et la terre ; en toute vérité, 11 vous a formés et vous
a dotés d'une belle forme, et le devenir est vers Lui» (S., 64, verset 3).

« Ilest Dieu aussi bien dans les Cieux que sur la Terre. Il sait ce que vous dissimulez et ce
que vous divulguez. Ilest au courant de tout ce que vous acquérez ». (S., 6, verset 3).

I1dit aussi : « Le Tres Miséricordieux a enseigné le Coran, créé I’homme et lui a appris a
s’exprimer clairement. Le Soleil et la Lune obéissent a des lois préétablies. Les herbes et les
arbres se prosternent devant Lui. Le Ciel, Il 'a éleve, et ’équité, 11 I'a instituée, afin que
vous ne fraudiez pas dans les pesées et que vous ne faussiez pas la balance. » (S., Ar-
rahman, versets 12 9).

Le Coran indique : <O ! Hommes ! On vous propose une parabole, écoutez-la. Ceux que
vous invoquez, en dehors de Dieu, ne sauraient créer une mouche, quand méme ils se
réuniraient tous, pour le faire ; et, si une mouche venait leur enlever quelque chose, ils ne
sauraient la lui reprendre» (S., 22, versets, 73 - 74).

«C'est, donc, bien Dieu qui créa toutes choses et leur assigna leur juste mesure» (25/2).
Clest, Ia, le principe foncier de la science thermodynamique.

Témoignages

D’aprés Einstein, dans soit livre "Conceptions scientifiques morales et sociales" :

« La théorie de Darwin de la lutte pour I'existence, et la sélection qui lui est connexe, ont été
invoquées, par beaucoup de gens, pour autoriser et encourager I'esprit de compétition.
Certains gens ont de méme essayé de prouver, pseudo-scientifiquement, la nécessité de la
lutte destructive entre les individus , dans le domaine de la compétition économique. Mais,
cela est injuste, car ' homme doit sa force, dans la lutte pour I'existence, au fait qu'il est un
animal vivant en société. Et, de méme que dans une fourmiliere, la bataille entre fourmis
individuelles n'est pas essentielle, pour la survivance, du méme, dans une société humaine,
la bataille entre individus, n'est pas nécessaire pour la survivance. »

Dans le livre "Nombre et pensée" du soviétique A. Kontratov, ( 1907), il est écrit : «Ainsi;
chaque jour, a chaque minute , a chaque seconde, nous avons affaire a de véritables
miracles. Notre conversation, nos livres, nos objets, nos édifices sont tellement improbab les
que I’apparition spontanée est tout simplement inconcevable. La vie se manifeste comme un
courant oppos€ au chaos».

Pierre Grassé écrit dans son livre "Toi ce petit Dieu" :

«Quelle que soit I'hypothese a la quelle on se rallie, un fait demeure : la vie résulte d'une
organisation, d'un équilibre, d'une ordonnance régnant entre les parties, au sein d’un édifice
matériel, complexe et hétérogene. Ordre a tous les niveaux : atomes, molécules,
macromolécules, organes ; la vie est le triomphe de I'ordre».

Pierre Biberson, professeur francais, écrit dans le livre "I'Origine de  Homme" :

102



«On spéculait, sans preuve scientifique, sur I'existence possible d'un homme du Tertiaire et
sur les chainons manquants de la chaine, reliant le signe a I'étre humain. La preuve
ontologique de l'existence de Dieu est le raisonnement formulé d'abord par Saint Anseleme,
qui tente de prouver l'existence de Dieu par sa perfection : «Nous avons - dit-il -1'idée de
Dieu, en tant qu'Etre parfait ; un Etre parfait qui n'aurait pas d'existence serait imparfait,
donc Dieu existe» (Hachette).

Un nombre de plus en plus grand de savants et de penseurs s'accordent a considérer que
I'Univers ressemble davantage a une grande pensée qu'a une machine régie par les seules
lois du hasard. Les travaux du savant anglais D. Lawden, du mathématicien et philosophe
Stéphane Lupasco, du mathématicien et chimiste Tournaire, du physicien P.A.M Dirac, du
Dr. Roger Godet, de Robert Oppenheimer, de Teilhard de Chardin, de Chauchard, etc.,
mettent en évidence certaines capacités de mémoire et d'intelligence, non seulement de la
matiere organisée, mais aussi de la matiere inorganisée.

Des spécialistes de physique nucléaire tels Alfred Herrman et D. Lawden parlent clairement
d'un psychisme de I'électron (p.109).

103



SPHERICITE ET MOUVEMENT DE LA TERRE

«Ne voient-ils donc pas les chameaux comment ils ont ét€ créés ? Ni le ciel comment il a
été élevé, ni les montagnes comment elles ont été instituées ? Ni la terre comment elle a été
aplanie » (S., EI-Ghachiya , verset 17 - 21).

« Et la 'lerre, apres cela, Il (Allah) aplanit sa surface» (S., Les Anges, verset 30).

La terre, dont la surface est plane, demeure ronde. Mais, sil'on tient compte de I'étymologie
du mot "daha", employé dans le verset au lieu de "bacata", on peut y entrevoir, une forme
elliptique, car ce terme est employé, pour indiquer I’ceuf de l'autruche dont la forme est
ovoide ; néanmoins, cette sphéricité n'est pas déterminée clairement.

«Quant au mouvement de la Terre, maints exégetes citent le verset : «Tu vois les montagnes,
les croyant immobiles, alors qu'elles roulent, comme le roulement des nuages» ; Ibn’Arabi
(VIleme siecle) proclame dans ses " Foutouhit" (Imprimerie de Halab) que la terre tourne
(T.Ip-123. T2 p.457 et T.I1 p.677) ; ainsi que I' Africain Mokhtar el Kounty (de Tombouctou
XIleme siecle).

“Adoud ed-dine el Igi, mort en 756 h/ 1355, parle de la sphéricité de la Terre qui tourne
autour du soleil, dans le livre (Mawagqif), corroboré par son commentateur Charif el Jorjany
(décédé en 819 I/ 1416 ).

L'astronome italien Galilée (1564 - 1642), proclama loi aussique la terre tournait autour du
soleil, en contradiction avec la théorie géocentrique de son époque ; il fut poursuivipar le
Saint-Office et dut se rétracter devant I'inquisition, en 1633, tout en affirmant : "Et pourtant,
la Terre tourne".

104



FAUSSES CONJECTURES ASTROLOGIQUES

Un verset du Coran, définissant la ré volution la révolution planétaire et astrale dit : «Nous
avons embelli le ciel de ce monde par I'ensemble astral».

Selon le premier exégeéte du Coran, Sidna Abdullah Ibn Abbas, il s’agit du "plafond" du
monde astral ou astres et planetes sont accrochés, a l'instar de lustres, au "celing", de ce
monde : on peut établir un parallélisme entre cet ensemble astral qui évolue, dans le monde
cosmique, mais au-dessous des cieux, et, c'est ce qu'on a appelé, au cours des siecles, le
systeme solaire. Ce point de vue coranique cadre avec les données des scientifiques
modernes et va a I'encontre des concepts astrologiques qui ont faussé les interprétations.
Certains exégetes du Coran (et non des moindres) ont été influencés par ces contrastes, a tel
point qu'ils étaient contre tout allunissement humain.

C’est ainsi que l'astrologie s'est dégradée au Moyen-age, pour devenir une sorte de science
fictive, imprégnée de magie. Une des conséquences de cette confusion est celle qui identifie
le Prophete Idriss (qui réside au quatrieme ciel, d’apres la tradition prophétique (hadith) sur
I Ascension Nocturne) avec Hermes, qualifié, dans la mythologie aberrante de "Dieu soleil",
car justement, selon les astrologues, le soleil aurait pour centre le quatriéme ciel.

Cela aboutit, d'autre part, a une contradiction scientifique : c’est la confusion entre les
données physiques et métaphysiques, d'autant plus que lemprise des normes de la science
ne dépasse guere ce que les astrologues appelaient, jadis, "monde sublunaire", c'est-a-dire
notre monde au-dessous du 1* ciel oli se trouverait la lune.

C’est pour éviter cette ambiguité que les savants modernes ont opté pour une gamme
d'appellations qui définissent, exactement, la nature de notre monde visible ou monde
sensible.

105



PLURALITE DES DIMENSIONS-TEMPS

La pluralité¢ des dimensions-temps vient d'€tre encore démontrée, grace au progres de la
science nucléaire. Des chatons cobaye, qui accompagnerent les cosmonautes, dans leur
ronde spatiale, présenterent des signes de vieillissement prématuré et devinrent plus agés
que leur mere, laissée a la surface de notre planete. Le temps n'est donc pas le méme, dans
les diverses couches sphériques et les dimensions temporelles s'averent multiples, au sein
méme du monde sublunaire. Que dire des phé nomenes cosmiques, dans les Univers supra-
lunaires ? Le soufisme fait allusion a une espece de temps "dilaté" ou "accéléré" et de temps
"rétréci”, de dimensions foncierement différentes. Le Coran lui-méme parle de la "journée
divine" et de 1a "journée ascensionnelle", équivalant respectivement a mille et cinquante
mille ans, par rapport a notre temps terrestre.

106



REVELATION COSMIQUE

Eva de Vitray Meyerovitch, quia traduit le "Methnaoui" du poete et mystique persan, Jalal
ed-Dine Rimi , comportant mille vers, d'une singuliere beauté, a été émerveillée par une
révélation de ce grand mystique chiite, qui enseignait en plein XIIle siecle de l'ere
chrétienne, que, sion coupait un atome, on y trouverait un noyau, avec des planetes tout
autour. Cette révélation scientifique s'inscrit, au fond, dans le dogme inculqué par Sidna Alj,
gendre et compagnon du Prophete, auquel le Chiisme se réfere.

ROmi n'a fait que nous la transmettre. Certes, John scientifique de Onnell, rédacteur
scientifique de (New-York Herald Tribune) souligne, dans un ouvrage publié en 1943, sur
"I’atome aux U.S.A", que ce fut Abou Al-Hassan Ali, qui avait formulé, durant les trois
premieres décennies de I'avenement de | Islam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit
état (Nehj el Badgha (T I. p.185). Rlimi ajouta, alors : «Il faut faire trés attention de ne pas
provoquer un choc qui pourrait réduire le monde en cendre».

107



UNIVERSALITE DE L'ISLAM

FRATERNITE ORIGINELLE ABRAHAMIQUE

L’¢édifice éminemment humain que I’Islam s’ingénie a consolider, refuse de reconnaitre
toute discrimination raciale ; nulle distinction entre les hommes, si ce n'est celle fondée sur
la valeur personnelle de chacun. «Le degré de piété (qualité essentielle de I'homme
conscient de la nature de son étre), est, affirme le Prophete - le seul critere de supériorité
entre les hommes, un croyant de souche arabe ne peut surpasser, en mérite, un non-arabe,
que par une piété plus grande » (Ta). La Cité musulmane enveloppait, dans son sein, non
seulement des musulmans d'ethnicités différentes, mais méme des juifs, des Chrétiens et des
Sabéens, «La religion de Dieu - précise le Coran - est IIslam»  (S., la Famille d'Imran,
verset 17) et I'Islam s'identifie a la religion qui englobe les religions ré vélées. «Dis-leur,
ordonne le Coran : «Dieu ne dit que la vérité ; suivez donc la religion d'Abraham qui était
pieux et n'associait point d'autres divinités a Dieu» (verset 89)». On questionna, un jour, le
Prophete, sur la meilleure des religions : «C'est - répondit-il sans hésiter- la religion la plus
aisée , celle d’Abraham » (AM Ta p. 386). Le Coran tient a préciser nettement le crédo d’un
musulman. « Dis-leur (O ! Prophéte) : «Nous croyons en Dieu, & ce qull nous a envoyé, a
ce qu'll arévélé a Abraham, Ismaél, Jacob et aux douze Tribus ; nous croyons aux Livres
Saints que Jésus et les Prophetes ont recus du Ciel ; nous ne mettons aucune différence entre
eux, nous sommes Musulmans » (S., Famille d'Imran, verset 78).

«Parmi les Juifs et les Chrétiens, il y ena qui croient en Dieu et aux livres envoyés a vous et
a eux, qui s'humilient devant Dieu, et ne vendent point Ses enseignements, pour un vil prix»
(verset 198).

« Avant le Coran, il existait le livre de Moise donné pour étre le guide des hommes et la
preuve de la bonté de Dieu ; or, celui-ci (le Coran) confirme l'autre en langue arabe» (S., Al-
,ahgaf, verset 11). «La nourriture de ceux qui ont recu les écritures est licite pour vous, et la
votre lest également pour eux. Il vous est permis d'épouser les filles honnétes des croyants
et de ceux quiont regu les Ecritures avant vous... » (S. de la Table n. 7). Jésus, le Messie,
par l'intermédiaire du Prophete Jean, a prévu la naissance et le dé veloppement de I'Islam.
Cette remarquable prophétie se trouve dans la Bible, au neuvieme chapitre du livre de

I Apocalypse». (Prophetes et Croyants - Jean Reynaud 1950 p. 37).

«Dieu - dit le Prophete - veille sur Ses créatures humaines, tel un pere de famille ; et le
meilleur d'entre les hommes est celui qui se distingue le plus par ses sentiments d"humanité»
«Dieu n'accorde sa miséricorde qu'a ceux quiont de la compassion pour autrui» (AM TI p.
183).

«Le bon comportement a 1'égard d'autrui est une des qualités les mieux agréées de Dieu»
(AM id. p. 393).

«Le véritable croyant est celui, vis-a-vis de qui, tous les hommes se sentent en sécurité»
(T.N.).

«On demanda, un jour, au Prophete, d'appeler sur les mécréants, la malédiction divine ; "non
- répondit-il - ma mission est d’invoquer plutdt, au profit des hommes, la miséricorde de
Dieu » (AM TI p. 415).

«Siquelque idolétre te demande « O ! Prophéte) un asile, accorde-le lui, afin qu'il puisse
entendre la parole de Dieu, puis fais-le reconduire a un lieu sir» (S., du Repentir, verset 6) ;
car la conviction ne doit pas étre édifiée par la contrainte ; elle est spontanée.

«On n'est autorisé - dit le Prophete - a entreprendre un voyage (religieux) que vers trois
Mosquées : Celle de la Mecque, celle de Jérusalem et ma propre Mosquée (c'est a dire celle
de Médine) » (B).

La terre, toute entiere, est considérée par 1' Islam «comme une vaste mosquée pure et
sacralisée» (S).

«Nul n'est sanctifié€ par le lieu ot il demeure ; ce sont les actes qui sanctifient les hommes»
(MA).

108



« Suivez les commandements du Coran, et ajoutez foi a ceux de la Bible et de I'Evangile,
ainsiqu'a tout ce qui a été révélé aux Prophetes et messagers antérieurs» (TA).
C’est 1a la consécration de I'unité et de I'universalité de la religion révélée.

«Est damné celui qui tue quiconque dont la protection était convenue» (B).

« Allah m'a accordé les sept longues sourates, a la place de la Bible (Ancien testament), et
les "Centaines", au lieu des Evangiles (Nouveau Testament)» (hadith rapporté par Abou
Oumiama ).

"‘Oubadatou bnou es-Samit" rapporte le hadith suivant : « Celui qui atteste qu' Allah est
Dieu Unique, que Mohammed et Issa (Jésus), sont Ses serviteurs et Ses Messagers, que Issa
est le Verbe inspiré a Marie, aura droit au Paradis» (B et M).

«Deux groupes de ma communauté, seront sauvés de I'enfer ; ’un envahira I'Inde et l'autre
accompagnera Jésus, fils de Marie» (TA).

«Jésus, fils de Marie reviendra sur la terre, arbitre integre et juste» (B).

«Quidonc éprouve de laversion pour la Religion d’Abraham, sinon celui qui est insens¢ ?
Nous avons, en vérité, choisi Abraham, en ce monde et, dans 1'autre, il sera au nombre des
Justes» (S., La vache, verset 130).

«Abraham n'était ni-juif , ni chrétien, mais il était un vrai croyant, soumis a Dieu ; il n'était
pas du nombre des polythéistes» (S., Famille Imran, verset 67).

«Abraham a été circoncis a I'age de 120 ans, il a vécu encore quatre vingt ans", mais, d'apres
une variante d'Al Boukhariet Mouslim, "sa circoncision eut lieu a 1'age de quatre vingt ans»
(dans un lieu dit Al Qadoum).

«I1 y avait a Médine, du temps du Prophete, une dame qui pratiquait la circoncision sur les
femmes» (TA).

«Le cimetiere de la Mecque est le cimetiere le meilleur (TA) Ibn Abbas».

Le Prophete a dit : «Médine a été sacralisée pour moi, comme l'a été la Mecque, pour
I Ap6tre Abraham».

«Le culte de celui qui recherche une religion, endehors de I'Islam, n'est pas admis. Cet
homme sera dans la vie future, au nombre de ceux qui auront tout perdu» (S., Famille Imran,
verset 85).

«S1Dieu n'avait pas repoussé certains hommes par d'autres, des ermitages auraient été
démolis, ainsi que des synagogues, des oratoires et des mosquées oul le nom de Dieu est
souvent invoqué. Oui, Dieu sauvera ceux qui l'assistent». (S., Le Pelerinage, verset 40).
«Nous avons accordé des preuves incontestables a Jésus, fils de Marie et Nous ’avons
fortifié par ’Esprit de sainteté» (S., La vache, verset 87).

« Le Messie, fils de Marie, n’est qu’un prophéte comme tant d’autres qui 'ont précédé. Sa
mere était véridique, et tous les deux se nourrissaient comme tous les mortels. Voyez avec
quel soin Nous leur expliquons Nos versets ! Et voyez comme ils s’en détournent ! » (S., La
Table Servie, verset 75).

«Ceux quidisent "Dieu est, en vérité, le Messie, fils de Marie", sont impies. Dis : "qui donc
pourrait s'opposer a Dieu, s'il voulait anéantir le Messie, fils de Marie, ainsi que sa Mere, et
tous ceux qui sont sur la terre 7 ».

« La Royauté des cieux et de la terre et de ce quiest entre les deux appartient a Dieu. Il crée
ce qu'll veut ; Il est puissant sur toute chose» (S., La Table Servie, verset 17).

« Oui, le Messie, Jésus, fils-de-Marie, est le Prophete de Dieu, Sa parole qu'il a jetée en
Marie, un Esprit émanant de Lui» (S., Les Femmes, verset 171). Le Messie Jésus, fils de
Marie, est seulement I’envoyé de Dieu, Son Verbe déposé dans le sein de Marie, un Esprit
émanant du Seigneur !

«Oui, ceux qui disent : "Dieu est, en vérité, le troisieme des trois", sont impies. [1n'y a de
Dieu qu'un Dieu unique. S'ils ne renoncent pas a ce qu'ils disent, un terrible chatiment
atteindra ceux d'entre eux qui sont incrédules» (S., La Table Servie, verset 73).

«Ils ont pris leurs docteurs et leurs moines, ainsi que le Messie ,fils-de-Marie, comme
seigneurs, au lieu de Dieu. Mais, ils n'ont recu l'ordre que d'adorer un Dieu unique» (S., Le
Repentir, verset 31).

«Jésus est, en vérité, I annonce de 'Heure. N'en doutez pas et suivez-Moi, voila un chemin
droit ! » (S., L'Ormement, verset 61)

Dans un hadith rapporté par Ibn Abbas : «Jésus reviendra sur la Terre, avant le Jour du

109



Dernier Jugement» (TA).

C'est le messianisme initié par Jésus, le Messie, envoyé de Dieu. Le vrai Messie, libérateur
et rédempteur est Jésus-Christ - le faux Messie, appelé "Dejjal" viendra du c6té de 1'Orient,
se dirigeant vers Médine ; mais, il sera refoulé vers la Syrie par les Anges, dont deux se
tiendront aux aguets, le guettant aux sept portes de la ville» (B.M).

«Lorsque Jésus est venu avec des preuves manifestes, il dit : "Je suis venu a vous avec la
sagesse, pour vous exposer une partie des questions sur lesquelles vous n'étes pas d'accord.
Craignez Dieu et Obéissez-moi ! » (S., L'Ornement, verset 63).

«Dieudit : O ! Jésus, fils de Marie !

Est-ce toi qui as dit aux hommes «Prenez moi et ma mere, pour deux divinités, en dessous
de Dieu». “Prenez-nous, ma mere et moi, pour divinités en dehors de Dieu™?

Jésus dit : «Gloire a toi! Il ne m'appartient pas de déclarer ce que je n'ai pas le droit de dire.
Tu laurais su, si je l'avais dit. Tu sais ce qui est en moi, et je ne sais pas ce qui est en Tol.
Toien vérité, En vérité, les mysteéres n’ont point de secret pour Toi » (S., La Table Servie,
verset 116)

«Mentionne Moise dans le Livre ; il était sincere. Ce fut un ap6tre et un Prophete» (S.,
Marie, verset 51)

Les Juifs ont dit :

«Uzalr, est fils de Dieu ! » les Chrétiens ont dit : «Le Messie est fils de Dieu ! », telle est la
parole qui sort de leurs bouches ; ils répetent ce que les incrédules disaient, avant eux. Que
Dieu les anéantisse !

IIs sont tellement stupides ! » (S., Le Repentir, verset 30).

«Le Prophete a accordé leur part dans le butin, a un groupe d'Israélites, qui avaient combattu
a ses cOtés» (TA).

«Moise dit :

«O ' Mon Peuple ! Si vous croyez en Dieu, confiez-vous a Lui, si vous Lui étes soumis » ,
(S., Jonas verset 84)

«Moise dit a Non Peuple :

«O ! Mon peuple pourquoi me maltraitez- vous, alors que vous savez que je suis vraiment le
Prophete de Dieu, envoyé vers vous ? » (S., Le Rang, verset 5). Pourquoi m’offensez- vous
«Nous avons donné a Moise le Livre, dont nous avons fait un guide pour les fils d'Israél :
"Ne prenez-pas de protecteur, en dehors de Moi» (S., Le Voyage Nocturne, verset 2).
«Nous t'avons inspiré comme Nous avions inspiré Noé€ et les prophetes venus apres lui.
Nous avions inspiré Abraham, Ismaél, Isaac, Jacob, Les Tribus, Jésus, Jonas, Aaron,
Salomon; et Nous avions donné des Psaumes a David» (S., Les Femmes, verset 163).

«11 (Allah) a établi, pour vous, en fait d'obligations religieuses, ce qu'il avait prescrit a Noé ;
ce que Nous te révélons et ce que Nous avions prescrit a Abraham, a Moise et a Jésus :
Acquittez- vous du culte ! Ne vous divisez pas en sectes » (S., La délibération, verset 13).
«1l ya, parmi les gens du Livre, des hommes qui croient en Dieu, a ce qui vous a été
révélé, et a ce qui leur a été ré vélé. Humbles devant Dieu ; Ils n'ont pas vendu, a vil prix, les
signes d'Allah. Ceux-Ia trouveront leur récompense aupres de leur Seigneur. Dieu est, en
vérité, prompt dans Ses comptes» (S., Famille Tmran, verset 199).

«Un enseignement destiné aux hommes doués d'intelligence se trouve dans les histoires des
Prophetes. Ce n'est guere, 1a, un conte imaginé ; mais, c'est la consécration de ce qui existait
avant l'exposé détaillé de toute chose» (S., Joseph, verset 111)

«Des Prophetes envoyés, avant toi, ont été en butte aux railleries; J'ai accordé un répit aux
incrédules, pour les appréhender ensuite. Quel fut, alors, Mon chatiment ! » (S., Le
Tonnerre, verset 32).

«Cette communauté, qui est la votre, est vraiment une communauté unique. Je suis votre
Seigneur . Craignez-Moidonc ! » (S., Les Croyants, verset 52).

«Dieu est, en vérité, mon Seigneur et votre Seigneur. Adorez-le. Voila un chemin droit ! »
(S., L'Ornement, verset 64).

«Un terme est fixé a chaque communauté, lorsqu'il arrive a échéance, elle ne peut ni le
retarder d'une heure, ni I'avancer» (S., Jonas, verset 49).

«Chaque Prophete avait invoqué Allah pour solliciter quelque chose. Quant a moi, j'ai
différé mon invocation, en la remettant au jour du Dernier Jugement. (TA).»

110



«La plus pieuse des femmes de son temps, est Marie (Mere de Jésus) et la meilleure des
femmes de son époque (époque du Prophete) est son épouse Khadija» (B).

«A la suite d'une bataille sainte, on amena au Prophete un prisonnier (non musulman) qui ne
portait pas d'habit ; il enleva un de ces "qamiss" (chemise longue, jusqu'aux pieds) et I'en
vétit» (B).

« Aupassage, un jour, du cortege funebre d'un israélite, le Prophete se mit debout, en
ordonnant a ses compagnons de se lever, toutes les fois ou ils voient passer la civiere d'un
mort, en tant qu'étre humain, qu'elle que soit sa confession» (B).

«Trois personnes ont une double prééminence et prime : un homme du Livre, qui avait
ajouté foi a l'apostolat de son propre Prophete, en y joignant celui du Messager Mohammed.
Un serviteur qui se serait acquitté des devoirs et obligations, envers son Seigneur (Allah) et
son maitre.

« Un homme, maitre d'une servante dont il avait préalablement parfait Iéducation, pour
I’affranchir ensuite et ’épouser » (B).

Le Prophete a fait état du péché originel, perpétré effectivement par le premier fils
d'Adam, Cain qui tua son frere, en disant : « toutes les fois ol quelqu'un est tué injustement,
le premier fils d”Adam, Cain est responsable d'avoir versé une partie de son sang, ayant été
le premier criminel » (B.M.S)

« Allah nous suffit! Quel bon défenseur ! : formule prononcée par le Patriarche Abraham
quand on I'a jeté au feu, et par le Messager Mohammed lorsqu'on lui annonca que les
adversaires

s’étaient coalisés contre les fideles» (B).

Témoignages

Le Baron Carra de Vaux affirme, dans ses "Penseurs de I’'Islam " que "c'est bien I'Islam quia
donné au Christianisme un mode de philosopher, fruit du génie naturel de ses enfants.
Malheureusement, cette harmonie, entre les adeptes des deux religions relevées, a été
envenimée par les mobiles politico-économiques du colonialisme occidental, qui faussa le
cours de l'histoire. Dans cette ascension vers les plus hautes destinées humaines, les rapports
de I'Islamet de I'Occident ne sauraient marquer cette note discordante qui doit accompagner,
facticement, toute lutte pour la vie. C'est que les peuples du XXe siecle possedent, en
commun, une méme morale individualiste et universaliste qui "prolonge 1'homme, au-dela
de sa destinée terrestre". Ce fait essentiel marque "I’humanisme moderne qui caractérise le
Christianisme et 1'Islam, et que le rationalisme bien compris a contribué a enraciner, dans
1'ame faconnée par les religions révélées.

L’Islam, au dogme simple, accessible a tous, sans hiérarchie, sans formalisme, a pu
conquérir une grande partie de I’'Humanité, dans l'espace record de quelques décennies.
L'Histoire a rarement donné I'impression d'une spontanéité aussi nette, dans la conquéte
pacifique des cceurs ; «Jamais I'Arabe - reconnait E.F. Gautier - dans toute l'ardeur de sa fin
nouvelle, n'a songé a éteindre, dans le sang, une foi concurrente».

C'est limportance de cette communion de pensée originelle, de ce fructueux échange entre
civilisations diverses et religions différentes qui inspira Mohamed 1gbal, le célebre leader
musulman, quand il affirme, dans ses Six Conférences sur la reconstruction de la pensée
religieuse en Islam : «Le phénomene - dit-il - le plus remarquable de 1'histoire moderne, est
la rapidité¢ étonnante avec laquelle le monde de I'Islam se meut spirituellement vers [Ouest.
IIn'y ariende vicieux, dans ce mouvement, car la culture européenne, dans son aspect
intellectuel, n'est que le développement postérieur de quelques-unes des phases les plus
importantes de la culture de I'Islam... Rien de surprenant, donc, que la jeune génération

111



musulmane d'Asie et d'Afrique demande qu'on oriente de nouveau, sa foi».

Pas d'antagonisme entre I'Islam et tout modernisme d'empreinte occidentale. La réalité est
une, quelles que soient ses perspectives ! La force de 'Islam, a son avenement, résidait dans
le caractere remarquablement humain de ses optiques et de ses options. L'Ethique
universelle a des composantes dont les valeurs n'ont pas de frontieres, quelles que soient les
étiquettes d'ordre régional, susceptibles d'en réduire la portée éminemment idéale et
humaine. C'est pourquoi I'Islam se considere comme solidaire avec les religions révélées.
Aucune espece de civilisation ne doit étre considérée, a priori, comme viciée ; certains
courants peuvent se contrecarrer dans les détails, mais avoir un aboutissement unique ;
certaines manifestations de la pensée peuvent varier d'un continent a un autre ou d'une
religion a une autre, mais le fond de cette pensée reste le méme ; parce qu'il est la résultante
de cette communion humaine que I'Islam cherche, sinon a édifier, du moins a consolider.
Si le Musulman a préché I'Islam, il s'est toujours abstenu de faire pression sur le cceur des
infidéles. Quand le Monde de I’Islam était a ’apogée de sa puissance et de son
épanouissement, des communautés chrétiennes et juives menaient, dans son sein, une vie
heureuse et paisible.

L’Islam, loin d'étre la religion imposée par le conquérant arabe, n'avait méme pas besoin de
propagande pour gagner du terrain. L' Anglais Thomas Arnold nous cite deux cas - les seuls,
peut-étre, dans I'histoire de ' Humanité — ol le vainqueur non- musulman s'empresse
d'adopter, de plein gré, la religion des Musulmans vaincus. En effet, dans 1'apogée de leur
puissance et de leur barbarisme, les Tatars et les Turcs du XIeme siecle, ne purent résister a
l'attrait de la foi musulmane.

Sans distinction de race ni de confession, tous les éléments de la société musulmane
Jouissaient des mémes droits et étaient astreints aux mémes obligations. Omar, le deuxieme
Khalife du Prophete, accorda aux chrétiens et aux juifs nécessiteux, des allocations,
assurant, ainsi, leur subsistance, au méme titre que les musulmans, aux frais du "Beit el
Mal" (Balladori, p.129, Edit. Goeje).

Moulay Ismaél, que d'aucuns présentaient comme un homme brutal et avide de sang, est
qualifié par des chroniqueurs chrétiens, comme "le plus grand protecteur des Franciscains ",
car 1l leur donna des privileges qu'aucune nation chrétienne n'auraient os€ demander pour
eux. Le Sultan alaouite promulgua deux dahirs (en date du 20 décembre 1711 et juillet
1714), dans lesquels la peine de mort était formellement décrétée contre tous ceux qui
«s'aviseraient de molester les chrétiens ou de les insulter».

En 1916, un missionnaire et orientaliste américain réputé spécialiste des affaires
musulmanes, Samuel Zwemer, publia un ouvrage qui eut un certain retentissement dans le
monde Anglophone et les milieux protestants (The Désintégration of Islam). Car a lui,
comme a bon nombre d'autres "experts", cette désintégration paraissait proche. Bientot, une
série d'é vénements considérables permit de penser que son processus était réellement
déclenché : défaite de la Turquie en 1918, suivie de loccupation par les Alliés d'une grande
partie de son territoire, abolition, en 1924, du Califat, resté théoriquement jusque-Ia l'autorité
supréme de I'Islam sunnite, instauration dans la nouvelle République turque d'un ré gime
laique inspiré des pays occidentaux, partage du Proche-Orient arabe en zones d'influence
occupées par les Britanniques et les Francais. Il n'en fut rien ; L'Islam ne fait que progresser
et se répandre de par le Monde.

La tradition musulmane considere le Christianisme comme le frere ainé de I'Islam : rien
d'essentiel ne les sépare. Or, I'Islam «a libéré I'intelligence de toute croyance fondée sur
l'autorité, et lui rendit - comme l'affirme le Cheikh Abdou dans son "Traité de I Unité" - sa
complete souveraineté dans laquelle, elle doit régner par son jugement et sa sagesse».
«Rien dans I'enseignement du Prophete - dit I'auteur des "Visages de I'Islam" - ne rebute
I'entendement, rien ne heurte le bon sens commun ; I'idéalisme le plus élevé est allié au
réalisme le plus positif».

112



JESUS PROPHETE ET MESSAGER D’ALLAH
(Evangile de Barnabé)

Tous les versets du Coran, explicités par des hadiths authentiques, soulignent le caractere
sacré de Marie 'mmaculée, mere de Jésus qui n'est pas fils de Dieu et qui a été sauvé de
lacte criminel de crucification perpétré par des Juifs...

La religion Islamique admet que la personne qui a été crucifiée, en vérité, n'est pas Jésus ; au
contraire, c'est "Judas" qui I'a vendu aux Romains, pour une insignifiante somme d’argent.
Aujourd'hui, les dernieres recherches des savants chrétiens mettent au jour que Jésus a été
fait descendre vivant de la croix. Un auteur nomm¢é Jihn Reban, a publi¢ une ceuvre sur ce
sujet. Ces recherches extirpent la conviction que "Jésus est mort sur la Croix»).

Le Professeur Huseyn Hilmi, Professeur a L'Université d'Istanbul, a publié un ouvrage
intitulé : "Qu'est-ce que 1'Islam et comment doit &tre un vrai musulman", Istanbul, 1979
(2eme édit.)

La Bible, Livre sacré des Chrétiens, se compose de deux parties : "I' Ancien Testament"
comprend la révélation des Prophetes, surtout celle de Misa (Moise) ; Et la partie nommée
"Nouveau Testament" comprend fondamentalement les récits sur la vie, les actes et les
conseils de Jésus, des Apotres, c'est-a-dire, les proches, les compagnons de Jésus, Mathieu,
Marc, Luc, Jean.

La plus importante est la Bible de Barnabé. Barnabé, né en Chypre, était un juif et son vrai
nom était José.

Barnabé a écrit une Bible comme les quatre autres Apotres. Ila enregistré, dans cette Bible,
sans faire aucune modification ce qu'il a entendu ou appris de Jésus. Pendant les premieres
300 années de la religion chrétienne, cette Bible était lue avec les autres Bibles;

Quand le Concile (Ecuménique de Nicée, a décidé, en I’an 325 ap. J., d'abolir toutes les
Bibles écrites en langue hébraique, la Bible de Barnabé aussia été briilée. Les autres Bibles
ont été traduites en latin ; mais celle de Barnabé a disparu soudainement. Cependant, en 383
ap. J., le Pape Damasus a gardé un exemplaire de la Bible de Barnabé, qu'il avait obtenu, par
hasard, dans la bibliotheque de la papauté. Fra Marino, ami du Pape Sixtus (Fra signifie en
Italien le frere et le moine) a trouvé la Bible de Barnabé, dans la bibliotheque ou elle a été
gardée, jusqu'a I'an 993 de I'hégire (1585).

Irananeus (130-200), 'un des savants chrétiens avait déclaré vers l'an 160, «qu'il y avait un
seul Allah et que Jésus n'était pas le fils d'Allah». Saint Paul a voulu introduire la Trinité,
inspirée de I'habitude des Romains d'adorer plusieurs dieux ; et, en critiquant St. Paul, il
prenait a ttmoin la Bible Barnabé qui précise qu'il y a un Allah unique. Fra Marino qui
connaissait cette assertion, a lu attentivement cette Bible et 1'a traduite en Italien, entre les
années 1585-1590, Ce manuscrit Italien, apres avoir changé de possesseurs, a été acheté par
Cramer, I'un des conseillers du Roide Prusse. Et, en 1125 de I'hégire (1713 ) Cramer a fait
cadeau de ce précieux manuscrit au Prince Eugene de Savoie (1663-1736) qui jouissait d'une
bonne réputation en Europe. Apres sa mort, la bible de Barnabé a ét€ transportée, avec sa
Bibliotheque Royale a Vienne (Hofbibliotheck), en 1738.

Deux Anglais, M. et Mme Ragg, qui ont trouvé pour la premiere fois, la traduction I[talienne
de la Bible de Barnabé dans cette bibliothéque, ’ont traduite en anglai ; et cette traduction
anglaise a ét¢ imprimée a Oxford, en 1325 de I'hégire (1907).

Mais , cette traduction a disparu mystérieusement. Seulement, 1'une de ces traductions existe
a British Muséum et l'autre a la Bibliotheque du Congres Américain a Washington. Le
"Concile coranique de Pakistan" a réussi a imprimer , de nouveau, son exemplaire anglais en
1973. Les passages suivants sont cités de ce livre :

Dans le chapitre 7, de la Bible de Barnabé, il est dit :

« Hadrat Jésus est tres faché de Petrus qui lui a dit "Tu es le fils d'Allah". Il I'a grondé. Il lui
adit : "éloigne-toide moi ! Parce que tu penses aux mauvaises choses et tu veux me faire du
mal». Puis, en se tournant vers ses Apotres, il dit « Malheur a ceux qui me disent ¢ca ! Parce
qu'Allah m'a ordonné de les maudire ». Dans le chapitre 71, il est écrit : « Je suis venu a ce
monde pour préparer la voie du Resiil (Messager) d'Allah, qui apportera le salut, la sécurité
sur le monde. Mais vous, soyez attentifs! Plusieurs faux prophetes peuvent apparaitre,

113



jusqu'a son arrivée. Ma Bible peut étre corrompue». Sur la question des Apotres : «Peux-tu
nous indiquer quelques signes sur ce Resll que tu dis qu'il viendra?», Il a dit : «Ce Resil
viendra, apres votre temps ; quand il vient, ma Bible sera corrompue et les vrais Chrétiens
ne dépasseront pas trente personnes. Et alors, Allah, ayant piti€ des &tres humains, enverra le
vrai Messie. Un nuage blanc se trouvera toujours au-dessus de sa t€te. 11 sera trés puissant, il
brisera les idoles et punira ceux qui adorent les idoles. Grace a lui, les hommes connaitront
Allah et le glorifieront; il se vengera de ceux qui disent que je suis divin...»

Sur la question des Apdtres : «Quel est le nom du Messie que tu mentionnas et comment
comprendrons-nous qu'il est venu?» Jésus a répondu : «Le nom du Messie est admirable».
Quand Allah a créé son ame, Il lui a donné ce nom et 11 I'a posé dans la splendeur céleste. Et
ITadit : «J'ai créé le Paradis, I'Univers et de nombreuses créatures en ton égard. Je te les
donne comme présents. Celui qui te sanctifie retrouvera Mon bienfait. Celui qui te
blaspheme sera maudit par Moi. Je I'enverrai au monde, comme Mon Messager. Ta parole
sera entierement la vérité. La terre et le ciel peuvent étre anéantis. Mais ta foi restera
toujours éternelle». Son nom sacré est Mohammed. Sur cela, le peuple réuni autour de Jésus,
a dit, 2 haute voix : «O Mohammed ! Viens vite pour sauver le monde».

Dans le chapitre 136, apres avoir présenté I'explication sur I'Enfer, on raconte comment
Mohammed sauvera son peuple de I'Enfer. Du chapitre 163 : «Sur la question des Apdtres,
quels sont les signes de ce personnage que tu as dit qu'il viendra ? ». Jésus, avec toute la joie
de son cceur, a dit : «Son nom est Mohammed. Quand il viendra, les Arabes s'éleveront de la
terre, méme s'il ne pleuvait pas depuis longtemps. Avec eux, les hommes trouveront
l'occasion de faire de bonnes choses. La grace d'Allah tombera sur les hommes, comme de la
pluie». La Bible de Barnabé nous donne 1'information suivante : (Chapitres 215-222) :
Quand les soldats Romains sont entrés dans la maison pour attraper Jésus, Les Chérubins
(Les quatre grands anges) : Djebrail, Israphil (Séraphin), Mikail (Michel) et Azrail (Asrael),
en I'embrassant et sortant de la fenétre, lont enlevé au ciel par le commandement d’ Allah.
Les soldats Romains ont attrapé, au lieu de Jésus, Judas qu’il guidait, en lui disant : "Tues
Jésus !" malgré tout son refus, ses cris et son imploration, ils I'ont emmené, en le trainant
jusqu'a la croix et l'ont crucifié. Puis, Jésus est paru a sa mere et a ses Apotres. Ila dit a
Marie : «O mere ! Tu vois que je ne suis pas crucifié. Au lieu de moi, c'est le traitre Judas
qui a été crucifié et qui mourut ».

Dans les encyclopédies européennes, il y a ce renseignement sur la Bible de Barnabé : «un
manuscrit défini sous le nom de la Bille de Barnabé, est un livre inventé, écrit par un Italien
converti a Islam au XVeme siecle». Il faut noter que la Bible de Barnabé a été€ supprimée
par excommunication, au Illeme siecle, c'est a dire, 300 ans avant I'apparition, de
Mohammed »; il n'est pas possible qu'il soit écrit par une personne qui n'a pas la possibilité
d'étre musulman, avant l'avenement de I'Islam. Quant a Fra Marino, qui l'a traduite en
Italien, il était un moine catholique et nous n'avons aucun document qui montre qu'il devint
musulman. Pour cela, il n’y a pas de raison qu'il ait modifié la traduction. Il ne faut pas
oublier, qu'entre les années 235 et 300 apres J.C., plusieurs personnages importants de
religion Chrétienne n'avaient pas admis que Jésus est le fils d'Allah ; et ils avaient soutenu la
Bible de Barnabé , pour démontrer que Jésus était un homme comme nous. Le plus
important parmi eux est Lucian, I'évéque d'Antioche. Mais plus connu que Lucian, est Arius
(250-336) qui est son disciple. Bien qu'Arius ait ét€ excommunié par I'évéque d'Alexandrie,
il avait réuni tant de partisans autour de lui qu'il ne fiit pas possible de l'attraper et de
I'emprisonner. Méme la sceur de Constantin, 'empereur de Byzance, s'est inscrite a la secte
des "Arianes", qu'il avait fondée ; apres lui Honorius, qui était Pape au temps de
Mohammed, avait déclaré que Jésus est seulement un homme et qu’il n’est pas permis de
croire a trois Allah. (Le Pape Honorius, mort en l'an 630, a été anathé matisé officiellement
par le Concile spirituel, réuni a Istanbul, en 'an 638, 8 ans apres sa mort).

L.F.M. Sozzini, influencé par Carrillo qui était un savant mystique Sicilien, s'adressant, en
1547, a Calvin (1509- 1-564), 'un des plus grands savants francais du Christianisme, lui
porta un défi en lui disant. «Je ne crois pas a la Trinité (trois Allah) ; et lui déclara qu'il
préférait I'ordre d' Arius et refusait la théorie suivante, quiest un important dogme chrétien :
le grand péché originel d'Adam et que les étres humains ont été créés pour le rachat de ce
premier péché».

114



F.P. Sozzini, le neveu de L.F.M. Sozzini, a ni¢ définitivement la divinité de Jésus, en
publiant un livre en 1562. Sozzini était allé a la ville Klausenburg, en 1578, en Transylvanie,
parce que Sigismund, le président de ce pays, était contre la Trinité. Et 1a, Ié véque Francis
Davie (1510-1579) était entierement contre la Trinité et il avait fondé une secte quirefuse la
Trinité. Ses adeptes étaient appelés « Cracoviens» parce que cette secte était fondée a la ville
de Cracovie, en Pologne.

115



VERITABLE PENSEE DE JESUS

"L’Islam, ’autre visage", est le titre d'm ouvrage élaboré par deux grands érudits, Rachel et
Jean-Pierre Cartier, sous forme d’entretiens avec la savante Eva De Vitray - Meyerovich, qui
avait consacré, pendant dix années, toutes ses forces et tout son talent , pour traduire le
(Mathnawi) de Djalal Eddin Rimi, comportant 50.000 vers d'une singuliere beauté ; les deux
érudits avaient déja écrit un livre "Femmes de lumiere ", et ils voulaient nous présenter
larchétype d'une femme de cette trempe, ayant une telle qualité de ceeur , une telle ardeur
dans la quéte, un tel amour pour les mystiques musulmans .

Cette Eva (Hawwa) est devenue musulmane, depuis plus d’une trentaine d'années : cet
entretien est la trame d'une série de péripéties ol la célebre Eva nous raconte comment elle a
découvert I'Islam, «cette religion de la tolérance et de la pure mystique». Les deux
enquéteurs, en bons chrétiens qu'ils sont, expriment leur bonheur de rencontrer, aupres de
cette femme exceptionnelle, cet Islam que nous aimons, I’'Islam des mystiques, I’Islam de la
Tendresse».

Eva m'a longuement parlé de ses travaux sur Methnawi ; je me rappelle lui avoir signalé,
alors, la découverte a Kounia, peut-étre, de quelques morceaux inédits de Methnavwi ; elle
en fut ravie.

J'airencontré mon amie Eva, il y a plus de trois décennies, dans des Colloques et Congres
Islamo - chrétiens, organisés de par le Monde.

Eva, questionnée a batons rompus, par les deux intervieweurs, ne cesse de répéter qu'elle
n'est pas la seule a €tre, attirée par I'Islam : «d'autres amis et amies, élevés comme elle, dans
le plus traditionnel des catholicismes, avaient fait le méme périple».

Elle commenga par disséquer la dogmatique, non pas de I'Evangile catholique, celle des
Conciles. Elle veut saisir la véritable pensée de Jésus ; non celle des traducteurs en grec de
I'Evangile. Elle cite cet exemple, si important de "fils de Dieu".

«En grec, - dit-telle - le terme utilisé signifie vraiment le vrai fils, I'enfant que chez Jésus , il
signifie le serviteur... C'est, I, quelque chose de tres flou quia été durci par des déclarations
conciliaires qu'elle avait du mal a admettre». L'Eglise ne s'est-elle pas trompée, quand elle a
condamné Galilée ou quand elle I'a réhabilité ?

Eva, femme de lettres, a pourtant travaillé au laboratoire de J. Julio Curie, qui, avec sa
femme Iréne, avait obtenu le prix Nobel en 1935, pour leur découverte de la radioactivité
artificielle. C'est dire qu'Eva ne manquait pas de potentialité intellectuelle cartésienne.

Elle a puisé dans le patrimoine chrétien, pour nous livrer cette extraordinaire pensée du
cardinal allemand de Cues qui, deés 1937, lisait le Coran en arabe et soulignait : "quand le
Coran dit qu'il ne faut pas dire Fils de Dieu, il a bien raison, quand le Coran dit : «Quand
vous parlez de Dieu, ne parlez pas de Trinité, il a bien raison, parce que les gens croient que
c'est trois Dieux». Il y avait aussi Marsile Ficin, Arnaud de ville-neuve, deux personnages
tres proche de I'Islam. «Tout ce mouvement a été completement étouffé au XVeme siecle,
par l'horrible Pape Borgia ».

Eva eut alors, la chance, d’avoir entre les mains le livre d’Igbal intitulé : « reconstruire la
pensée religieuse de I’Islam » (en anglais) qui se réfere a certains versets du Coran.

«Jai trés vite eu le sentiment - affirme Eva - que I'Islam ne reniait rien du tout de ce qui
était essentiel. Le Coran reconnait la naissance virginale de Jésus et a un tres grand respect
pour la Vierge Marie. L'annonciation faite a Marie dans le Coran, c'est celle de I' Evangile
de Luc ; «N'empéche que, vingt siecles plus tard, I’Eglise décide de proclamer le dogme de
I’Assomption et d'imposer a ses fidéles d'y croire».

«Ce qui m'a beaucoup frappée - souligne-t-elle encore - c'est que I'Islam ne récuse rien, ne
renie rien, et accepte toute révélation incarnée dans un livre authentique, comme la Thora et
les Evangiles». «On parle toujours de la religion du Livre, et la Religion du Livre par
excellence, c'est I'lslam, puisqu'il est basé tout entier sur un Livre, et qu'il n'y a pas d'Eglise
dans I'Islam, pas de clergé, pas d'autorité chargée de dire la vérité ; tout se réfere au Livre.
La différence est que I'Evangile est un livre inspiré, mais non pas révél€, dans le sens ot
dans la Thora et dans le Coran chaque lettre est ré vélée».

116



«Dans mon Eglise, on m'a présenté Dieu comme un Pere. Il ma fallu, longtemps, pour
découvrir qu'il était aussi mere. Je crois méme qu'il serait un peu sacrilege de voir en Dieu
un pere, comme les Chrétiens ou une mere comme les hindouistes. Quand on pense a Dieu,
on pense a I Absolu».

«Tout semblait se conjuguer, pour faire de moi une musulmane » :

Le monachisme condamné par nos seigneurs Jésus et Mohammed.

Le monachisme, tel que le pratiquent actuellement les Chrétiens, n'a aucun fondement dans
le Christianisme. Cette absence de fondement est relevée dans le Coran, par ce Verset :
«Poussés uniquement par le désir de satisfaire Dieu, ils ont inventé une vie monacale - que
Nous ne leur avons point prescrite -, mais ils ne I'ont pas observée, comme il se doit».
L'Islam condamne la vie monacale, parce qu'elle proscrit le mariage, ce qui est contraire a la
nature humaine ; il nous conseille de jouir pleinement de la vie, sans toutefois oublier que
nous devons rendre compte de nos actes a Dieu :

«O croyants ! ne vous interdisez pas les choses saines que Dieu a déclarées licites pour
VOous»...

«Cherche a gagner avec les biens que Dieu t'a accordés, la Demeure éternelle. Ne néglige
pas ta part de la vie de ce monde».

«Nous avons enraciné en 'homme l'amour des plaisirs : femmes, enfants, trésors d'or et
d'argent, chevaux marqués, animaux domestiques, champs. Tout cela est 1'objet de
jouissance temporaire, alors que prés de Dieu, il y a belle retraite» (S., Al’Imrane, Verset
13).

«Dieu s'est fait une obligation d'aider a la réalisation de trois projets que peut avoir le
Musulman» ; parmi eux, le mariage est considéré comme un bouclier de chasteté

«L'acte sexuel a une valeur d'aumdne», car le mariage (halal = permis) est un acte sublime,
pour lequel le musulman est récompensé.

L’archevéque Tertullien, (qui vécut au troisieme siecle), disait :«Nous ne sommes pas des
Brahmanistes et des ascetes hindous. Nous ne fuyons pas les gens, mais pour notre sécurité,
nous avons dii nous enfermer ». Il condamna, ainsi, le monachisme.

117



L'ETHIQUE ET LA PRODUCTIVITE EVOLUTIVE

Dans loptique Islamique, 'Ethique interpréte a travers la pensée du Prophéte, le terme foi,
car, dit-il, «un croyant doté d'un bon comportement moral, est plus pres de moi le Jour du
Jugement» ; I'éthique est considérée, ainsi, comme la base, le substrat et le critere d'une
conviction canonique adéquate - le Coran n'a-t-il pas dit : ") e JS g8 G e 138"

«Quand tu auras décidé ; fie-toia Dieu» ; donc l'acte planifié d'abord, la confiance en Dieu,
ensuite, sans fatalisme. « L'Islam - souligne le Prophete - est une religion aisée dans sa
conception et sa pratique. Il exclut toute étroitesse d'esprit et tout rigorisme.

En conséquence : éviter les complications, étre accommodant, rechercher 1'adéquat,
lapaisement des ceeurs , agir avec pondération et mesure, tels sont les principes réalistes
préchés par le Prophete, comme moyen efficace d'aboutir». (Boukkari, Nloslim, Nassaiy).
Le premier Khalife Omar Ibn el Khattab a bien précisé que I'Islam, le vrai, s'identifie a
I'Intérét général.

L'Ethique sociale est érigée en principe vital ou le comportement du croyant, dans la société,
prime le cultuel, c'est-a-dire le service affairant au culte. D'apres un recensement que nous
avons personnellement effectué, le nombre des hadiths d’ordre socio-économique se monte
a quelques 4/5 de l'ensemble, dégagé de toute eschatologie.

Si I'Islam consiste dans la pratique cultuelle, la foi implique la conviction qui s'identifie a un
attachement indéfectible a Dieu et a la morale transcendante. La foi éthique se manifeste,
ainsi, par une sublimation du comportement de I'individu, qui doit, dans son élan socio-
économique, éviter toute atteinte a 'homme et a la dignité d'autrui. C'est pourquoi le
Messager d'Allah a souligné que le vrai croyant ne ment jamais, car le mensonge fausse
toute corrélation sociale.

Le caractere personnel des devoirs religieux imposés par I'Islam est, donc, moins marqué,
dans la masse des obligations canoniques, que I'empreinte sociale. Les impératifs d'ordre
communautaire créent, entre citoyens, une cosolidarité sociale qui prime toute pratique
dévotionnelle. Pourtant, 1'esprit de collectivité ne doit, en aucun cas, ni émousser la
personnalité de I'adepte, ni dégénérer en individualisme €goiste.

Tout mérite est conditionné par l'efficience sociale de l'acte cultuel.

L'amour du prochain, l'altruisme, le respect des droits d'autrui, de la dignité de 'homme, de
la parole donnée, le soucid'éviter, non seulement des empiétements quelconques, mais de
simples médisances sur la personne humaine, sont autant d'éléments qui définissent
I'Ethique, dans le contexte de 'Islam.

Parfois, des obligations cultuelles, comme la priere, passent au second plan, par rapport a
des pratiques surérogatoires, tel le désir de servir, d'aider et de protéger les faibles, le souci
de tact et de délicatesse, une prévenance de cceur raffinée.

Le Législateur, dans toute prohibition d'ordre socio-économique, est animé par un sentiment
hautement humanitaire, qui le rend constamment soucieux de diminuer, au sein de la
communauté, toute cause de tension ou de malentendu provoquée par un complexe
d’injustice et de spoliation. Toute ceuvre, initialement 1égale, devrait étre exclue ou mitigée,
sielle risquait de dégénérer en élément de discorde. C’est pourquoi, les autorités de
I’Islam, ont toute latitude de tenir compte de toutes les conjonctures, en s’adaptant aux
exigences de 1'heure.

Toute option, pour étre efficiente, doit procéder d'une étude objective, car le subjectivisme
seul risque d'étre aberrant. Une conviction est d’autant plus forte et bien fondée, qu’elle
émane de cette double source de spontanéité humaine : le subconscient et la raison ou
Iintuitif et le discursif. C'est cette complémentarité entre I'Ethique et tout acte notamment
socio-économique, qui a été mise en évidence par les découvertes des savants modernes.
Un nihilisme systématique n'est pas le propre d'un esprit libre, évoluant dans un état de
Droit, ou tout «traditionalisme » irraisonné doit étre €éliminé comme mode de
travestissement et d'adaptation inadéquate du subconscient discursif.

« La science - dit le Prophete - est plus méritoire que la priere» (Tabarany). L'Islam tient en
grande estime les sciences appliquées d'intérét pratique, les expérimentations positives , le

118



doute créateur et la persévérance dans I'étude et la recherche : «A un groupe d'agriculteurs
occupés a greffer les palmiers, le Prophete ordonna, un jour, de cesser une telle pratique ; or,
les palmiers non greffés produisirent des dattes de mauvaise qualité ; le Prophete, venant a
repasser devant les mémes agriculteurs, s'en plaignirent.

«Vous étes - reconnut le Prophete - plus au courant des affaires de votre domaine» (c'est, 1a,
un hommage solennel rendu a la science et a 1'expérience).

Le ressort d'une pensée Islamique agissante ou de son leitmotiv constant, sera, ainsi, un
esprit libre, mais bien équilibré par les engagements authentiques d'une science é minemment
moderne qui s'épanouit, avec aisance et efficience, grace a sa double substance,
foncierement humaine. Un nombre de plus en plus grand de savants et de penseurs
s'accordent a considérer que 1'Univers ressemble, davantage, a une grande pensée qu'a une
machine régie par les seules lois du hasard. L’Islam, en tant que syst¢me social et éthique,
préche le progres socio-économique et I'é volution de la science. Tout progres, telqu'il le
congoit, est conditionné, en premier lieu, par I'épanouissement de I'Etre, dans un Etat de
Droit, c'est-a-dire, dans une ambiance non viciée par la spoliation, la démagogie ou la
religiosité. Le citoyen libre, proté gé contre 1'injustice et I'abus, doit pouvoir agir, sans
contrainte, ni heurt, avec un sentiment accru de dignité. L'efficience de sa contribution dans
I'édification d'une pensée pertinente dans I'Islam a fait le fonds de son dogme.

L'évolution sensationnelle des sciences physiques, biologiques et psychologiques, durant un
demi-siecle, a bouleversé certaines notions traditionnelles et mis en avant la nécessité d'une
révision radicale de nos concepts et options. La, I'empirisme bute a l'effet bouleversant d'une
révolution technique bien assise et sagement entendue. Avec Holgar Hyden, Egyhasie et
Alfred Hermann - note le savant Robert Linsen - nous pensons que I'électron est, par
excellence, l'intermédiaire et le messager servant de lien entre les deux poles de ' Univers :
le physique et le psychique ou 'actuation scientifique et I'Ethique. Tout acte civilisationnel
quel qu'il soit, doit étre régi, réglé et équilibré, par les lois agissantes de la morale
universelle.

La métamathé matique, vers laquelle s'orientent les savants, est la science de demain, qui
décelera un champ différent du champ habituel des opérations exclusivement mentales et
révelera des dimensions nouvelles, basées sur l'idée avancée par le Congres Mondial de
Physique, tenu a Pékin, en 1966, sur I'existence de formes extrémement subtiles de 1’énergie
humaine et d’une superstructure psychologique .

N'est ce pas, la, la preuve intangible d'une corrélation éthico-productive ?

C’est une science adéquate, procédant d’une expérimentation sire et concluante, qui nous
incite a assurer I harmonie entre les él€ments constitutifs de notre Etat communautaire, entre
deux facteurs inhérents a 'homme et dont le tiraillement a toujours constitué le fil
conducteur d'une certaine distorsion, dans le processus de notre pensée de citoyens.

Ce fut le chainon manquant dans notre pensée défaillante ou 1'Ethique n'a pas eu I'impact
qu'elle devait avoir. Point besoin de démontrer qu'il n'existe nul antagonisme entre I’Islam et
tout modernisme d'empreinte occidentale, car la réalité est « une », quelles que soient ses
perspectives. La force de I’Islam a son avenement, résidait dans le caractere
remarquablement humain de ses optiques et options. L'éthique universelle a des
composantes dont les valeurs n'ont pas de frontieres, quelles que soient les étiquettes d'ordre
régional, susceptibles d'en réduire la portée éminemment idéale.

Le célebre leader musulman, Mohammed Iq'bal, promoteur du Nouvel Etat du Pakistan,
affirme dans ses six Conférences sur la reconstruction de la pensée religieuse en Islam.: «Le
phénomene le plus remarquable de I'histoire moderne est -dit-il - la rapidité étonnante avec
laquelle le monde de I'Islam se meut spirituellement (c'est-a-dire intellectuellement) vers
I'Ouest. Il n'y a rien de vicieux dans ce mouvement, car la culture européenne, dans son
aspect intellectuel, n'est que le développement postérieur de quelques unes des phases de la
culture de I'Islam».

L'Occident lui-méme commence a se rendre compte de ses préjugés, vis-a-vis de IIslam. Le
Vatican, dans une étude intitulée "Orientations", publiée en 1970, incite les chrétiens a
réviser leurs positions, abandonner «I’image surannée héritée du passé et défigurée par des
préjugés et des calomnies», et «reconnaitre les injustices dont 1'Occident Chrétien s'est rendu
coupable a I'égard des musulmans».

119



Ce document, de pres de 150 pages, invite les Chrétiens a se livrer «a une profonde
purification de leurs mentalités et de leurs jugements "tout faits", portés a la légere sur
I'Islam». Le dynamisme et le pragmatisme, pronés par la religion Mohammadienne, sont un
solide garant pour un renouveau adéquat qui insuffle a I'Etat modernisé, une restructuration
ou le support spirituel d'une civilisation évolutive et agissante, forme un corps homogene,
avec les données d'une technicisation qui assure le bien-&tre matériel de la communauté.

La tendance de I’Islam au renouveau, sa foidans son Ethique 1idéale, dans sa mission socio-
économique, toute son histoire avec ses longues péripéties de splendeur et de déclin, et les
mobiles constitutifs de ce processus, révelent au monde, un effort continu d'adaptation,
alimenté par un riche potentiel, qui puise sa force dans son propre pragmatisme. Cet
universalisme de la pensée [slamique est fondé sur la simplicité (et non le simplisme) de son
dogme, son humanisme social, son éclectique dont les valeurs revivifiantes , s'imposent, par
leur sens de la démocratie et le rOle catalyseur de leurs concepts et préceptes. Le processus
d'une productivité évolutive, telle que nous devons la concevoir et la pratiquer est une
harmonieuse équation et une symbiose ol l'acte du citoyen, étayé par une éthique
efficiente, tend a réaliser la plénitude du progres socio-économique.

L’ceuvre fructueuse de nos jeunes promoteurs, doit donc, s'en ressentir , dans 1’é¢lan juridico-
économique et socioculturel de leurs entreprises et affaires, en vue de s'assurer une
productivit¢ moderne évolutive, dans un contexte de confiance mutuelle , de cosolidarité
civique, propre a sécuriser et a assainir , une ambiance sociale, de nature a affermir
l'infrastructure d'une éminente croissance économique.

En terre d'Islam, et notamment dans le Maroc d'antan, les collectivités Habous,
supportaient, de part leurs substantielles ressources, émanant de la zakat ou dime canonique
et des subventions populaires bénévoles( «Le Croyant - dit le Prophete - doit s'acquitter, en
sus de la zakat, d’un devoir supplémentaire » qui constitue un droit péremptoire pour les
nécessiteux), outre le budget des ceuvres de bienfaisance, celui de I'enseignement, de la
santé, de la magistrature, des travaux publics municipaux, sous le contréle administratif de
I'Etat, désengagé, alors, financierement. Cette compensation décentralisante déchargeait,
partiellement, I'Etat d'un lourd fardeau ; c'est cette complémentarité, qui devrait structurer,
aujourd'hui, notre systeme budgétaire, sous I'étiquette d'une privatisation adéquate.

S. M. Hassan II, de par son intuition initiatrice et son éminente polyvalence, avait donné, au
début des années quatre vingt, ses hautes directives, pour réunir des spécialistes, dans le
Droit musulman, sous la présidence du feu jurisconsulte Hadj M’ hammed Bahnini, alors
Ministre d'Etat, chargé de la culture, dans un colloque, auquel j'ai eu le plaisir de participer,
et ce, en vue d'élaborer les assises juridiques d'un Code sur la zakat, destinée a alléger le
lourd fardeau du budget de 1'Etat, dans sa rubrique sociale, sur le double plan de la santé et
de l'enseignement. Une documentation enrichissante en 'occurrence, est déposée dans les
archives du ministere de la culture.

Ilest vraique, lorsque le handicap colonial a ét¢ éliminé, une véritable ré volution ou
évolution, a démarré, chez nous et dans le reste du monde musulman. Mais, beaucoup reste
a faire, dans le processus de notre productivité évolutive, sur tous les plans civilisationnels.
Notre économie rurale doit étre mieux planifiée, par un dé veloppement rationnel ; les
réformes agraires, saines et rentables, doivent aller de pair, avec une industrialisation tendant
a mieux exploiter toutes les ressources nationales et a doter notre premiere industrie, qui est
lagriculture, de tous les moyens modernes susceptibles d'aboutir, quantitativement et
qualitativement, a une meilleure production maxima. Dans tout ce contexte, il faut savoir
«serrer la ceinture», avec pondération et mesure.

Notre productivité éthico-socio-économique doit tendre, sans reliche ni dilettantisme, a
lencouragement du systeme coopératif qui assure une rentabilité et une répartition
efficientes, corroborées par une complémentarité qui ne laisse aucune place au double
emploiou a la carence. Le planning agronomique doit comporter une lutte soutenue contre
le morcellement des terres, un reboisement massif, un développement intense de la fortune
animale, l'amélioration des activités bancaires, devant étayer les initiatives constructives,
dans tous les secteurs de la vie nationale. Sur un plan Islamique global qui integre
I’ensemble des pays musulmans, une saine et réelle complémentarité doit rassembler toutes
les énergies, en vue d’¢élargir cette complémentarité avec le reste du partenariat le plus

120



profitable.

Le Messager d’Allah a défini les conditions infrastructurelles d’une Ethique agissante, dans
quelques milliers de hadiths ou traditions authentifiés, que j’ai eu I’honneur de traduire en
francais, dans mon présent ouvrage intitulé «L'Islam et la morale universelle » qui comporte
¢galement les t¢émoignages d’éminents orientalistes ou d'autres personnages, parmi les
Occidentaux qui avaient adopté 1'Islam.

« Le Centre universel d'orientation se déplacera, dans les siecles futurs — dit le grand
philosophe anglais Bernard Shaw — de ’Occident en Orient» ; la Charia, Droit musulman,
deviendra alors, le Code de la vie civilisationnelle, apte a remodeler et a régulariser la vie de
I'homme sur terre.

Le Droit musulman est adaptable a toutes les conjonctures et a toutes les époques, comme en
fait foi I'avis unanime du Congres International du Droit Comparé, qui a tenu ses assises ,

a Paris, en Juillet 1951, «Ce Droit-affirme ce Congres - répond a tous les besoins
d'adaptation exigés par la vie moderne». «Si le Proph¢te Mohammed était encore en vie, au
XXe siecle, - souligne encore Bernard Shaw - il aurait résolu les problémes de notre Temps,
en dégustant une tasse de café ».

Certes, «Le but de ma mission - dit le Prophete - en tant qu'Envoyé de Dieu est de pratiquer
la morale universelle (hadith de Bokhari) mais une Ethique transcendante, telle qu'elle est
congue par IIslam, est fonction d'une conscience rationnelle et d'une science appliquée
efficiente.

Le Prophete Sidna Mohammed, ne cessait de répéter : «Je ne suis qu'un homme ; quand je
vous commande quelque chose, ayant trait a la religion, faites-le ; mais, quand je vous donne
des ordres sur les affaires du monde, alors, je ne suis qu'un homme». N'est ce pas 1a un
hommage rendu, encore une fois, a la science ?!

Le Coran, parlant du comportement du Prophete 4 Iégard des hommes, dit : «O Mohammed!
Si tu avais été plus sévere et plus dur, ils se seraient séparés de toi. Aie donc de I'indulgence
pour eux». (S., De 'Imran, verset 153)

«I1 marrive de commencer une priere - dit le Prophete - avec l'intention ferme de la
prolonger ; néanmoins, si j'entends les pleurs d'un bébé, j'écourte cette priere, afin d'apaiser
lI'inquié¢tude de la mere, qui y participe». (Bokhari, Moslim).

Le Prophete évitait le zele dans la pratique de certains rites surérogatoires, afin que les
fideles ne soient pas tentés de les considérer comme des obligations (Bokhari). Ce geste du
Prophete s'explique par son souci d'alléger le fardeau que le musulman s'imposerait et qui
risquerait, de par sa rigueur et son assiduité, d'aboutir a la lassitude et a la défaillance. «La
plus efficiente des actions - souligne-t-il encore - est celle qui perdure, quoique infime». «La
foi (c'est-a-dire I Ethique) subjugue le croyant, en I'empéchant d'étre perfide et scélérat»
(Abou Daoud). Tout acte socio-économique judicieux, est fonction d'une bonne conduite et
d'un comportement idéal. « O musulmans ! (évitez d'étre, comme vos prédécesseurs, les
victimes d'un fanatisme exagéré et d'un bigotisme excessif» (Tabarany).

«La véritable richesse ne réside pas dans I'aisance matérielle; c'est plutdt la richesse de 'ame
(Bokhari et Moslim). «La pi€té - dit le Coran - ne consiste pas a tourner son visage vers
I'Orient et I’Occident » ; et il cite les vrais actes d'un bon croyant, c'est a dire d’une bonne
éthique , qui consistent surtout , a se préoccuper des orphelins, des pauvres, des hommes en
détresse, affranchir les captifs (en les rachetant) , tenir ses engagements, supporter avec
courage, l'adversité et la misere (S., de la Vache, verset 170).

« L’Islam considére le travail comme un capital ; il stimule I’activité du croyant en
préférant le musulman besogneux au religieux dilettant , ramolli et inac tif »

«Quelest le moyen de gagner sa vie? - demanda-t-on, un jour au Prophete - : «C'est -
affirma-t-il - le travail manuel et le commerce pratiqué avec intégrité» (Bokhari) ; le
commercant integre a sa place - souligne le Messager d'Allah - parmi les prophetes et les
€élus de Dieu »(Tabarany)

« Dieu aime le croyant qui exerce un métier» (Tirmidy)

«Mieux vaut, pour un moumin, ramasser du bois et le vendre, pour s'assurer un gagne-pain,
que de mendier» (Sounane sauf Abou Daoud).

Espérance et persé vérance sont les leitmotiv d'un bon croyant - Si les signes du Jugement
dernier venaient a se manifester — dit le Prophete d'apres Bokhari - au moment méme ou

121



vous vous apprétez a mettre un plant en terre, n'hésitez pas a le planter».

«Dieu n'agrée point une foiqui n'est pas étayée par les actes» (Tirmidhy).

«Nul n'est sanctifié par le lieu ot il demeure ; ce sont les actes qui sanctifient les hommes»
(Imam Malek)

«Un croyant physiquement fort est plus valable et mieux aimé de Dieu qu'un moumin de
faible constitution» (Moslim) ; Ceci implique qu'un bon croyant doit prendre soin de sa
santé, préalablement a tout acte cultuel et développer sa force physique, afin d'€tre plus utile
a la société.

On interrogea, un jour, Aicha, épouse du Prophete, sur ce que son mari faisait, en rentrant au
foyer : «il se comportait - affirma-t-elle - comme tous les humains.. ». (Bokhari)

«Le vrai mouslim (le musulman) est celui qui ne nuit a personne, ni par ses propos
malveillants, ni par ses actes»

Le vrai moumin (le croyant) est celui, vis-a-vis de qui, tous les hommes doivent se sentir en
sécurité, dans leur personne et leurs biens (Tirmidhy et Nassaiy)

«Quelle est la qualité jugée la meilleure, chez le musulman ?» - demanda-t-on au Prophete -
: «c'est - répondit-il - de calmer la faim d'un miséreux et de saluer toute personne connue ou
inconnue» (Boukkari, mouslim et Nassaiy) (le salut est le geste inspirant la sécurité).

«Ne confiez jamais une fonction a une personne indigne ; c'est un favoritisme réprouvé par
Dieu» (Hadith rapporté par Ahmed Ibn Hanbal).

Abou Dhar, compagnon du Prophete, lui demanda, un jour, de lui accorder une fonction
d'autorité : «non - lui répondit-il sechement - tu es trop faible, pour assurer une telle
responsabilité!» (Abou Daoud).

«Toute ame n'est responsable que de ses propres ceuvres aucune ne portera le fardeau d'une
autre» (S., de La Table, verset 164)

«Le bon croyant ne profere contre personne des malédictions, des calomnies, des
diffamations ou des propos grossiers». «Ne peut étre considéré comme croyant, celui qui
mange a satié¢té, pendant que son voisin meurt de faim» (Bokhari). «Aimer et servir un
voisin constituent les actes de foi» (Muslim).

« Réconcilier deux étres séparés est un geste plus méritoire que de faire la pricre et
pratiquer le jetine » (Bokhari)

Le Prophete interdisait a ses compagnons «les questions abusives, la prodigalité et le
verbiage »; il considérait, comme vices a éviter, la paresse, la lacheté et I'avarice (Bokhari).
«Celui quiordonne le bien a autrui, en s'oubliant lui-méme, est tel une meche qui éclaire
les autres, tout en se consumant elle-méme » (Tabarany).

Le 1°" khalife Omar, s'adressant, un jour, & ceux qui prenaient plaisir & subjuguer les
hommes, leur dit: « pourquoidonc imposer votre joug a des hommes nés libres ? !»

Pas d'esclavage en Islam ; I'esclave est un prisonnier de guerre ; toute traite, en dehors de ce
principe, demeure illégale, quoiqu'elle fit pratiquée, de tous temps, en terre d’ Islam,
contrairement a ses prescriptions.

« Celui qui est dépourvu de pudeur, ose tout se permettre ; la pudeur est une marque de foi»
(Bokharti).

« Dieu agrée deux qualités chez le croyant : la pudeur et la longanimité (ou la pudeur et la
pondération ou la mesure» (Bokhari).

122



ETHIQUE DU STATUT DE L’EMBRYON

Exposé introductif des troisiemes journées de la société d'andrologie et de sexologie
(S.M.A.S), a I'Hotel Royal Mansour, a Casablanca, le 12-13-14 avril 1996

Dans cet exposé introductif d'un colloque spécialisé, je tiens & m’excuser d’oser intervenir,
quoique profane. Néanmoins, mon ignorance, en loccurrence, m'éviterait, peut-étre, d'étre
influencé, par d'éventuelles connaissances sur le plan scientifique médical, dans mon
interprétation objective des données du Coran et de la Tradition Islamique. Le livre Sacré
n’est pas un codex de science. Il ne cite certains éléments, quoiqu’essentiels et adéquats, que
dans un contexte canonique.

Dans deux volets, axés sur le concept Islamique, tel qu'il est con¢u dans les deux sources de
la Charia, (Droit musulman), nous allons, donc, esquisser une fresque dégagée de tous
préjugés ou partis-pris, analysant étymologiquement les textes Coraniques, étayés par une
interprétation authentique de la Sounna (tradition prophétique).

Nous commengons, d'abord, par le premier volet, afférant au statut de l'embryon, dans la
conception Islamique, pour définir , ensuite, dans une deuxieéme étude, I'ceuvre curative ou
préventive de I'Islam, étayant la gynécologie et l'obstétrique moderne.

Le Coran dépeint clairement le processus de création et de dé veloppement de I€tre :

«Dieu créa d'eau tout ce qui bouge sur terre» (XXIV, 45).

«Nous avons créé  Homme a partir d'une argile dure transformée par I'eau en fange putréfiée
et liquide» (XV, 26). «Nous en avons fait une «noutfa» que Nous avons placée dans un lieu
de séjour ferme consolidé. Ensuite, Nous avons créé de la «noutfa», une «'alaga» que Nous
avons transformée en une «moudghax» et Nous avons transformé la «moudgha» en os que
Nous avons revétus de chair. Puis, Nous avons fait une nouvelle création» (S., 23, versets
13-16).

Dans le verset (XXII, X, 13) plus explicite : Allah dit «Nous fimes du liquide (spermatique)
une sorte de sangsue, Nous avons formé celle-ci en bol de mastication, pour en faire des os
que Nous revétimes de chair, dans une nouvelle créature... »

Ce sont, 13, des stades que le Coran décrit (dans la sourate 71, verset 14) comme «formations
de phase en phase».

Ces phases constituent les divers stades de développement ontogénétique.

La «noutfa» est identifiée dans la sourate (75, verset 37) a une goutte (de sperme), éjaculée
dans le but de féconder une «'alaga». Ce liquide fécondant est issu d'entre les lombes et les
iliaques (S., 86, versets 5-7).

Ils'agit, si on se réfere a I'analyse faite par certains exégetes lu Coran, du sperme éjecté dans
l'uretre ou dans I'ovule. Ceci parait contradictoire, souligne un de mes collegues(le Docteur
Amal Alami, dans sa thése de doctorat médicale "l'Islam et la Culture", 1979) avec les
notions scientifiques, d'apres lesquelles, le sperme provient de I'ensemble des testicules, des
vésicules séminales, de la prostate, alors que I'ovule et le liquide folliculaire sont issus de
I’ovaire ». Dans un processus que je ne saurais définir, il semble que la vascularisation
artérielle des gonades (testicules et ovaires) et des organes dont dépend la fabrication du
sperme, provient de l'aorte qui prend dans sa portion thoracique, du moins, un trajet
descendant a I'intérieur du tronc , entre la colonne vertébrale et la cage thoracique. L'os
dorsal joue, ainsi, un rdle essentiel dans la localisation des gonades, dans la région dorsale
de lembryon d'ou la précision coranique : « Et lorsque ton Seigneur tira des lombes des fils
d’Adam leurs descendants... » (S., 7, verset 172).

Sans forcer I'interprétation du texte coranique, les exégetes n'ont fait que relater les
différentes acceptions tirées du contenu étymologique des termes employés dans le Coran,
ou les mots «sperme», «liquide éjecté» figurent dans les sourates (75, verset 37) et (86,
verset 6). Dans une troisieme sourate (77, verset 20), le liquide est qualifié¢ de vil (mahyne).
Faisant, ainsi, «une discrete allusion aux voies urinaires empruntées par le sperme» ; cette
qualification est répétée dans une autre sourate (32, verset 8) ol I'argile est définie comme
amorce de la création de I'homme dont la génération provient de «la quintessence d'un vil

123



liquide» (soulalat), lequel peut désigner le spermatozoide.

Le Coran explicite lui-méme, dans une autre sourate (76, versets 1-2) la nature de "noutfa",
la qualifiant de «noutfa amchij», c'est-a-dire «constituée de mélanges» interprétés par le
(Conseil Supréme des Affaires Islamiques du Caire), comme «goutte de sperme dotée
d'éléments divers», Ces éléments signifient les diverses sécrétions, provenant de diverses
glandes.

D'apres la Sourate, 35, verset 11, qui synthétise ainsi la premiere phase :

«Dieu vous a créés, a partir de la terre, puis d'une "noutfa", puis Ila fait de vous les deux
Sexes».

La nature du sexe, est - parait-il - des lors, déterminée ;mais, dans un hadith qui délimite la
durée de chacune des trois phases, en l'espace de quarante jours, I Esprit ou I'animus vital,
n'est insufflé, dans l'embryon qu'a la fin des trois stades, apreés un développement successif
de ces phases. La masculinité ou la féminité, alors définitivement élaborée, est déja amorcée,
des la premiere phase, ol seul l'animus cellulaire anime chaque molécule de la «noutfa»,
située dans un lieu de nidation appelé «garar», dans les sourates (23, versets 14 et 77, verset
21) ; c'est le lieude I'insémination ou 1'utérus maternel, dans lequel I'ceuf nidé est bien
protégé. Ces germes qui se multiplient et se transforment sont de véritables cellules, comme
les appelle le professeur Jean Rostand. Le deuxieme stade du dé veloppement ontogénétique
est celui de « 'alaga », cité dans plusieurs versets (S., 96, versets 1-2 ; S., 22, verset 5 ; S.,
40, verset 67).

Ce «alaga» désigne toute chose quis'accroche, telle une sangsue. C'est, alors, que le feetus
commence a se développer, quand I'ceuf se transforme en une «moudgha», masse de chair
qui constitue 1'embryon.

La Sourate (22, verset 15) résume les phases de cette morphogenese comme suit : «Nous
vous avons créé, a partir de la terre, puis d'une « noutfa », ensuite d'une « 'alaga », ensuite
d'une « moudgha » « moukhallaga et non moukhallaga » ... Nous plagons et maintenons,
dans I'utérus, ce que Nous voulons, jusqu'a un terme, puis Nous vous faisons sortir enfant,
pour qu'ensuite vous atteigniez l'age adulte ... »

Le mot « moukhallaga » signifie, entre autres, une création parfaitement achevée ; la
«moudgha » «non moukhallaga », signifie mal achevée, aboutissant en cours de grossesse,
aunembryon mal formé ou disproportionné, selon certains exégetes.

« Dieu vous forme, dit le Coran, a l'intérieur du corps de vos meres, formation apres
formation, dans trois « ténebres », (S. 39 verset 6).

Ce mot « ténebres » est vague, ce qui a donné lieu a diverses interprétations; certains, parmi
les anciens exégetes, ne pouvaient y entrevoir qu'une succession de phases, dont on ne peut
guere suivre le développement, étant entierement cachées, d’ou I'impossibilité, pour eux, de
déterminer le sexe du feetus. Des auteurs modernes croient pouvoir interpréter ces trois
ténebres par les trois plans anatomiques qui protegent l'enfant, en cours de grossesse, c'est-a-
dire la paroi abdominale, l'utérus et enveloppes du feetus; pour d'autres, ce seraient les trois
paires de ligaments ou les trois feuillets embryonnaires. S'agit-il des «trois couches a partir
desquelles naissent tous les organes de I'enfant»? (comme le souligne L. Pernoud, dans son
ouvrage de vulgarisation «J'attends unenfant » p. 121).

Ainsi donc, le Coran spécifie, qu'avant Iéchéance des quatre mois, un nouveau-né feetal se
constitue, in utero ;

«II (Allah) vous a dotés de 1'ouie, de la vue et des visceéres (sourate 18, versets 7 et 8)
Pouvons-nous voir, dans ce verset, la succession chronologique des organes sensoriels,
commengant par l'audition, puis la vision. On serait tenté de corroborer cette succession,
soutenue par d'autres versets, dans d'autres cas, afférant, a la vie de 'homme, par le fait que
le nouveau-né entend, dés sa naissance, alors qu'il ne commence a voir qu'a partir du
quinzieme jour.

On pourrait etre tenté aussi de définir, a partir, des trois périodes de quatre mois, I'échéance
minima, pour légitimer lavortement ; car, d'apres un hadith authentifié que nous avons cité,
le souffle de la vie ne commence a animer le feetus , qu'aprés ces trois étapes. Or, un autre
hadith, rapporté par Tabardny, dans son "Mo'jam", limite cette échéance a la premiere
semaine de la conception, au cours de laquelle la goutte de sperme dite "noutfa", est
considérée comme un noyau embryonnaire animé d'un souffle cellulaire. A I'occasion de la

124



soutenance d'une these de doctorat sur I'avortement, dirigée, a la Faculté de médecine de
Rabat, par mon ami et collegue, le professeur Taib Chkili, j'ai essayé d'expliciter cette notion
Islamique que la tradition prophétique, en l'occurrence, vient corroborer. Certains
jurisconsultes musulmans, méconnaissant ce hadith, hésitent sur la détermination du délai
maximum ot doit débuter la conception, optant pour le 1° stade ol «la noutfa» se
transforme en grumeau de sang palpitant, c'est a dire la premiere quarantaine. C'est
Iéchéance retenue, par un comité ad hoc, constitué, au cours du Illeme Congres Médical
Mondial, qui a tenu ses assises, dans la cité saoudienne de Dhemmam, et auquel nous avons
participé, le professeur Chkili et moi-méme, en tant que responsable dans la Ligue Arabe, de
la coordination de la terminologie scientifique, du monde Arabe. Certains pays musulmans,
comme |'Iraq, ont déja opté pour ce délai, dans leur lgislation respective, a I'encontre de
tout avortement, opéré, durant les premiers quarante jours de la fécondation. Mais, nous
appuyant sur la tradition formelle, nous continuons a prendre, pour point de départ, le début
de la gestation dite nidation, c’est-a-dire, I’implantation de I’ ceuf fécondé sur la muqueuse
utérine.

La fécondation accomplie dans la trompe, I’ceuf'se dirige lentement vers I'utérus ou il va
étre accueilli, protégé, nourri ; ce voyage dure 3 a 4 jours ; la nidation n'aura lieu qu'au 7°™°
jour, apres la fécondation « ...Ia muqueuse utérine est alors, préte a le recevoir...»

« Ce cycle de formation spermatozoide demande 70 jours a 75 jours, auquel, il faut ajouter
10 a 15 jours de trajet dans I’épididyme et le canal déférant avant de retrouver le
spermatozoide libre dans le sperme, au moment de 1’éjaculation » (Laurence Pernoud , in
«'attend un enfant», ed. Horary 1 994, p 108).

Les révélations coraniques, sur le plan ontogénétique, depuis quatorze siecles, sont en
concordance avec les découvertes scientifiques, notamment, depuis I'emploi des premiers
microscopes qui ont permis d'apercevoir, en 1677 certains dé veloppements, au sein de
I'utérus. Un quart de siecle avant, en 1651, William Harvey constata, apres dissection de
biches, 'existence de l'embryon d'un ceuf ex ovo omnia (le docteur Amal Alami)

Cet ceufa incité Diderot a formuler cette réflexion «Voyez-vous cet ceuf ? c'est avec cela
qu'on renverse toute les écoles de la théologie et tous les temples de la terre» (Entretien avec
d’Alembert).

Quant a I'avortement, il devient légitime, en cas de prévention médicale de l'aggravation de
I'état pathogene de la femme enceinte, durant la grossesse ; la vie de la mere, étant, alors, en
danger, une interruption de grossesse, est censée la sauver. L’avortement qui découle de
viol, inceste, ou toute union illégitime, est délictuel. L'avortement pour cause d'anomalie
embryonnaire, n'a pas été envisagé par I'lIslam, qui a seulement déconseillé, préventivement,
certaines unions consanguines ou autres. Un des grands jurisconsultes de I'Islam, Ibnel
Qayyim (du XIIIeme siecle ) a souligné la ressemblance de l'enfant a ses parents, car le
liquide germinal provient - dit-il - de toutes les parties du corps de ceux-ci ; dans un hadith
sur la prééminence de cette similitude, le Prophete spécifie que I'enfant ressemble a sa mere,
quand le liquide germinal de celle-ci, durant la fécondation, devance celui du pere,
«Oussama, fils de Zaid, enfant adoptif du Prophete, «avait un teint comme du goudron et
son pere était plus blanc que le coton» (hadith).

Un "qait", chez les Arabes, était celui qui pouvait détecter la nature du gene, chez le pere et
le fils, a travers certaines particularités de leur physique. Ce fut le cas d'Oussama et de Zaid,
considérés par un "qaif", comme fils et pere (Sounan, sauf Moatta) : hadith rapporté par
Aicha.

La femme peut recourir a l'avortement en cas de nécessité extréme , pour limiter les
naissances, quand les moyens contraceptifs s'averent, parfois, non opérationnels, ratant leur
but ou au cas ol ils ne pourraient étre utilisés.

Au cours d'une rencontre Islamo-chrétienne, a Tunis, en 1974, sur le planning familial, j'ai
fait un exposé, au nomdes délégations Islamiques, dans lequel j'ai défini les concepts et
préceptes de I'Islam, en I'occurrence : la tradition Islamique -ai-je remarqué - renforce la
chasteté prénuptiale de la femme, abhorre I'enfantement illégitime et prohibe l'infanticide ou
le feeticide, autant de préceptes qui découragent une fécondation aveugle ; 1'lslam s'oppose a
tout curetage (ou avortement) qui n’est toléré qu’en cas de complications gravidiques... ;
mais le déviationnisme moderne, qui tolere de plus en plus, les rapports sexuels illégaux et

125



les pratiques abortives, ne fait que désaxer le rouage de la communauté Islamique
modernisée.

Quant a la limitation des naissances, nous croyons devoir nous aligner, d'apres les normes de
I'Islam, sur I'é¢thique d’une « liberté consciente», - idée que j'ai également développée a
Tunis - : Le vraicroyant, dans une cité Islamique idéale, est animé par un double impératif
¢thique, a savoir I’esprit libéral et le sens de la responsabilité ; le musulman est libre ; sa
liberté, pleine et entiere, n'est limitée que par le respect de celle des autres. Il assume, au sein
de sa famille, de sa communauté, et aussi, vis-a-vis de 'humanité, des responsabilités qui
conditionnent ses options. Le croyant demeure, entre autres, libre d'étre pro-nataliste ; mais,
dans le cadre de ses possibilités, concus, exclusivement, a la lumiere de sa responsabilité.
Seulement, il n'est pas a la portée de tout le monde, d'évaluer, judicieusement, et a bon
escient, les dimensions de cette responsabilité... « Nous avons dans le traditionalisme souple
et adéquat de I'Islam, les données mouvantes qui en limitent les conditions et qui nous
permettent d'aplanir cette difficulté».

Ilest vrai, qu'a I'échelle individuelle, et pour des raisons plausibles, 1'Islam ne s'oppose
guere a une interruption du rapport sexuel Le cas traditionnel du (‘Azl), approuvé par le
Coran et la Sounna, consiste dans un procédé préservatif ot le coit est interrompu, avant
éjaculation du sperme. A 1'époque, il n'y avait pas d'autres moyens contraceptifs, mais dans
ce stade antérieur a toute éjaculation, le principe permissif n'est guere contesté.

Le Messager d'Allah était pour la méthode pronée par les promote urs du planning familial, a
savoir l'espacement des naissances. Elle est préconisée, aujourd hui, comme moyen indirect
de limitation des naissances. Or, le Prophete a dit : «je me suis proposé de proclamer
l'interdiction de tout acte de procréation non espacée, c'est a dire le "ghila" ot la naissance
de deux-étres a lieu consécutivement, la méme année ; je me suis, alors, ravisé, en
constatant, que ce procédé est en vigueur chez les Romains et les Persans» (Sounan).

La science a I'époque, chez les deux grandes Puissances (Byzance et Perse) n'allait pas a
I'encontre de cette habitude tres répandue, dans la plupart des familles, méme en Arabie.
Quant a la durée de la grossesse, elle atteint, dans un processus normal, neuf mois solaires
ou dix lunaires, selon les calculs des obstétriciens. Le délai minimum de grossesse, durant
lequel Iembryon est congu vivant, est six mois, d'apres le Coran : «sa gestation et son
sevrage durent trente mois» (S., 46, verset 15).

Son sevrage est a Iéchéance de deux ans» (S., Lokman, verset 4). Ilreste, donc, six mois du
calendrier, selon le principe des concordances coraniques ; en effet dans la sourate (46), seul
le calcul solaire est adopté. Parlant des hommes de la Caverne, le Coran dit : «Ils resterent,
dans la Caverne, trois centaines d'années et en ajouterent neuf» (S., 18, Verset 25). Or, le
délai, ainsiajouté, représente la différence entre la période solaire et celle lunaire. La
premiere est considérée comme la regle, la deuxieme I'exception. C'est pourquoi la majorité
des jurisconsultes, dans les quatre rites juridiques, sont pour la durée minima de six mois.

Le khalife Othman a accusé d'adultere une femme accouchée, apres six mois de grossesse ;
Ali était contre lui, se fondant sur le verset du Coran qui porte a trente mois, lensemble de la
période de grossesse et de sevrage ; le temps maximum de ’allaitement étant deux ans, six
mois suffisent alors, a une grossesse minima (hadith rapporté par 'lmam Malik dans son
Mouatta ).

Dans certaines législations occidentales modernes, les six mois sont retenus comme délai
minimum, en 'occurrence. ( le probleme Islamo-démographique et le développement
économique, Tunis , 1974, P.127, in «rencontre Islamo-chrétienne »)

La deuxiéme partie de ma communication concerne 'aide médicale a la procréation. Maints
hadiths sont nettement pro- natalistes ; le Prophete dit, s’adressant & la communauté
musulmane : contractez mariage , procréez ; je me glorifie de vous - c'est-a-dire de toute
extension démographique - parmi les peuples, le Jour du Jugement Dernier».

Certains peuvent remarquer que ce hadith se situe dans un certain cadre ou le potentiel
humain de I'Islam, au temps du Prophete, dépassait, a peine, une centaine de milliers de
personnes.

Dans un second hadith : «Prenez pour épouse, la femme affectueuse féconde (Abou
Dawoud) ; un troisieme hadith conseille le croyant de porter son choix sur une femme moins
belle, mais féconde, qu'il doit préférer a une femme charmante et stérile ... ».

126



Dans deux autres hadiths, le Messager d' Allah ordonne, ainsi, aux croyants : faites un choix
judicieux pour vos spermes».

Epousez, ordonne le Prophete, la femme féconde, apte a la procréation (Abou Dawoud et
Nassaiy).

Epousez une femme de bonne souche, car le gene est dissimulateur... » - c’est-a-dire qu'il
agiten douce. La science moderne ne parle-t-elle pas du gene opérateur et régulateur ?

Le prophete a, d'autre part déconseillé tout mariage consanguin : «Prenez pour épouse -
ordonna-t-il encore - une femme étrangere (appartenant a une famille éloignée), pour ne pas
compromettre la disposition ou la qualité de votre filiation». La tradition prophétique
décommande toute procréation issue d'une union de personnes porteuses de germes
pathogenes, c'est-a-dire dont le germen ou cellules reproductives risquent de transmettre des
caracteres excentriques.

Un assainissement génétique préventif, prévu par I'Islam, essaie de protéger les génes, pour
empécher une telle transmission de marques ou d'empreintes vicieuses, sur le double plan
physiologique et psychique. Les caracteres hérités peuvent étre lointains, dans la lignée
ascendante ; la couleur de I'enfant se ressent du teint de ses ancétres ; une aieule négresse, a
répercuté, du temps du Prophete, sa carnation noiratre sur celle de 1'enfant, issu, pourtant, de
parents de teinte blanche.

«Le Prophete a interdit tout monachisme ou 'homme s'abstient d'un lien nuptial € gitime»
(Tabarany et Nassaiy).

Le Prophete a décommandé le célibat et la castration» (Bokhari). 11 s'agit de Ié masculation
(les hommes) et l'ovariectomie (pour les femmes).

La Egislation Islamique protege lembryon, dans 1'utérus de sa mere. Si dans ce cas, il meurt
victime d'une atteinte subie par la mere, il a droit a une "dya", sorte de dédommagement,
ayant, alors, la valeur d'une centaine de chameaux (principal moyen de troc a I'époque).
Sien I'occurrence, I’ceuf fécondé durant les deux premieres phases ("noutfa" et "alaqa", de
quarante jours, chacune) est rejeté, la "dya", appelée "ghorra", est valorisée, selon I’imam
Malik a une centaine de moutons (ou 500 dirhams, selon le rite Hanafite - le dirham valait
1/10 du dinar, c'est a dire un demi- gramme d'or.). Selon un hadith rapporté par Abou
Horeira, cette somme représentait le prix d'affranchissement d'un esclave (acte tres
recommandé par le Prophete). Une autre recommandation du Prophete concerne la femme
enceinte ou celle qui allaite. L'Islam leur interdit de pratiquer le jefine de Ramadan, si elles
craignent un quelconque mal ou malaise, pour elles et leur embryon ou bébé (Bezzar) :
hadith rapporté conjointement par Ibn'Abbas et Ibn "Omar. Le jeline diminue et arréte la
sécrétion lactée, que la femme ne saurait récupérer, apres 3 ou4 jours de jetne. La
compensation des jours non jelinés n'est pas envisagée par la Charia, qui tient compte de
I'état de faiblesse de la femme, durant les trente mois de grossesse et d'allaitement. Pendant
ce délai, toute nouvelle grossesse est décommandée.

Certaines patientes, malgré leur faiblesse physique, s'accrochent, cofite que cofite, par
religiosité, au jeline, négligeant les recommandations de la Charia, étayées par celles de leur
médecin. C'est un grave péché, dans lequel une bigoterie excentrique, chez le récalcitrant
trop rétif, y voit un acte dévotionnel. La femme enceinte, taxée d'adultere, n'est astreinte a
aucun chatiment corporel, avant 'accouchement et l'allaitement de son bébé, (selon un
hadith cité¢ par Mouslim, Ibn Hanhal, Abou Dawoud et Tirmidhy).

«L'Eugénie, présentée comme une idée nouvelle en Amérique et en Allemagne, précise O.
Pesles - est un article de loiancien en Islam.

("La Femme musulmane dans le droit, la religion et les moeurs", Ed, Lapone Rabat, 1946 p.
30 et suite. "Testament dans le rite malékite", Ed.Moncho, Rabat, 1932 p. 49.).

Dés le début, I'Islam malékite a fait de la consommation du mariage un élé ment essentiel,
avant la plupart des législations modernes. L'Islam interdit les pratiques malthusiennes ; la
femme a droit a la maternité et le mari ne saurait I'en priver».

Quant a la stérilisation, c'est-a-dire lempéchement de procréation, elle n'est tolérée que dans
les conditions précitées, a I'occasion d'un avortement légitime.

Pour ce qui est de l'insémination artificielle, qui souléve, aujourd’hui, autant d'espoirs que
d'inquiétudes, elle suscite de nouvelles notions de "banque de sperme", de "femmes
couveuses', et de "bébé-éprouvette".

127



Le (Conseil Supérieur des Affaires Religieuses), en Turquie, estime, que la «naissance du
bébé-éprouvette ne peut guere susciter de réserves, du point de vue de I'Islam, a condition,
notamment, que les éléments male et femelle appartiennent a deux personnes unies par
mariage».

Néanmoins, cette 1égitimation est conditionnée par la certitude que le feetus, issu de cette
opération, n'en subisse aucun mal physique ou psychique, et tant que la science est siire de
l'inexistence de toutes répercussions gravidiques, sur le bébé, apres naissance.

(«La grossesse et la conception entre la médecine et le Coran» par Hamid Al Ghawab1
(1908-1960), Gynéco-obstétricien égyptien, Imam de mosquée. - En 1976, Maurice Bucaille
a présenté a ' Acadé mie de Médecine, une communication sur les "Données physiologiques
et embryologiques du Coran ».)

Tels sont, les concepts et préceptes pronés par I’Islam, dans cette occurrence essentielle, de
la vie de ’embryon.

128



ETHIQUE ET TRANSPLANTATION

I1 me semble opportun, dans ce contexte général, ol on discute des techniques
révolutionnaires de la médecine moderne, de vous entretenir, d'un cas spécifique de
transplantation, sur lequel unde nos amis chirurgiens, vient de me consulter. Apres avoir
analysé le point de vue Islamo-éthique ou éthique tout cours sur I'obligation de soutenir
toute aide médicale, tendant a renforcer la procréation, nous avons donc pensé a un cas
parallele ou la médecine doit intervenir, pour sauver la vie d'un patient menacé de mort ou
condamné. Parfois, la transplantation d'un organe ou partie d'organe d'un corps a un autre est
envisagée. Mais, il s'agit 1a d'une double opération : amputer l'organe atteint de maladie
d'une part et le remplacer par un autre organe sain, d'autre part.

Bon nombre de jurisconsultes se prévalent d'un hadith, rapporté par Moslim, (dans son
recueil de traditions prophétiques authentiques), autorisant I’amputation de tout organe,
artere ou tissu, atteint d'une maladie grave ou risquant des complications, telle la
contamination d'autres organes du corps. On cite encore, a l'appui de la légitimité de cet acte
clinique, une opération chirurgicale, effectuée des le premier siecle de 1'ere hé girienne, sur le
corps du grand jurisconsulte “Orwa Ibn Zoubeir, dont une jambe, atteinte de nécrose ou
gangrene, a été amputée.

Quant a la deuxieme partie afférant a la transplantation d'un rein ou segment d'arteére ou tout
autre organe, la Jurisprudence en proclame la 1égitimité, en cas de force majeure ou deux
conditions doivent étre remplies : que le transplant, c'est-a-dire I'organe transplanté ne risque
aucun rejet et que le donateur de 'organe sain soit a l'abri de tout danger. C'est, en effet, le
cas général, dans toute opération clinique, ou 'é ventualité de tout risque est censée éliminée.
Dailleurs, un principe fondamental rend licite tout acte originellement illégal, nécessité par
le devoir péremptoire de sauver une vie exposée a un danger certain. On cite, entre autres, le
cas d'une personne risquant un étouffement, qui a le droit, faute de liquide potable, de
prendre une gorgée de boisson alcoolisée, pour desserrer le goulot d'étranglement.

Un donateur croyant a le droit, sinon le devoir, de se sacrifier, pour sauver une personne en
danger. Du temps méme du Prophete ou quelques années, apres sa mort, une anecdote tres
significative a ét€ avancée pour rappeler le caractere sublime de ce genre d'altruisme ou une
personne s'expose sciemment a la mort, pour tirer une autre d'un péril. Lors donc, de
Iexpédition de Yarmouk, I'eau potable devenant tres rare, un combattant porta a boire a un
ami atrocement assoiffé ; celui-cientendant les gémissements d'un autre camarade, aussi
assoiffé, refusa de boire, par propension spontanée, pour le sauver ; celui-ci, entendant gémir
un troisieme, se désista en sa faveur. Tous les trois sont morts, affrontant le danger, pour se
sauver les uns les autres.

D'autres cas, non moins graves, telle la transfusion du sang, qui a fini par se légitimer et se
normaliser, en tant qu'acte péremptoire. Elle était considérée comme illicite, par ceux qui
n’essayant pas de rechercher a résoudre les problemes, par analogie avec d’autres, dont la
solution Iégitime a été proclamée par la jurisprudence, tenant compte des conjonctures
nouvelles et des principes de base de I'é€thique Islamique.

Le deuxieme Khalife ‘Omar Ibn Al-Khattab, jurisconsulte et juge, du vivant méme du
Prophéte, n’a-t-il pas déclaré que I’Islam s’identifie a I’intérét général. C'est pourquoi,
aussi, le Rite malékite, qui régit toute I’Afrique dont le Maroc, pose comme principe
fondamental dans la conception adéquate de la Charia (droit musulman), un axiome
légitimant toute tradition largement étendue ol l'intérét général est sagement entendu.

Le Secrétariat général du (Conseil des Uléma au Caire) appelé (Centre de recherches
scientifiques et de jurisconsultation Islamiques), «a 1égitimé, dans un communiqué officiel,
la transplantation de tout organe ou partie d'organe d'une partie vivante, (quelle que soit sa
confession, musulmane ou judéo-chrétienne) a une autre, en cas de nécessité, a condition
que cette opération soit a I'abride tout rejet du transplant et qu'il y ait conviction, sur le plan
clinique, de son succes. Il serait de méme, pour toute transplantation de cette espece, d'une
personne récemment décédée ou notamment agonisante, a une autre vivante, toujours en cas
de force majeure ».

Ce communiqué a ét€ publié au Journal cairote (Al Mouslimoun) du 30 mai 1987.

129



Dailleurs, une décennie auparavant, un comité ad hoc, comportant des autorités religieuses
et juridiques, a ét€ constitué, soutenu par des médecins 1égistes, pour élaborer une procédure
légale de transplantation (d'apres un autre quotidien du Caire (Al Ahrdm) du 8 mai 1978).
IIs'avere, de plus en plus, que la charia est souple et coulante, comme en fait foi, le Congres
Juridique Comparé qui a tenu ses assises a Paris, en juillet 1951, proclament I'adaptabilité
certaine du Droit Musulman.

130



ETHIQUE DE FORMATION SUR LE PLAN BANCAIRE

Des opérations bancaires, tel le compte courant, sans agio, sont licites ; c'est I'intérét
rapporté par la prestation d'un capital qui préte a confusion ; c'est le surplus ajouté au capital
prété ; «un surplus, payé de bon gré par le débiteur, sans condition préalable, est 1€ gitime»
((Hadith rapporté par Ibn 'Omar)

L'usure, qui se caractérise par un intérét excessif est illicite, sans conteste. Toute usure, dans
tous les domaines, constitue un interdit péremptoire.

«Dieu anéantira les profits de 1'usure et Il fera fructifier laumone» (sourate la vache, verset
276).

Ce surplus, doit etre évité, car il suscite, chez le débiteur, un sentiment d'oppression et de
spoliation (verset 279).

«Ceux qui pratiquent I’usure ne se levent qu'a la maniere de celui qui, frappé, de folie, est
rossé a tort et a travers par le Diable. Et ce, parce qu'ils ont dit que le commerce n'était rien
d'autre qu'une forme d'intérét. Or, Dieu a permis le commerce et interdit I'intérét...».

«Dieu anéantit l'intérét et fait décupler les aumdnes» (2, verset 275-276).

Selon Abou Horeira, le Prophete a dit : «évitez les sept pernicieuses». Ils (les compagnons
du Prophete) dirent : «O Messager d'Allah : Que sont-elles ? » I dit :

Associer quoi que ce soit a Dieu

Pratiquer la magie

Tuer, sans raison légitime, I'dme que Dieu a faite sacrée

Consommer 1'intérét usurier

Abuser des biens de 1'orphelin

Fuir le champ de bataille

Accuser, a tort, d'adultere les femmes chastes, croyantes et distraites (Hadith authentifié
unanimement).

Ibn Mas™ ud rapporte : le Messager d'Allah a maudit celui qui consomme l'intérét usurier et
celui qui le fait consommer » (Recueil de Moslim). Les autres livres ré vélés prohibent
formellement 1'intérét (Livre de I'exode, eh. 22, verset 25 - livre Lévitique, chap. 25 verset
35 - Evangile Saint Luc, chap. 6, versets 34 et 35).

Mais, les Juifs 1égitiment tout intérét pris a un débiteur non Israélite (Livre Deutéronome, ch
. 23, verset 20)

Le Coran a stigmatisé cet intérét, extorqué par duplicité, aux non Israélites (S., En-Nisaa,
verset 161).

«L'usure est la source principale de la croissante inégalité sociale et de I'esclavage, résultat
d'un endettement excessif» (Bible, Rois, chap. 18).

Cette interdiction est motivée par des raisons d'Ethique sociale, dans la nécessité de baser
tout rapport socio-économique entre les hommes, sur la nécessité d'une coopération saine,
dégagée de tout égoisme ou exploitation, ou I'altruisme doit dominer. L'intérét tend, selon la
conception Islamique, a créer une classe sociale nantie et inactive, dont le capital pécuniaire
grossit, au dépens des moins favorisés ; leffort déployé par le croyant, pour s'assurer
honnétement son gagne-pain, sans porter atteinte a autrui, est une marque de rectitude qui
encourage l'esprit d'entreprise, incite a un rehaut indélébile chez tout individu animé
immanquablement, alors, par le double souci de rehausser, a la fois, le talent dynamique et
la morale psychique.

Mais, avec le temps, certaines ambiguités se sont clarifiées ; d'ailleurs, le second Khalife
Omar avait regretté de ne pas avoir interrogé le Messager d'Allah, sur certains aspects du
"riba" (intérét). C’est pourquoi, la jurisprudence Islamique, quoique s'attachant fermement,
au principe de la prohibition, envisage la possibilité de lever l'interdit, dans certains cas,
surtout dans le cadre de compte courant bancaire ; aussi donc, dés le 3°™ siecle de I'hégire
(IXeme de I'ere chrétienne), onreleve une sorte d'effet de commerce ou de lettre de change,
citée par des annalistes-géographes de I'époque, comme Ibn Khardadabba, Istakhri et Ibn
Hawqal, a Sijelmassa, porte du Sahara marocain d'ou des marchands viraient des titres, a
I'ordre de certains de leurs associés, permettant, ainsi, un transfert de fonds des uns aux
autres. Le titre cité représentait effectivement une grande somme en dinars (le dinar
équivalait a quelques cinq grammes d'or). Sijelmassa constituait, a I'époque, unrelais, dans

131



la route caravaniere entre Cordoue, Fes, la Bossa marocaine (sise a 18 km, a I'est de Souk
Larbaa) et 'Orient, a travers la Mer Rouge, appelée Bahr Qoulzoum.

Ibn Hawqal cite des négociants aisés, dont les plus riches entretenaient, avec le Soudan, un
troc fructueux de sel, de bronze contre l'or en poudre ; il précise avoir vu a Sijelmassa un
cheque de 40.000 dinars émis, par un négociant de la cité, au profit d'un collegue de la
méme cité (Al Massalik p.70).

"Ibn Said El Maghribi" dit en avoir vu aussi ; il est décédé en 1286 (grégorien).

Au XIXeme siecle, des bureaux de change furent institués a Fes, ou des commercgants fassis
viraient leurs traites, au nom de leurs associés a Gibraltar. Mais, entre temps, et pendant un
millier d'années (900-1900), des opérations de crédit s'effectuaient, sous forme de vente ;
l'acheteur d'un article valant, par exemple, 900 francs, le paie a terme a 1000 francs, pour le
revendre a un prix moindre, encaissant la somme qui représente le prix de revente, soit un
peu moins de 900 francs, bénéficiant, alors, d'un véritable crédit a terme ou I'intérét est,
peut-étre camouflé. Selon le Coran cette opération est un acte commercial licite, mais un
hadith, stipule, pour légitimer I'opération, que le premier vendeur n'en soit pas, en méme
temps, acheteur. Cet acte de rachat par le vendeur appelé "aina", a été¢ décommandé par le
Prophete, d'apres un hadith rapporté par Ibn *Omar (cité par Ibn Hanbal, Abou Dawoud,
Tabarany et Ibn el Qettan). L'Imam Malek cite un autre hadith similaire ainsi que
Daraquotny. Le grand Imam Chafiy et d'autres jurisconsultes n'y voient, par contre, qu'un
acte licite, basé sur le concept commercial, légitimé par le Saint Coran.

Pour relancer I'économie arabe, le Cheikh Mohammed Abdou, mort en 1905, a trouvé le
moyen, dans une savante fatwa, de présenter comme licites la caisse d'épargne et le gain de
dividende ; de méme avant lui, ses collegues de Constantinople avaient rédigé des fatwas,
pour liciter I'émission d'obligations d'Etat productives d'intéréts. Le Droit allemand puise ses
heureuses réalisations sur le plande la "Banque sans intéréts ou banques d'affaires", dans la
notion de commandite du Droit Islamique. Cette évolution dans I'interprétation du texte
coranique, progresse pour aboutir finalement a la prise en considération de la notion
d'inflation qui risque de minimiser le taux d’intérét, alors que cette inflation découle elle-
méme en grande partie des préts a intérét.

132



BIBLIOGRAPHIE DES ETUDES SUR LE CORAN ET LE HADITH

LINGS, MARTIN and SAFADI YASIN

Le Qur’an

Catalogue of the 1976 World of Islam, exhibition of Qur'anic.
Excellent introduction of qur’anic manuscripts.

PARRINDER, GEOFFREY
Jésus in the Qur'an
Concentrates on detailed examination of Qur'anic teaching 1976 (187 pp).

RICHARD BELL The Introduction of the Qur'an, Edinburgh, 1970

CRAGG, KENNETH

1- The event of the Qur'an

Unique study by sympathetic Christian of Qur'an as never repeated event in history of man
2-The mind of the Qur'an

Detailed work by non - musulim Cambridge scholar, 1973 (94 pp)

MASSON, DENIS
Le Coranet la Révélation judéo-chrétienne
Etudes comparées - Paris, Adrien Maisonneuve. "Librairie d'Amérique et d'Orient", 1958, 2

vol, (829 pp).

MUFASSIR, S.
Jésus et Coran, Trad. F. Solana, Madrid, Association musulmane en Espafia. 1983 M. M.
Pickthall (37 pp).

(The Meaning of the Glorious Koran) Mentor Books (New-York)

CUPERUS W.S. (Al-Fatiha dans la pratique religieuse musulmane du Maroc)
Leiden : Brill, 1973 (188 pp)

ALI A. YUSUF. (The Holy Qur'an)
Arabie text, english translation and commentary (6000 notes)

ALI. H AMIR

(The Message of the Qur'an)

Presented in Perspective. Attempts to regroup the Surats chronologically, 1974 (705 pp)
The Students Qur'an (notes and commentaries on the 25 earliest of the 114 surats 1961 (154

pp)

ALL. MUHAMMED

1- A manual of Hadith

A selection of 690 traditions from principal compilera (513 from Bokkari, under 30
headings), Arabie and english texts (408 p)

2- The Holy Qur’an : english translation, 2822 explanotory foot notes, 1917 (1250 pp)
3- Alis. v. Mir Ahmed : "Commentary of the Holy Qur'an", 1975 ( 1085 pp)

ARBERRY, Al.
1- The Qur’an illuminated Beatty Library, 1967

133



2- Translation, (675 pp)
3- The Koran interpreted (World classics, Oxford University Press, 1964)

AZAD, ABUL KALAM

(The Tarjuman al - Qur'an)

Translation by Syed Abdul Latif of the urdu the Qur’an by late Azad once minister of Educ.
OfIndia (vol. I, 194 pp) of first seven verses of Qur'an, the Surat al- Fatilia, with 47 pp).
Vol 2 transl. with some comment of next seven Surats ( II- XIII) (503 pp)

AZIZULLAH, MUHAMMAD (Glimpses of the Hadith) ; Ahadith on various topics
God, Heaven, Hell ( pillars of Islam, the State)

Prohibitions, Brotherhood .. etc. 1971

T.1(69 pp), T. 2 (122 pp)

AL - BUKHARI
Selections from the Sahih al - Bukhari
Edited with notes by CC. Torrey 1906 and 1969

ARKOUN M/J
Peut-on parler du merveilleux dans le Coran?
Actes du colloque tenu au College de France a Paris, en mars 1974 (1978, 227 pp)

AL - ASSOUYOUTY, S. A.
Théories des sources ; Evangiles et Corans apocryphes ; Logis et hadiths forgés 1987 (82

pp)

BOUMAN, J.
Gott und Mensch in Koran, 1977 (256 pp)

A LI AKBAR
Israel and the Propheties of the holy Qur’an
Kaula Lumpur and Singapore, 1974

DOZO, HUSEIN
(Tuma cenje Kur'ana)

(The interpretation of the Qur'an)
Glasnik Wis XII, 7-9 (1962 (11-12) (1965)

DOBRACA, KASIM

(Uticaj Kur'ana na sirenj pismenosti ...)

Kur'anic influencce on the spreading of literary, caligraphy
and ornementics among the Islamic peoples

Glasnik Wic, X111, 4-6 (1962)

DOZO, HUSEIN
( Kur'an na stranim jezicima)
(Qur'an in foreign languages)

DRAZ MOHAMED. A :

I- (initiation au Koran)- Le Caire (A IMaaref) : 1949 (169pp)

2- (La morale du Koran)

Etude comparée d'une classification de versets choisis, formant le code de la morale
pratique - Le Caire (Al Maaref), 1950, (715 pp)

DURRANI, M. H.
(The Qur'anic facts about Jesus)

134



Karachi ; Intern. Islamic Publishers (1983)

MAURICE BUCAILLE :
(The Qur'an and Modern Science Islamic), Academy of science, Kaula Lumpur, Malaysia,
1978

GATUE, HELMUT

(The Qur'an its Exegesis)

Texts with classical and modern musulim Interpretation and translated by A. T. Welch from
1971 Swiss edition

Extensive notes, index to Qur'anic Refs. gen., bibliog, 1975, XIV (313 pp)

ANSARLI FR. (The Qur'anic Fondations of Muslim Society), 2 vol

BALJON J. M. S.
(Modern inuslim Koran interpretation 1880 - 1970) Leiden, Brill, (135 pp), Reprint of the
1961 ed.

BASETTI - SANI, GIULIO.
(The Coran in the light of Christ)
Chicago, Franciscan Herald Press, 1977 (223 pp.)

BUKHARI

Imam Sahib Bukhari

The only English version of Bukharile to obtain, and as yet incomplets.

Translated and as extensively annoted by Maulana Aftab ud-Din Ahmed, with Arabie text
included (556 pp)

EBRAHIM TRUST, PEER MAHOMAD
(Subject Index of English Qur'an)
Iran, 1974 (152 pp)

EL SALEH. S.

(La vie future selon le Coran)
Paris : Vrin, 1971 (176 pp)
(Etudes musulmanes : XIII)

Abréviation des références du hadith :

Bokhari (B) Moslim (M) Mouatta de Malek (M) Sounan (Traités de traditions- S) dont
Abou Dawoud (D), Nassaiy (N),

Tirmidhi (T) Mousnads comme celui d'Ahmed Ibn Hanbel (A) ou de Bezzar (BE) ainsi que
des oeuvres de Tabarani (TA).

(AMC) Adab Moufrad de Boukhari et J. F (Jaim'el Fawaid)

135



Sommaire

INTRODUCGTION ...ttt ettt sttt nae e nasaees 2
LE CORAN ..ttt bbbttt es 5
T I OLZIL A ZE S ettt s sttt ettt bttt 6
ETHIQUE MOHAMMADIENNE ccotcerteetr ettt st sss s essass st essasansessessssssssnsanes 9
SOUPLESSE ET AISANCE DE L’ ISLAM ...oceroircinenteeeieeneeeetisesessesessesesesesesesstsesseaessesessessssessssessesssessesssscsseac 13
TEMOIZMAZES .ttt ettt bbb bbb bbb bbb bttt ettt ettt ettt ettt et ettt et st et 21
NOBLESSE DE LA PIETE ET DE LA SAGESSE ...ttt 24
TEMNOIZNAZES .ttt ettt et ettt ettt et ettt bbb bebesesebebesesebebesesebesesese st aeaeaea s e s e st st e e e s ea et sttt sttt ettt ereatattstssetes 27
LE SOCIAL PRIME LE CULTUEL.......coceceiiiieiitceeineteieteirieieieasesesesesesststaesessesesesessssesesesessestassesssencssssscasseses 28
TEMOIZMAZES .ttt bbb bbb bbb b bbb b ettt sttt ettt ettt ettt ettt ettt sttt 34
QUAND LA CONNAISSANCE DEVIENT PLUS MERITOIRE QUE LE CULTE ........ccccccceuueee. 35
LA SHURA ET LE DIALOGUE SOCIAL. ..ottt sessesensssenas 37
LA CHARTE DE MEDINE - PREMIERE CONSTITUTION CORANIQUE ......ccocoeoeeircieinniiecinnecrcieeneceenes 38
TEMNOIZNAZES .ttt ettt ettt ettt ettt et bbb bk be s b et e bebebebesebe e sese st e e e e st st st s e st st s e s ea et sttt ettt et e erentattststetes 38
JUSTICE ET INTEGRITE ...ttt ssese ettt sese sttt st sttt snt st sas et sesassenacscas 40
TEMOIZMAZES .ttt ettt ettt bbb bbb bbb bbb bbbttt ettt ettt ettt sttt ettt sttt

DROITS ET DEVOIRS DELA FEMME
TEmOoignages.....ccccovvvuevevereereecnnnnnnes

TRAVAIL ET SOLIDARITE

MARXISME LENINISTE ET "SOCIALISME' MOHAMMADIEN

LIBERTE ET  ESCLA VA GE.....cccucuuuurrerrrrereeessssossssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesesenes 55
TEIMOIZIAZES -ttt ettt ettt ettt a st et e b et et b e st e b e st et ek e s e st et e s ese e et e b ese e e besent st ebese bt esenet et esanensenenens 55
MEDICATION ET PREVENTION ......ccooomiovovoionneeeeeeeeioeeesssosessseseessosssseesesssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssnne 57
TEMNOIZNAZES ..ttt ettt et ettt ettt st ettt bebe s bebesesebebe e sebebesesebesesese st aeaeseaeasaeaea e s e st s ea et sttt ettt eats e ereneatststsseses 58
LA PRIERE ...ttt ettt a et se s e as s s e e s et st e s s s et e e eneseseseasensessersanansessensansas 61
TEMNOIZMAZES .ttt ettt bbb bbb bbb bbb bbbttt ettt ettt ettt ettt ettt ettt sttt 64
LE JEUNE ....ooovvvrrrrerreeeeesssssssssssssssssesssssssssssssssssesesssessssssssesssssssessesessss s o1 66
TEIMO IZNAZES ...ttt ettt ettt ettt b sttt e b et ek b et e b e st e b e s e et e aese e et e b e st e s besent st ebe s et et ebene e ebebenensenenens 68
LA CHARITE.....ooocoittiieeeereneesessesmesesessssssssessssssssessessesssssessss s esssessss s ssesssses s s esssesssss s sssssssssssssssssssensssssssssss 70
TEMOIZNAZES ..ttt ettt s ettt s e s et s sebesen 72
REGIME ALIMENTATRE ..ottt sttt ss ettt as s st e e s seseeeass et sseasaesessseasansssseasansns 75
LEMIEL ET LE LAIT DE LA MERE ...ttt ettt 78
TEIMOIZIAZES -ttt ettt ettt ettt a st et e b et et ebe et e b e s et e b e s e s et e s ese e et e b e st e s bese e st ebese st et esenee et esanensenenens 78
HABILLEMENT CORRECT ET SOBRE......coicrceetrtcieseeietetseceeieie et esesesesseses e ssesesesssseasaenes 80
PROTECTION DES ANIMATUX ....c.cottieirieeieinittieieseeeesesseteesessestsesesessssesesessestassesssstsssesssssstacsesssststaesossiesesessesstacses 81
TEMOIZNAZES ...ttt ettt ettt st a sttt s e s e aesesen 81
LA PEDOLOGIE HYDRAULIQUE ET AGRONOMIE .......ccoooiooiommereoeeeeeeeeseeeeeeseeeeeeeseessonsssssssseeessossesessnsneeees 82
LA TERRE ...ttt et bbbttt e et bttt e eaeaetes 83
LTEATU ottt ettt ettt e bbbttt sttt ettt ae b 84
L'AGRICULTURE ET LELEVA GE ..ottt ssesesesessestasie st ssssesesesesessentassesssencsessecasuenes 85
ACTIVITES COMMERCIALES (JUSTESSE ET JUSTICE)......cooomrrovoeisisneeeesosesssessssssssssesssssssssssesssssssssessssssnns 87
PLANIFICATION FAMILIALE ...ttt ettt ettt ettt esse bt e eaeasssseeseasanens 89
TEMNOIZMAZES .ttt ettt ettt sttt bbb bbb bbb bbb bbbttt ettt et ettt ettt sttt ettt et s et 90
PAS DE FATALITE INEXORABLE .....ccooooooovoooooneeeeeeeieeeesseossseeeeesosssessesssssssesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssnnn 93



TEmOignages......cccovvvuevevereereucennnnenen crenenn N4
LE CORAN ET LA SCIENCE
LA SCIENCE ET LA TECHNOLOGIE

LA PENSEE CORANIQUE ET L'ORIENTALISME .99
LHOMME EST NE DANS L'ARGILE ....coouoieieeerteee ettt ettt sttt 100
LE CORAN ET L'EMBRYOGENESE ......cocotittttirieiricinieiseeiseie ettt sttt 101
LE CORAN ET LA THEORIE DARWIINIENNE........ooooooimmirroveeeisseeeesesesssesessssssssseesssssssssessssssssssssessssssssssessnns 102

TEMNOIZMAZES .ottt ettt b bbb bbb bbb bt ettt ettt ettt ettt et sttt et sttt et sttt et st stena 102
SPHERICITE ET MOUVEMENT DE LA TERRE .......ccooiiiee ettt eaens 104
FAUSSES CONJECTURES ASTROLOGIQUES ......cooiiiriiirieireieirceisee ettt sttt 105
PLURALITE DES DIMENSIONS -TEMPS ......ccoomirvvoeeimieereeeooionseseseessssssessssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssnes 106
REVELATION COSMIQUE.....c.iiiieiniieitieitieieieeetstset et seaebsesebeesesese sttt sttt sttt et ettt senas 107
UNIVERSALITE DE L ISLAM ..ottt e s st et ss et b e sasassesasessesasessssasassssesessnssesesansnsasenens 108
FRATERNITE ORIGINELLE ABRAHAMIQUE........ocooiiireeieeee ettt 108

TEMOIZIAZES ...ttt ettt ettt ettt b et e b s et e b e s et s ese st e ke st et b e b ese st et ebese s ebese e et ebesent s esene et esaneesene 111
JESUS PROPHETE ET MESSAGER D’ALLAH ..ottt 113
VERITABLE PENSEE DE  JESUS ..ottt ettt 116
L'ETHIQUE ET LA PRODUCTIVITE EVOLUTIVE .......cccummmmmmmmmmmmmmmsmmmmmssssssssssssssssssssssessssesssssssssssssssssssee 118
ETHIQUE DU STATUT DE L EMBRYON ...ttt sse s st ss et sesanssens 123
ETHIQUE ET TRANSPLANTATION ..ottt ettt ettt ettt ettt et se et et sa e s ens 129
ETHIQUE DE FORMATION SUR LE PLAN BANCAIRE ......coooiieeteeeeee et 131
BIBLIOGRAPHIE DES ETUDES SUR LE CORAN ET LE HADITH .....cccooiniiiieieeceeeeeeeeee 133
Abréviation des références du Nadith ©.........ccoooiiiiiiiii ettt 135

Conception, Réalisation
4, Rue Al Farabi les Orangers — Rabat — Tel : 72 00 66

Couverture
Miloudi NOUIGA (coll. Privée)

Impression
Najah Jadida (Casablanca)

Edité avec le concours
De CAP TOURS

7, Rue de Damas - Rabat
Tel : 735709 - 7357 10

N° Dépoét Légal : 15 1/1996 - ISBN: 998 1 -71 -003-2

137



