PR. ABDELAZIZ BENABDALLAH
‘ Membre de ’Académie du
Royaume du Maroc

L’'ISLAM : CONCEPTS ET PRECEPTES

(Oetiques et options afro-maghrébines)

Collection Mission de I‘Islam
- Volume 1l -



1¥¢ Edition 1995
@ Tous droits réservés



DU MEME AUTEUR

Quvrages en FRANCAIS
- Les grands courants de la Civilisation du Magbrab (imprimetie Midi, Casablanca, 1957),
- L'art Maghrébin, (Edition Université Mohammied V. Rabat, 1958),
- L'lslom dains ses sources {publié guatre fois).
- Verité sur le Saharg (Edition Horvath, France, 1977).
- La Pensée islamigue et le monde moderne (Edition Sonir, Cosablanca, 1¥80).
- Le soufisme afro-maghrebin aux XIX® et XX slecies (&dité par CAP TOURS S.A., 1995)

Ouvrages en arabe (dont 30 fexiques en ois langues)

- Encyclopedie maghrébine (3 volumes publiés) avec deux annexes sur le Sahara ot les
villes et régions du Maroc.

- Evolution de la pensée et de la langue dans le Maroc moderne (conférence ay Caire
1979 - 2 publications au Caire et Bayrouth (1983).

- Encyclopedie du droit malékite (350 ). Edition Beyrouth 1983,

- Encyclopédie Coran et Hadith (publiée par I'Université AHmam, Ryad, 1983).
- Histoire de la médecine au Maroc, Imprimerie Rissalah, Rabat, 1960,

- Romans historiques, imprimerie Dar Najah, Beyrouth, 1973,

- Epitre sur les juifs marocdains (manuscrib).

- Millenaire de I'4conomle marocaine, de la flotte, de 'armée ete.

- La diplomatie marocaing, éditée par linstitut juridique & Rabat.

- Moncgraphle de Salé (éditée en 1989).

- Monographie de Rabatf (editée par I'Associction RIBAT EL FATH en 1990).

- milénaire de la vile d"Cujda (editée par ' Association ANGAD) (sous presse)

- Fes, centre de rayonnement en Afrlgue (sous presse) (&dité par ¥ Association FES SAISS
en 1995),

Directeur de deux revues

- Al-Lisane El Arabi (Bureou d'Arabisation, en arabe).

- AlQods, en frangafs (33 numéros parus jusgu'en 19933,



TABLE DE MATIERE

- Introduction....
- Qu'est-ce que lIslam SO
- L'Islam et la formation de 1Etat .................................................................................
- Héros de 1'Islam : le khalif Omar, chef d'Etat.........
- Impact du droit musulman sur les législations occidentales..............
- Relativité en Islam....
- Islam, force vitale..., OSSOSO OO
- Le ieline . marque d‘humamtansme et ethbre hygtemque
- L'Islam et la femme......oocvmccnnncinion
- Culture et Information...................
- Islamusation de la connaissance....
- L'arabe, langue du Coran et de la science... e
- La langue arabe, dans ses rapports entre lAménque et ]e Maghreb .......
- Concept de la civilisation islamique
(le Maghreb, fruit de la pensée de I'Islam)..........
- L'Islam et le Marxisme....
- Cachet islamique sur I'€conomie maghrebme
- L'Islam et le planning familial
(probleme démographique et développement économique).................
- Le dhimmisme en Islam........coonncnccrn
- Evolution miliénaire de la flotte islamique,
comme force pacifique en MEQIterran€e..........occeviereeenssscssissrevieniens
- Enseignement comparé de la médecine,
dans le monde musulman, au Moven-Age.......covnn
- L'architecture 1SIamiGUEe. ... rssecnees
~ Cartographie islamique.....
- Les lois islamiques au Pak:lstan eSS et
- Vérité islamique, tiraillée entre lOnentahsme et le Neocolomallsme..
- Répertoire bibliographique de 1'Islam................

g7
115
119

125
141

157

167
183
199
207
211

. 215



introduction - 7

INTRODUCTION

LTIslam a élaboré un compendiurn, afférant & tous les domaines de la vie. Son
influence directe sur I'évolution de la pensée, et, partant, sur tous les aspects de la
civilisation, est confortée, grice & une oeuvre synthétisante, créatrice, souple, d'une
mobilité agissante. Cette symbiose englobe tout le processus ethico-juridico-socio-
économique, devant régir, a la fois Findividu et la collectivité, dotés d'un potentiel
mitiateur dont le secret de viabilité et de crédibilité réside, parfois, dans son éven-
melle réversibilité conjoncturelle.

Pour ne citer que Ia nature juridico-sociale, reconnue au bean sexe, le professeur
Octave Pesles (1) souligne que "l'eugénie, présentée comme une idée nouvelle en
Anmérique et en Allemagne, est un article de loi ancien en Istam",

LTslam a, en effet, structuré les moindres détails, dans le processus social de la
communauté. Il a méme tenu A assurer en le normalisant, le composrtement de 'hom-
me.

LIslam, d'une flexibilité pragmatique, donne force de loi, a toute coutume judi-
cieuse, méme profane. Une heureuse osmose des apports humains, de tous les
ssécles, tend a réaliser cette équation harmonieuse, entre les peuples.

Cest cette simplicité originelle, riche legs de I'hnmanité tout entidre, qui en fait un
fond universel, des plus adéquats.

Les idéaux moraux de I'humanité ne manquent guére ; mais, ils ne sont pas toujours
opérationnels. Le messager d'Allah - Sidna Mohammed - que Dieu le bénisse - a
bien précisé : " Le but de ma mission est de parfaire la morale unjverselle." Pour
s'assurer une acculturation bénéfique et un minimurm de sérénité et de quiétude, le
croyant, qu'if soit musuiman ou chrétien, doit s'interdire, jusqu'aux questions abu-

1) *ta fernme musulmane”, p. 390,



8 - Introduction

sives et au verbiage. Le monde marche & pas de géants. S'arréter équivaut 3 un
retour en arriere, & une marche a rebours ; ne pas prendre I'élan nécessaire, équivaut
aussi 4 une fuite en avant.

Une heureuse équation, entre le temporel et le spirituel, est le secret de I'€quilibre
dont dépend la félicité de I'Etre humain. S'agissant des enseignements coraniques
ou traditionnaires, ils englobent les éléments principaux qui régissent le régime ali-
mentaire, la prévention hygiénique et la lutte contre tout ce qui est de nature a por-
ter atteinte a la santé de l'esprit et du corps. L'éducation de 'dme vise I'élimination
des mobiles psychiques qui perturbent cet équilibre et dont les interférences, accu-
sant de graves troubles neurologiques, constituent, d'apres des statistiques ameéri-
caines, les 9/10 des états morbides, chez 'homme. Le Coran qui ne s'intéresse qu'ac-
cidentellement a la science, décrit, néanmoins, les phases de 'embryogénése et de
développement, aussi bien intra-utérin que postérieur. Mais, ie béhaviorisme du
comportement s'iniegre, essentiellement, dans ses enseignements, pour mettre en
exergue I'idéal des réactions et des conduites, conscientes ou inconscientes de
I'homme. La médecine, assise foncigre, dans l'assurance d'une heureuse sécurité
somatopsychique, a été considérée, par les autorités de 1'Islam, dont I'éminent Imam
du rite Chafiite, comme une science canoniquement isfamique. "C'est & la médeci-
ne - dit Leclerc ("Histoire de 1a médecine Arabe” (I, 30)) - que revient le mérite de
I'homme d'avoir ménagé la concorde et l'alliance heureuse de la science et de
I'Tslamisme"”. Mais, tout ce systéme se dégrada, quand le véritable esprit de 1'Islam,
commenga a s'‘émousser, cédant la place & un bigotisme aberrant et & une religtosi-
té excentrique, causant une profonde rupture, dans la nature intrinseque, de I'Etre
humain.

Tous ces éléments civilisationnels, psycho-socio-économiques et & la fois culturels,
et cultuels sont le substratum du compendinm humain ol 1'équilibre bien entendu,
demeure le critére foncier de toute structuration communautaire.

Nous avons essayé d'analyser, dans l'ouvrage que nous présentons, aujourd'huli, a
nos chers lecteurs, certains spécimens de la pensée islamique, telle quelle a été
congue, mais qui fut, parfois, malheureusement fanssée, par une pratique désaxée et
inadéquate. Un rappel, donc, des concepts et des préceptes, hautemnent idéaux de
I'Islam, est de nature a redresser et restanrer les malencontrenses excentricités.



Qu'est - ce que Vislam ? -9

QU'EST - CE QUE L'ISLAM ?

Avant de donner une définition réelle de I'lstam, nous devons écarter tous les pré-
jugés qui sont de nature & fausser I'orientation de notre pensée, Eviter notamment
de voir I'Islam a travers les Musulmans ou le Chistianisme & travers les Chrétiens :
une telle identification fut, chez certains Occidentaux, pourtant sincéres et dignes de
fo1 , la source d'une regrettable aberration. Nous nous devons done, pour rester
objectifs, d'analyser le contenu de I'Islam,.son dogme, ses principes, les moteurs de
sa vitalité et de son dynamisme. Nous remonterons, pour cela, aux sources pures
-auxquelles se sont référés d'éminents penseurs des premiers siécles tels Tbn Hanbal
et Ibn Taimia on des réformateurs tels Abdou et Afghani, promoteurs modernes du
mouvement Salafi. Cest 1 le procédé le plur sir pour dégager 1'Islam de ses fatras,
et en esquisser une fresque vivante, simple a I'image de la réalité. C'est, alors seu-
~lement que nous pouvons nous rendre compte de 'ampleur de ce génie universel de
FIslam, qui s'impose a l'esprit de ses adeptes convaincus, de par sa souplesse et son
adaptabilité.

Un autre préjugé, qui sépare réformistes et traditionistes, consiste dans le pseudo-
antagonisme préalable entre 1'Islam et tout modernisme d'empreinte occidentale, Or,
la réalité est une, quelles que soient ses perspectives ! La force de P'lslam, 4 son avé-
nement, résidait dans le caractére remarquablement humain de ses optiques et de ses
options. L'éthique universelle a des composantes dont les valeurs n'ont pas de fron-
tieres, quelles que soient les étiqueties d'ordre régional, susceptibles d'en réduire la
portée éminemment idéale et humaine. C'est pourquoi |'Islam se considére comme
solidaire avec les religions révélées. Aucune espéce de civilisation ne doir &tre
considérée, a priori , comme viciée ; certains courants peuvent se contrecarrer dans
les détails, mais avoir un aboutissement unique ; certaines manifestations de la pen-
sée peuvent varier dun continent A un autre ou d'une religion a une autre , mais le
fond de cette pensée reste le méme : parce qu'il est la résultante de cette commu-
nion humaine que I'Islam cherche, sinon & édifier, du moins 4 consolider. C'est, dans



10 - Qu'est - ce que l'lslam ?

cette optique, que doit se faire notre analyse des tendances initiatrices de rechercher,
dans le Coran ou le Hadith, " les anticipations de découvertes scientifiques”,

C'est 'importance de cette communion de pensée originelle, de ce fructueux échan-
ge entre civilisations diverses et religions différentes, qui inspira Mohamed Igbal,
le célebre leader indien musulman, quand il affirme, dans ses Six Conférences sur
la reconstrution de la pensée religicuse en Islam : "le phénomene - dit-il -, le plus
rernarquable de 1'histoire moderne, est la rapidité étonnante avec laquelle le monde
de I'Tslam se ment spirituellement vers 'Ouest. il n'y a rien de vicieux dans ce mou-
vement, car la culture européenne, dans son aspect intellectuel,n'est que le déve-
loppement postérieur de quelques-unes des phases les plus importantes de la cultu-
re de I'Islam... Rien de surprenant, done, que la jeune génération musulmane d'Asie
et d'Afrique demande qu'on oriente, de nouveau, sa for".

Le caractere personnel des devoirs religieux imposés par Plslam au croyant, est
moins marqué, dans la masse des obligations canoniques, que I'empreinte socio-
économique. Les impératifs d'ordre communautaire créent, entre citoyens, une soli-
darité sociale qui prime toute pratique dévotionnelle. Pourtant, l'esprit de collecti-
vité ne doit, en aucun cas, ni émousser la personnalité de l'adepte, ni dégénérer en
individualisme €goiste.

Les caractéristiques essentielles de la foi sont loin de se cantonner dans les actes
purement cultueis. Elles touchent, en premier lieu, les élans du coeur et le compor-
tement des ames. Tout mérite est, surtowt, conditionné par l'efficience sociale de
l'acte accompli par le fidele.

Toutes les prescriptions coraniques de T'Islam bien entendu, prigres ou autres, sont
tmprégnées d'un certain “cachet social”. Tout acte individuel était jugé plus méri-
toire, quand il était accompli collectivement, car il donnait, ators, une nouvelle
occasion d'affermir le rapprochement des cttoyens.

Le souci de bien ordonner les rangs des fidéles, dans les prigres collectives, est pré-
senté comme une marque effective du rapprochement des coeurs, La prohibition des
jeux de hasard, de I'nsure, n'avait pas une raison en soi : elle était, surtout, diie an
sentiment qui animait le législateur, soucieux de diminuer, au sein de la commu-
nauté, foute cause de tension ou de malentendu, provoquée par un complexe d'in-
justice et de spoliation. Toute pratique, toute oeuvre initialement légale, devraient
étre exclues ou mitigées, si elies risquaient de dégénérer en élémenis de discorde.
Une franchise brutale qui blesse n'est plus une qualité . Le mensonge qui pallie un
danger, qui réconcilie deux étres séparés, est un acte tres meéritoire. Une bonne



Qu'est - ce que I'lslam ? - 11

intention est susceptible de légitimer un acte originellemnt illégal, 2 condition
qu'aucune des parties en cause ne soit Iésée. Les "mou‘amalat”, on rapports sociaux,
prévalent sur les ‘"Ibadat ", purs acies de culie. La notion méme de souplesse et
d'adaptablité, dans l'espace et dans le temps, des principes islamiques, est étroite-
ment liée au souct qui portait le 1égislateur a multiplier les chances, en vue d'édi-
fier une cité idéale; les larges possibilités qui caractérisent 'exégese des textes cora-
niques ou l'interprétation des hadiths ou paroles du Phophete, laissent anx autorités
de I'Islam, une vaste latitude qui permet de tenir compte de toutes les conjonctures,
en recherchant, pour chaque cas particulier, la solution adéquate. C'est la le secret
de la pluralité des rites ou écoles juridiques, rites aussi méritoires les uns que les
autres. C'est aussi le secret de l'expansion rapide et spontanée de 1'Islam, qui, en
Fespace d'un quart de sigcle, touchait des contrées allant de VAtlantique jusqu'au
Golfe Arabe ou Persique. La viabilité de 1'Islam, son untversalisme transcendant,
procédent surtout de sa simplicité tout humaine.

La force de I'Islam réside dans ses principes qu'il faut se garder d'observer avec trop
de rigueur {d'aprés Bezzar).

L'Islam est une religion aisée, dans sa conception et sa pratique . Il exclut toute
étroitesse d'esprit et tout rigorisme. En conséquence : éviter les complications, étre
accommeodant, rechercher l'apaisement des coeurs, agir avec pondération et mesu-
re, tels sont les principes réalistes préchés par le Prophete, comme moyen efficace
d'aboutir”.(Boukhari, Moslim et Nassai).

"Le Moumin, par la souplesse qui le caractérise, est comparable & un champ de bié
dont les tiges flexibles se plient, sous F'effet du vent : tandis que l'infidele est sem-
blable & un cédre qui demeure raide, & moins qu'il ne soit abattu”. (Boukhari ,
Tirmidhi).

L'Islam est un systéme éthique, dont la simplicité, la clarté et I'idéalisme I'impré-
gnent profondément dun humanisme transcendant, mais pratique.

"Le but de ma mission, en tant qu'envoyé de Dieu - affirme le Prophte - est de par-
faire 1la morale universelle"_. (Moslim et Mousned Ahmed).

Le fameux leader arabe Chakib Er-Salin est I'auteur d'un ouvrage dans lequel il s'est
posé, avec une objectivité saisissante, cette question cruciale :

"Pourquoi c¢ recul des musulmans, alors que d'autres peuples réalisent un progres
constant”?



12 - Gu'est - ce que l'islam_?

L'Tslam, en tant que systéme social est-il vraiment responsable de la régression de
ses adeptes ? Ses principes constituent-ils, réellemnet, un handicap au progrés éco-
ncmico-social et a 'évolution de la science ? Pourquoi donc I'lslam, & son avéne-
ment, a-t-il pu, au contraire, réaliser, & I'échelle mondiale, cette heureuse expansion
cristallisée pat une civilisation éminemment humaine ol un spirituel agissant s'al-
liait harmonieusement au rationnel bien entendu. I'Islam abbasside et andalou a
légué & I'humanité un précieux patrimoine, qui fut le point de départ de la
Renaissance en Occident.

Quels sont donc les éléments générateurs de progrés et qui constituent I'essence
méme de I'lslam? '

Tout progrés est conditionné, en premier lien, par I'épanouissement spontané de
PFtre, dans un milicu approprié et dans une ambiance non viciée par la démagogie
ou la religiosité. Une communauté, ol les citoyens se sentent solidaires, est le
champ idéal pour un rayonnement heureux, Le citoyen libre,protégé contre l'injus-
tice et 1'abus, doit pouvoir agir, sans contrainte ni heurt, avec un sentiment accru de
dignité. L'efficience de sa contribution dans I'édification de la communauté est en
fonction d'impondérables dont ['Islam a fait e fond méme de son dogme. Le com-
portement de l'individu, au sein de la société, et la nature des rapports créés par le
brassage guotidien des citoyens, sont le ressort essentiel et le secret réel du progres.

L'Islam protége la liberté et encourage l'affranchissement des esclaves ; de nom-
breux hadiths rapportés par d'éminents traditionistes tels Bokhari, Moslim et
Tirmidhi , mettent en relief le souci du législateur, dans ce domaine. Maintes infrac-
tions 4 la loi divine ne sont expiées que par la libération des esclaves. Le Prophete,
tout en ménageant les traditions de son époque (traditions d'esclavage communes a
plusiauré Nations, méme des plus civilisées, comme les Persans, les Grecs et les
Romains), profitait de toutes les occasions, pour démontrer aux fidéles le caractere
sacré de la liberté. I1 s'ingéniait A resorber cet esclavage, alors que plus d'nn tiers des
Nations modernes refusent, encore aujourdhui, d'adhérer a la Convention
Internationale sur son abolition . Il multipliait les chances de cet affranchissement
qui devient obligatoire, quand le maitre use de violence a 'égard de son domestigue
(Moslem et Daoud). Le Khalifa Omar, s'adressant un jDU.I‘ i ceux qui prenaient plai-
sir 4 subjuguer les hommes, leur dit :

"Pourquoi donc imposer voire joug a des hommes nés libres ! " (1),

{11 L'esclavage tel qu'il ext congu en lslam est un fail de guCIre ; le véritable esclave est le prisonnier de guerre ; toute !raite, en
dehors de ce principe, demeure Hlégale, quoiquelle fit pratiquée. de rous temps en ferre d'islam, contrairement 4 ses prescn[r
HODS.



Qu'est - ce gque l'lslam 7 - 13

L&difice éminemment humain que L'Islam s'ingénie a consolider, refuse de
connaitre tonte diserimination raciale ; nulle distinction entre les hommes, si ce n'est
celle fondée sur la valeur personnelle de chacun. "Le degié de piété (qualité essen-
pelle de Ihomme conscient de la nature de son €tre) est - afirme de Prophéte " le
seul critére de supériorité entre les hommes ; un croyant de souche arabe, ne peut
sarpasser en mérite, un non-arabe ue par une piété plus grande” (Tabarant). L.a Cité
musulmane enveloppait dans son sein, non seulement des musuimans d'ethnicités
différentes, mais méme des Juifs, des Chrétiens et des Sabéens.

"La reiigion de Dieu - précise le Coran - est I'lslam (S. de la famille d'Tmran, verset
17} et Islam s'identifie  la religion d'Abraham qui englobe les religions révélées.
*Dis-leur - ordonne le Coran : "Dien ne dit gue la vérité ; suivez donc la religion
& Abraham qui était pieux et n'associait point d'autres divinit€s a Dien ". (id.verset
£9). On questionna, un jour, le Prophéte sur la meilleure des religions : "c'est -

répondit-il sans hésiter - la religion la plus aisée, celle d' Abraham™ (Tabarani).

Les barrigres dressées, entre les &tres humains, de par les distinctions de confesston
ou de race, sont factices :l'Islam ne reconnait aucuh antagonisme opposant
Musulumans aux Chrétiens ou 1'Orient 4 I'Occident. De l'interpénétration des deux
religions et de leur interférence naquit, a notre sens, "un nouveau mode de civilisa-
tion spiritualiste et d'un moral élevé qu'on a qualifié de méditerranéen . Les apports
mutuels sont, 1a, pour démontrer ia corrélation effective entre les denx tendances.
Le Baron Carra de Vaux affirme, dans ses "Penseurs de 1Islam™ que "c'est bien
IIslam qui a donné au Christianisme un mode de philosopher, fruit du géme nature]
de ses enfants. Matheureusement, cette harmonie, entre les adeptes des deux reli-
gions rélévées, a été envenimée par les mobiles politico-économiques du colonia-
lisme occidental, qui faussa le cours de Phistoire. Dans cette ascension vers les plus
hautes destinées humaines, les rapports de I'Islam et de I'Occident ne sauraient mar-
quer cette note discordante qui doit accompagner, facticement, toute lutte pour la
vie. C'est que les peuples du XX¢ siécle possédent, en commun, une méme morale
individualiste et universaliste qui "prolonge I'nomme au-dela de sa destinée ter-
restre”. Ce fait essentiel marque "I'humanisme moderne qui caractérise le
Christianisme et I'Islam, et que le rationnalisme bien compris a contribué A enraci-
ner, dans 1'dme fagonnée par les religions révélées.

Si on avait pris soin de méditer sur la portée des principes de l'lslam, on n'aurait pas
manqué d'y voir un spirimalisme accompli o l'idéalisme transcendant s'accomimo-
de du posivitisme le plus réaliste.

L. 'avénement de 'Islam avait boulversé, en I'espace de quelgues décades, Ja carte du



14 - Qu'est - ce que l'lslam ?

mende, mit en branle une révolution scientifique , intellectuelle et socio-écono-
mique. D'esprit "eclectique "et syncrétisateur, le musulman qui a créé une connais-
sance islamique, aprés un stade de décantation, devint initiateur. "Malgré le grand
nom d'Euchide - fit remarquer E.F. Gautier - ce ne sont pas les Grecs, ce sont {es
Sarrasing ( c'est-a-dire les Musulmans) qui furent les professeurs de mathématiques
de notre Renaissance”.

Le maghrébin Idrissi est présenté comme le "professeur de Géographie de
I'Europe”, "L'optique d'Alkhazen est bien supérieure - note Bigourdan - i celle de
Ptolémée". "Si l'on compte - dit Delambe dans son "Histoire de 1"Astronomie” - a
peine deux ou trois observateurs, parmi les Grecs, on en voit, au contraire, un assez
grand nombre parmi les Arabes". Albitrugi critiqua le systéme planétaire de
Ptolémée, et en proposa un plus simple. En chimie, Avicenne se rendit compte, tres
t6t, de la vanité de 'Alchimie, comme science prétendant opérer la transmutation
des métaux en or, par l'intermédiaire de la pierre philosophale ‘(appelée €lixir chez
ies Arabes). Parmi les principes énoncés par le savant musulman, dans un de ses
ouvrages {traduit en latin dés 1200 apreés 1.C.), figure celui de Lavoisier {I'un des
créateurs de la chimie moderne}, a savoir que "rien ne se crée de rien”, "rten ne peut
se réduire au néant”. Tout un chapitre est consacré, dans le méme ouvrage , a I'ana-
lyse de différentes opérations chimiques dont les résultats procédent bien d'une
méthode expérimentale fondée sur I'observation. Les constatations d'Avicenne sur
les métaux, leurs natures, leurs variétés et leurs propriétés ont contribué a la créa-
tion de la métallurgie moderne. Le role joué par Avicenne, en tant que physicien , a
été mis en relief par la découverte d'un de ses ouvrages sur la physique (Winter-
Review. Endevour London. Avril 1950, p.760).

C'est de la théorie avicennéenne sur la formation des roches et des montagnes, par
des soulévements de 1'écorce terrestre, que 'ingénieur et artiste italien, Léonard De
Vinci, devait s'inspirer, cing siécles plus tard, pour jeter les bases de la science géo-
logique (cf. Makers of Chemistry by Holmyard).

Al Birouni, au XI&me siécle, se livra, lui aussi, A des études de physique trés pous-
sées et eut 1'idée, extraordinaire pour 1'époque, de comparer la vitesse de 1a lumiére
i celle du son. Il semble, surtout, avoir eu la conviction du rdle essentie] joué par
I'expérience dans la méthodologie scientifique.

C'est Avicenne, aussi, qui a jeté les fondements de 'embryologie moderne, en pro-
cédant 4 la dissection de 'embryon et i ["analyse minuticuse de ses divers organes.
11 est le premier & avoir décrit le mécanisme de Pafflux sanguin ; le Syrien Ibn Nafis
découvrit, plus tard, le systtme de la circulation pulmonaire dite «petite circula-



Qu'est - ce que l'lslam ? - 15

tion». Mais déja, au XIIéme siécle, le maghrébin Averrogs esquissait, dans ses
"Kolliat", (Colliget), le schéma de la grande circulation du sang, préparant, ainsi, le
terrain a la théorie de William Harvey, sur le systéme sanguin de 'homme . Dans un
passage célebre du canon d'Avicenne (12p. 44), la méningite est signalée, pour la
premiere fois, avec une description précise de ses symptdmes et de son état évolu-
uf. Les différentes théories d'Avicenne devatent bouleverser certaines données
grecques, tels I'analyse des causes qui déterminent la congestion cérébrale, 'usage
de la glace dans la thérapeutique contre 1a fidvre ainsi que les injections hypoder-
miques et la chloroformisation du patient, avant les opérations chirugicales (Ibn
Khatlikane t.T (p.312).

Avenzoer décrit la vie microbienne avant Pasteur et Al Khazen avait entrevu le sys-
1eme de la pesanteur {chute des corps), avant Galilée.

Ce ne sont, 14, que quelques exemples des découvertes scientifiques islamiques qui
contribuérent a mettre sur pied d'importants secteurs de l'industrie modemne et 4 pré-
parer I'ére de la mécanisation. Ce sont les Arabes qui créerent - affirme Gautier -
Findustrie chimique dont certains produits pharmaceutiques, toujours en vogue dans
Fmdustrie moderne, tels la rhubarbe, le tamarin, le Kermes, le Camphre et des pré-
parations comme les sirops, les juleps, les looks, les emplétres, les pommades, les
onguents, l'eau distillée, etc... Si, plus tard, Vindustrie 4 base chimique put boul-
verser les données de la production moderne, ce fut, grice a certains corps décou-
verts par les Arabes et completement ignorés des Grecs, tels la potasse, le nitrate
d'argent, l'alcool, Facide sulfurique, le sel ammoniac, le sublimé corrosif et la pré-
paration du mercure.

Ce fut, par suite de Vintroduction du ver-a-soie, en Espagne, par les Arabes, vers le
Xille siecle, que le tissage de la soie se propageait, empruntant les motifs dont "les
carrés de l'actuel faubourg Saint-Honoré ne sont qu'une téplique industrielie”,
Certaines soieries des plus fines gardent, encore en Europe, leurs noms arabes tels
la moussefine (de Mossoul), le Damas, I'Atlas. Apres les Croisades, I'importation
des tissus d'Orient en France atteignit des proportions telles que des mesures furent
prises, pour er arréter I'afflux. C'est I'Italie qui profita, la premidre, de la technique
industrielle arabe qu'elle répandit, ensuite, dans toute 1'Europe. Mouliéras signale en
1895 que les indigenes des Jbala, au Nord du Maroc, traitaient le lin, le chanvre et
le coton, a peu pres comme en Europe (le Maroc inconnu t. 2, p.502).

Il en est de méme de l'industric des armes. L'invention de la poudre a canon fut,
longtemps, raftachée aux noms de Roger Bacon, d'Albert le Grand et de Berthold
Sehwartz. Les recherches de M. Reinaud et de M. Fave ont permis de découvrir que



16 - Qu'est - ce que l'lslam ?

les musulmans avaient su produire et utiliser fa force projective qui résulte de la
poudre. Les recettes de ia poudre a canon se trouvent consignées dans un manuscrit
arabe du XIII¢ sidcle, alors que ce n'est qu'au siege d'Algésiras, en 1342, que les.
Anglais ont vu un canon, pour la premiere fois (d'oh le nom de Crécy).

On a retrouvé, récemment, dans les archives médiévales, d'apres Gautier, I'analyse
d'un procédé de fabrication de la glace ; c'est aw XVI& siecle seulement que 'Eurcpe
en congut 1dée.

La raison d'étre de I'lslam est, en effet, la stricte nécessité d'édifier une société dont
les conditions de viabilité restent fonctions d'une double productivité, sur le plan
matériei et spirituel.

La notion d'une authenticité islamique est, done, étroitement liée 4 une pensée sou-
veraine et éminemment exigente, & savoir l'aspiration a un équilibre qui assure le
véritable Etre d'un vrai musulman.

I.'Tslam, malgré les déréglements et les incartades, a pu marquer, d'un cachet indé-
Iébile, I'infrastructure de la société. 11 a joué un réle primordial dans la structuration
des fondements de I'Etat, dans chague pays musuiman.

['objectivité est une vertu essentielle, chez un musulman; 1l est vrai qu'objectivité
ne veut pas dire traditionnalisme conformiste, nt absence d'esprit critique, mais seu-
lement inspiration rigoureuse des faits, doublée, le cas &chéant, d'interprétations,
élaborées en fonction de données réelles et d'axiomes bien entendus.

(Quand, dans l'orientation du jugement, le travail brusqué de le pensée se double de
partis pris plus ou moins systématiques, on aboutit a des contradictions édifiantes.

Le sens critique est indispensable, mais il faut se garder de le confondre avec un
conformisme systématique. L est dangerenx de forcer la méthode inductive, au
dépens des sources naturelles de Fhistoire.

L'Tstam, au dogme simple, accessible a tous, sans hiérarchie, sans formalisme, a pu
conquérir une grande partie de I'Humanité, dans I'espace record de quelques décen-
nies. L'Histoire a rarement donné P'impression d'wne spontanéité aussi nette, dans la
conquéte pacifique des coeurs;” jamais |'Arabe, - reconnait E.F. GAUTIER - dans
route l'ardenr de sa foi nouvelle, n'a songé A éteindre, dans le sang, une foi concurrenie”.

Si le Musulman a préché 1'Islam, il s'est toujours abstenu de faire pression sur le
coeur des infideles . Quand le Monde de L'Islam était a l'apogée de sa puissance et



Giu'est - ce que I'lslam ? - 17

de son épanouissement, des cormmunautés chrétiennes et juives menaient, dans son
sein, une vie heureuse et paisible.

Grice a ces impondérables du génie arabe, on comprend mieux ce qu'avait dit 1'ita-
lien Libri : "Effacez les Arabes de 'Histoire et la Renaissance sera retardée de plu-
sieurs siecles en Europe”,

L'Islam n'est donc plus, ce que certains croyaient , "un pur sujet d'érudition”. Sa ten-
dance au renouveau, sa fo1 dans sa mission politico-sociale, toute son histoire avec
ses longues péripéties de splendeur et de déclin et les mobiles constitutifs de ce pro-
cessus, révelent au monde un effort continu d'adaptation, alimenté par un riche
potentiel, qui puise sa force dans Je pragmatisme de I'Islam.

Le dynamisme et le pragmatisme créateur de 1'Islam sont un solide garant pour un
renouveau téel, qui insuffle a I'Etat istamique modernisé, une structuration ol le
support spiriturel de la civilisation islamique forme corps avec les données d'une
technicisation qui assure le bien-étre matériel du peuple . L'apport de 1'Islam, extra-
it de sa théorie originelle, est susceptible de concrétiser cet élan qui allie le spirituel
et le temporel, au profit de toute I'humanité dont une des bases du progrés consiste
dans la jouissance d'une vie ol le confort matériel s'allie & ['idéal.

La réalisation du bonheur de I'humanité et du bien-étre de 'homme, constitue le but
supréme d'un 1slamisme bien entendu, tel qu'il fut défini par le mouvement salafi,
grice A son efficience concréte et pragmatique . L'économie islamique doit assurer
aux citoyens une vie digne, confortable et égale pour tous, sans considération de
confession, de race ou de couleur. La misére, Pignorance et la maladie sont les
fléanx que tout régime islamique doit s'ingénier 3 combattre, avec les moyens les
plus appropriés et les méthodes les plus modemnes.

Notre économie rurale doit, donc, étre développée et planifiée; mais, les réformes
agraires, sames ef rentables, doivent aller de pair avec une industrialisation tendant
a exploiter toutes les ressources nationales, et, 4 doter notre premiére industrie, qui
est l'agriculture, de tous les moyens modernes susceptibles d'aboutir, quantitative-
ment, & une preduction maxima.

Certes, I'industrialisation accentue la force du travail et amplifie les problémes qui
en découlent . Mais, notre 1égislation, celle de I'Islam dans ce domaine, est la plus
progressisie de toutes les législations du monde, car elle met en connexion l'idéa-
lisme spiriturel, la sécurité sociale et Ie confort matériel que doit atteindre l'ouvrier,
en tant que capital-travail. La dignité de ce capital humain est le plus sir garant de
la stabilit€ et de la prospérité de la communauté musulmane toute entiére.



I'islam et Ja Formation de I’Etat - 19

L'ISLAM
ET LA FORMATION DE L'ETAT

L'éminent professeur Henri TERRASSE s'est penché sur 1'étude de lhistoire du
Maroc et a eu ke mérite incontesté d'élaborer une synthése digne de toute estime,
dans son ouvrage intitulé "L'Histoire du Maroc, des origines a 1'établissement du
Protectorat frangais™.

Nous tenons a lui rendre sincérement hommage, quoique nous ayons des diver-
gences de vues, sur un grand nombre de points, qui touchent 3 la quintessence
méme de notre Histoire. M. TERRASSE a parlé, entre autres, de ce que ses prédé-
cesseurs, tels les GAUTIER, les SURDON, les MONTAGNE ou les MASQUE-
RAY, avaient appelé "le sens biologique de la patrie (I) chez les Arabes, les
Berbéres, et, d'une fagon générale, chez les Asiatiques. Cette these tend a expliquer

et A soutenir ce que M. TERRASSE n'a cessé de clamer, le long de son ouvrage, &
savoir que "les Berberes, méme lorsqu'ils fondérent et maintinrent, quelque temps,
un empire, ne surent s'élever, ni a la notion d'Etat, ni celle de nation" (tome I, p. 28).

"Moins encore qu'un Etat, e Maroc n'a réussi 4 devenir une nation™ {tome II, p.
422). C'est que "pour les Berbéres, comme pour bien d'autres peuples, affirme notre
auteur, la patrie n'est pas la terre, le sol des ancétres, mais la race...Les grandes
forces historiques du Maroc furent des unités ou des groupements ethniques, qui ne
s'inscrivent pas toujours dans un cadre territorial”.

Gautier, dérouté par cet esprit de corps qui caractérise, d'aprés IBN KHALDOUN,
les rapports entre les nomades maghrébins, crut devoir donner un sens biologique,

(1) Se réferer aux "Grands Courants de la civilisation de Maghreb” du professeur Abdelaziz BENABDELLAH.



20 - I'i'slam et |la Formation de I’"Etat

a tout le passé humain de I'Oriental, a toute son histoire (2). Il a ainsi généralisé,
trop hitivement, "cet esprit" qui devait &tre, 4 l'origine, circonscrit & des monta-
gnards de ['Atlas, ou, 4 des sahanens qui pratiquaient le nomadisme ; car, au sens
méme de l'auteur des Prolégomenes, cet esprit de corps demeure une exclusivité des
nomades. Mais, de 12 a considérer le groupe nomade, comme abstrait de son sub-
stratum régional, il n'y a qu'un pas que des sociologues orientalistes avaient vite
franchi. Il est vrai que le nomadisme ne connaissait pas de patrie, dans l'acception
étroite et occidentale du mot. Mais, il est moins vrai que le nomade, qui évoluait
dans un cadre géographique "large", ne s'y plaisait, justement, que grace a I'homo-
gén€ité des décors, qui, au Maghreb, s'identifiaient curieusement avec I'unité eth-
nique. A supposer, méme, que l'explication biologique sott adéquate au nomade,
que dirait-on du sédentaire, qui est le vrai noyau de la nation organisée, le véritable
support de 1'Etat maghrébin ? "Les sédentaires - dit A. Gleyse dans sa Géographie
élémentaire de 1'Afrique du Nord - sont des cultivateurs opinidtres, fortement atta-
chés a la terre sur laquelle ils ont bati les maisons, et, pour laquelle, ils ont I'amour
de vrai paysan”. GAUTIER lui-méme affirme, sans ambages, que 1'amour du sol, le
patriotisme, ¢st un sentiment de sédentaire™.

Draprés FUSTEL DE COULANGES, il y a, & la base de la cit€ antique, petite patrie,
le tombeau, la maison et le champ. Ne rencontrons-nous pas les mémes éléments
chez le sédentaire maghrébin, et, chez d'ailleurs, bon nombre de nomades non saha-
riens, on 'agadir, entrepdt familial, est un reflet de leur fixation au sol, dont ils ne
s'éloignent que, périodigquement, pour des besoins de transhumance. (3)

R. MONTAGNE (dans les Berbéres du Sud et le Moghreb, avant-propos, p. VIII)
en partant de ce fait dominant qu'est le rassemblement des Chleuh en villages ou
hameaux, ¢'est-3-dire a sédentarisation de ces Berberes, entreprend de montrer que
"les hameanx primitifs de 1'Aures, les villages pittoresques et animés de la kabylie,
Jes villes silencieuses du Mzab représentaient, chez les sédentaires de 1'Algérie, des
étapes successives de la formation des cités, en suivant une progression, analogue a
celles qu'ont pu connaitre la Gréce et la Rome primitive™, MASQUERAY dévelop-
pe la méme idée, dans sa thése sur "la formation des cités chez les populations
sédentaires de I'Algérie” ("Paris, 1886). De méme pour les montagnards, car, R.

{2) Parlant des Arabes nomades. Gustave Le Bon dit ; )'al cavsé bien des fois aves eux_; il m'a semblé que lewr conception de
I'existence valait, certainement, celle de beancoup d'Evropéens fort civilisés” (Civilisation des Arabes, p. 42}
Le transhumant stlassien €tail installé 3 demeuwre ; les silos qui "sont plus souvent congtitués par des consiructions dont ia réunion
forme des villages”, somt surveillés par des gardiens, "gut exercent leurs fonciions, pendant la durée de la transhumance, c'est-a-
dire, pendant trois saisons sur quame. Les villages, en effet, soot habités Thiver” (SURDON, ITnstitut. p. 257).

{3) "Profondément attachés au sol, ils (les Almohades) aiment la terre, ils savent Ja coltiver” (Millet, les Almohades, p. 52).
"Tl y vien! terminer ses jours. La nostalgie des cimes el des cheming vertipineux le raméne, chez lui, quelques années. aprés son
départ” {Ibn Tourett et Abdelmoymmen, par M.E. LEVY-PROVENCAL. Pubfication de Flnstitut des HEM. . XVTII, p. 25).



IIsiam et la Formation de I'Etat - 21

MONTAGNE spécifie que "la tribu de plaine se trouve disposée, a 'image de celle
qui était, depuis longtemps, fixée dans 1'Atlas”. "De ce que ies Berbeéres sédentaires
sont {dit G. SURDON dans ses Institutions et Coutumes des Berberes du Maghreb,
p. 295), extrémement attachés a leur sol (4) ingrat qui leur est d'autant plus cher qu'il
faut déployer, davantage d'efforts, pour en extraire de quoi vivre, on en conclut gu't
existait, comme chez nous, mais & un degré plus élémentaire, des liens entre le sol
et ses habitants ; en un mot, que de la sédentarisation résultait la formation d'une
patrie, non pas aussi développée que celle dont nous avons le sentiment, mais, du
moins, de méme nature". Mais, SURDON n'hésite pas, toutefois, 2 prétendre gune
"Tattachement profond, que 'on a pour le coin de terre, ol 'on est né, que l'on a cul-
tivé de ses mains, et, pour la défense duquel, on est prét a mourir, les armes a la
main, ne saurait servir de base au sentiment territorial de la cité et de la patrie, qui
- est le nbtre". D'apres le raisonnement de SURDON, qui craint, pourtant, d'avoir I'air
de "cultiver le paradoxe”, " ce peuple de paysans, foncierement attachés au sol d'un
pays trés beau, n'a, cependant, pas de liens juridiques avec ce sol” ; ¢'est vraiment
bizarre !

La sociclogie a démontré que les éléments constitutifs d'une nation sont divers ;
race, langue, religion, territoire ont aidé les hommes a s'ériger en nation. Certains
de ces facteurs peuvent, cependant, faire défaut, sans, pour cela, empécher la socié-
t& de s'élever a I'état de nation. Il est, en effet, des nations qui sont composées de
races différentes ol I'on parle plusieurs langues, comme il est des peuples, tels les
Anglais et les Américains du Nord d'une part, les Espagnols et les Américains du
Sud d'autre part, qui, bien que parlant la méme langue, n'appartiennent pas a la
méme nation, En Europe, le cas de la Confédération Helvétique, qm parle trois
langues, est bien caractéristique (5). De méme, le facteur ethnique ne constitue pas
un élément essentiel. En réalité, il y a deux sortes de facteurs : les uns matériels
comme le terre, qui, selon l'expression méme du grand sociologue frangais
RENAN, " fournit le substratum, le champ de lutte et de travail” ; les autres, spirni-
tuels, dont le plus important est la religion, qui est, pour ce subsirat, la véritable
- ame. Le fait est d'autant pius significatif, pour nous, que I'Islam implique, malgré la
pluralité des patois, une sorte d'unité linguistique, car Farabe est, non seulement la
langue du Livre sacré, mais, encore, 'unique instrument interprétatif dans, les pra-
tiques rituelles : c'est-a-dire I'instrument cultuel du dogme. Sa connaissance consti-

{4) *Les habitants d'on village du Nord et d'un village du Sod de la France, e comprennent pas un mot de leurs idiomes réci-
proques” {GUSTAVE LE BON, Civilisation des Arabes, p. 472).

(53 "La grandeur et la faiblesse de V'lslam africain, c'est de n'$chapper au particularisme le plus émoit, que pour viser a I'universel,
Comme Ta notion d'Efal R'existe pas, chez les tribus berbéres. une révolution religieuss peut, seule. las arracher & leot isolement”
(Les Almobades, par René MILLET, p. 3).

"Clest IIslam qui apporte, icl, Uidés de I'Etat” (les Berbéres et le Makhzen, R. Montagne, p. 54).



22 - I'lsiam et la Formation de 'Etat

tue, pour le Musulman quelle que soit sa race, une obligation religieuse, (6), un
devoir transcendant. D'ailleurs, 1'unité religicuse a joué parfois un réle décisif, aussi
bien dans I'Antiquité que dans les Temps Modernes. D'éminents sociologues firent
remarguer gue "la religion a été 1'un des facteurs les plus puissants dans la forma-
tion de I'esprit national" (cf. I'Encyclopédie Francaise).

L'Ere théocratique, surtout, fut marquée par I'influence illimitée des interprétes de
la nature chez les uns, des théologiens chez les autres ; et, c'est sous leurs directives
que les nations se sont formées. Ce phénoméne se corrobore par le fait que le lien
dynastique, qui peut, lui aussi, "créer l'unit¢ nationale”, d'apits RENAN, s'est
presque toujours appuyé sur "un droit divin", Selon H. TERRASSE lii-méme, "la
dynastie {c'est-a-dire marocaine), d'un mouvement invincibie, se détache de sa
souche berbére ; pour se fonder, elle a, presque toujours, eu besoin de mettre en
avant une idée musulmane” (tome 1, p. 25). Partant du noyau ethnique de 'Empire
Almohade, M. TERRASSE affirme, €galement, "quune idée musulmane et la
volonté ferme d'un homme allaient unir, en un bloc, les Masmoudas de 'Atlas, jus-
qu'alors rebelles a I'unité” (tome I, p. 273). Notre célébre auteur reconnait, donc,
I'importance de la religion, comme facteur, dans la constitution de I'entité et de 'uni-
té nationales. Ce principe spirituel demeura de grande portée, méme dans les Temps
Modernes ; RENAN I'a bien montré, en prouvant que, "ce qui a contribué, surtout,
i former la nation moderne, c'est le lien moral ; la fusion s'est opérée dans différents
Etats... La premiére cause de cette fusion, c'est l'adoption de la méme religion par
les vainqueurs et Jes vaincus”. (7)

Une nation est une dme, un principe spirituel, "résultant des complications pro-
fondes de l'histoire”. "Deux choses, dit RENAN, font cette ame, ce principe spiri-
mel, gui relie des hommes, des peuples, surtout, disparates : I'une, c'est la posses-
sion, en commun, d'un legs de souvenirs, l'autre, est le consentement actuel, un héri-
tage de gloire et de regrets a partager, avoir souffert, joui, espéré, ensemble, voila
ce que l'on comprend, malgré la diversité de race et de langue”. Il est vrai que I'as-
siette de la nation peut différer d'un peuple & un autre. RENAN dut, en effet, dis-
tinguer dans son étude "Qu'est-ce qu'une Nation ?", la tribu, 2 la fagon des Arabes
(8) et des Berbéres), la cit€, a la facon d'Athénes et de Spartes, les grandes agglo-

{6) "Le Mérile de Youssef el Mansour est, d'ordre moral, piutét que matériel. Cest, pour avoir retremopé I'lslam A ses sources, gu'il
realisa I'vnanimité des Muosulmans” (MILLET, les Almohades, p. 126).

{7) "Toutes les sécurités, toutes les commodités que [Etar moderne offre b ses citoyens, sont accordées A YArabe, dans sa tribu. Et,
mérne ce demier jouit de plus d'avantage, car '# s'est endené, elle répond de lui. en cas de défaillance, et, 5l veut se marier, sans.
en avoir actuellement Tes moyens, c'est la tribu qui paiera 1a dot” (La France en Afrique du Nord. SURDCGN, p. 7).

(2} Renan dans son fnde @ Qu'est-ce quune nation 7



24 - I'lslam et la Formation de I'Etat

doit étre faite, chaque jour, sur de nouvelles sources encore inédites de T'histoire
marccaine. Nous ne pouvons qu'accueillir, avec gratitude, toute recherche, tendant
a faire éclater la vérité, méme a notre dépens. Mais, quand la critique, faisant peu
de cas des textes, dégénere, parfois, en dénigrement, l'auteur risque d'étre taxé de
parti-pris, et s'expose, fatalement, i des contradictions. Notre éminent historien, qui
affirme, en effet, que le Maroc ne s'était jamnais élevé a 1'état de nation, écrit par
contre : "Le Maroc a fait, au Moyen age, les plus grandes choses de I'Occident isla-
mique (11} & peine constitué, tl a été le noyau et la force vive, de plus grands
Empires, qui s'étendirent jamais sur les terres musulmanes du Couchant” (tome II,
p. 444). "Le Maroc des Almoravides redevint, rapidement, dans la paix, un Maroc
prospere, riche de ressources naturelies et de bons guerriers” (tome I. p. 257) ;
I'Empire Almohade "s'étendait de la Castille a Tripolt, alors que celui d'Ibn Tachfine
s'étendait, seulement, a Alger" (tome L. p. 238) ; "pour la premiére fois, I'Occident
musulman était uni, sous un méme pouvoir” (tome I, p. 314) ; et c'est alors que se
réalisa le "syncrétisme de la Civilisation musulmane d'Occident” {tome 1, p. 442) ;
le Mansour Mérinide "apparut, comme l¢ Souverain le plus puissant de I'Occident
musulman” (tome II, p. 28} ; le prestige d ABOU EL HASSAN "s'affirmait de la
Castille au Soudan et a I'Egypte” {(tome II, p. 61).

D'autre part, la célébre Bataille des Trois Rois qui, d'aprés lui, "ne fut, dans I'his-
toire du Maroc, comme celle du Portugal, quun épisode accidentel, sans précédent
et sans suite” (tome II, p. 189), ne manqua pas, cependant, de révolutionner 1'his-
toire ibérique ; car M. TERRASSE affirme, en méme temps, qu'a la suite de cette
bataille, "les Portugais durent vivre sous le régne de 'Union Ibérique”, pendant
soixante-deux ans ; que cette perte momentanée de son indépendance politique
margque une coupure dans I'histoire du Portugal, aux Temps Modernes”, qu'alors, "le
Maroc fut considéré comine une grande puissance" ; que les cours européennes
entrérent en relation, avec lui, et, parfois, chercherent son appui™.

M. H. TERRASSE semble avoir voulu ménager les dynasties Almoravide,
Almohade et Mérinide, qu'il qualifie de Berberes ; c'est, surtout, 3 partir des dynas-
ties chérifiennes (12} que Ja critique s'exaspére de plus en plus et devient a sens
unigue. "Le Maroc - dit-il- avait, depuis la fin des Mérinides, une longue tradition
d'anarchie et de banditisme™ (tome II, p. 261).

{11} «Le Maghreb-extréme, au contraire (des avties pays de U'Afnque du Nord), est fiéquemment parvenu, scus la domipation de
puissants souverains,  prendre 'aspect d'un Etar | les Chorfas Idrissides, les conquérants Almoravides, Almohades, Mérinides, ks
Cherta Safidiens et Filaliens, qui ont, au cours des sidcles, exered, successivement, le pouvoir, dans les mémes lieux, non sans ioter-
ruption d'aillewrs, ont réussi 3 y créer, malpré Fopposition de kurs sujets, la tradition d'un gouvernement de I'Occident. qui n'est pas
indigne d'étre comparé aux grandes monarchies de 'Islam orientals. {Les Berbéres et le Makhren dans le Sud du Marac, Paris 1930,

p. 3.



I'lslam et la Formation de I’Etat - 25

L'oeuvre des plus grands monarques Saddiens et Alaouites est réduite a, néant, sans
aucun ménagement, ni réserve. AL MANSOUR, le grand conquérant du Soudan,
est qualifié de "vainqueur résiduel des Portugais” (tome II, p. 188) ; le célebre
Empereur MOULAY ISMAIL "ne saurait étre compté, an nombre des bienfaiteurs
du Maroc” (tome TII, p. 278). "S'il avait libéré la Patrie du joug étranger, c'est qu'il
avait récupéré, sans grande peine, les places que les Espagnols et les Portugais
n'étaient plus décidés a défendre” (tome I, p. 260).



Héros de i'Islam - 27

HEROS DE L'ISLAM
LE KHALIF OMAR, CHEF D'ETAT (¥)

Tout systéme de gouvernement doit avoir pour infrastructure - d'aprés Omar - la
consultation. Le khalife ou commandeur des croyants se fit, alors, entonrer par
I’élite des grands compagnons du Prophéte qu'il dégageait, sciemment, de toute
responsabilité administrative, dans les préfectures. Le pélerinage, congrés annuel,
qui réunissait 2 la Mekke, toutes les autorités régionales, était une occasion, pour
réviser et contrdler les actes et faits des Wali,  partir des rapports, élaborés par
des envoyés dignes de foi, qui pérégrinaient dans tout ['Empire. L'ensemble est
confronté avec les réclamations et plaintes, que les intéressés présentaient, direc-
tement, au khalife. Une telle confrontation, marquée de haute tenue, était libre et
avait pour but essentiel, I'assainissement des rapports entre administrants et admi-
nistrés. Les incursions d'ordre militaire, ainsi, que les grandes décisions prises, 4
I'échelle nationale, sont, aussi, les thémes fondamentaux de ce symposium, Dans
les cas graves, I'Emir (= commandeur), se proposait, toujours, de se porter, lui-
méme, sur le terrain, si lointain fut-il, pour éclaircir les situations et decréter, en
profonde connaissance de causes. Dans ce contexte, il consultait, aussi bien, ses
sympathisants que ses adversaires, du moment que ,la découverte de 1a vérité était
Ia seule fin. Cet esprit intégral de militance, dans la recherche du vrai, est 1a cau-
tion concréte et rationnelle d'un succés adéquat. Pour mieux asseoir cette consul-
tation, aucune source d'information n'était néglipée. Dans les cas majeurs d'expé-
ditions défensives ou punitives, des plans secrets sont dressés, scrutés par les
experts, sous la direction personnelle du khalife. Ce fut une sorte d'états-majors
oll un minimum de clarté et de précision €tait exigé. On était loin des études aca-
démiques, qui dominent aujourd’hui ces colloques. Quand le probléme débattu
devenait clair, nulle hésitation n'était permise, car un responsable qui hésite
outre-mesure, n'est guére moins fautif qu'un opiniétre aventurier, Maints échecs

{*) Le 2¢ khalife du Prophete est Sidna Grmar Thy Khartih.



28 - Héros de I'lslam

sont, fatalement, provoqués, ou, par suite de décisions fallacieuses ou intempes-
tives. Le khalife se souciait des petits détails afférant 4 la dignité et 3 I'honneur de
ses sujets, a plus forte raison leurs droits ou intéréts 1€gitimes. L'Islam consistait -
d'apres Omar - dans le respect de I'intérét général, qui venait, en second rang, pour
un responsable qui doit veiller sur son peuple, en scrutant les moindres coins et
recoins de la vie communautaire. Quand Omar envoyait ses hommes en expédi-
tions, it les remplagait personnellement, dans la gérance des affaires de leurs
familles. Des exploits, sans pair sont relatés en l'occurrence. Les droits de I'homme,
tels qu'ils sont congus, aujourd'hui, dans le concert international, en sont une minia-
ture, aux reflets contradictoires. La protection des animaux et de toute faune en
général, entrait dans les préoccupations du khalife, qui aspirait 4 I'€dification d'un
royaume, oll tous les régnes trouvaient leurs comptes. Le standard de vie, d'un
homme d'autorité, ne doit trancher en rien, sur celui de ses administrés, Omar répé-
tait, sans cesse, un adage qu'il cherchait, constamment, & pratiquer : "un citoyen
n'est intégre que si ses administrants le sont aussi”.

D'ou une série de maximes et sentences qui constiturent, tout le long du mandat
d'Omar, un leitmotiv impératif :

"Celui qui embaiiche un employé ou désigne un fonctionnatre, pour raison d'amihé
ou de parenté, trahtt Dieu, son Messager et les croyants”,

"Quiconque affecte un dévoyé A un poste, sachant bien son excentricité, lui res-
semble”.

"Dans le cas ol un préfet, parmi mes hauts fonctionnaires, porterait atteinte a un de
mes sujets, sans réaction de ma part, pour y pallier, J'en assume, personnellement,
la responsabilité".

"L'administration est une épreuve, pour administrants et administrés & la fois : elle
ne saurait réussir sans une douce fermeté, dégagée de tout arbitraire ou faiblesse”.

"S1 je charge un agent intégre dune quelconque mission, sans en contrdler les
moindres gestes, ma supervision sera vaine et sans objet".

"Dans tous ces cas, un responsable doit étayer ses constatations par une vive pers-
picacité”.

Les initiatives du kbhalife Omar tendaient 3-réformer tous les aspects de la vie de
tonte la communauté qu'il régissait. I} fut le premier & avoir assaini l'économie
nattonale, établi la Caisse de 1'Etat (Beit al-mal), institué des organismes étatiques,



Héros de Flslam - 26

le cadastre des campagnes et Ies fondations de bienfaisance. Pour superviser tout ce
processus créateur, Omar édifia un systéme de contrdle judiciaire, concrétisé par
des cadis, dans les coins les plus lointains de 'Empire. Tout le long de Ia route, entre
Ia Mekke et Médine, des centres d'accueil étaient érigés, doublés d'un "dépdt de
grains” ol tout nécessiteux trouve son compte.

La circonspection était le caractére dominant, chez le khalife Omar, car un vrai res-
ponsable, digne de sa mission, ne saurait se fier aux autres, ¢n toutes circonstances,
sans défaillir. Ainsi, Omar était trop sagace, son jugement trop pénétrant, pour &tre
induit en erreur. I1 se maftrisait, dans un auto-contrdle constant, tendant & se réfor-
mer et se perfectionner. Il avait regretté, a la fin de sa vie, par suite d'une série de
dures retouches, a ses faits et gestes, quelques défaillances. I] aurait voulu, entre
autres, puiser dans le superflu des riches, pour doter les pauvres (1).

L'adoption de I'lslam par Omar, du vivant du Prophéte, marqua une &re nouvelle,
- dans I'avénement de la mission mohammadienne. A une pénible clandestinité, suc-
céda un affrontement franc et courageux. Le fameux compagnon du Prophéte, Ibn
Messaoud, dépeignant I'Ethique omarienne agissante, dit @ "I'Islam d'Omar fut une
victoire, son émigration (2 Médine) un sucecés, son €émirat une marque de clémen-

"

ce .

"Dieu a insufflé 4 la langue et a la conscience d'Omar, 'expression du vrai” (hadith
du Prophéte).

A cette finesse morale, A cetic sagacité pénétrante, Omar joignail une capacité phy-
sique, a toute épreuve. Son ascétisme incomparable n'était, guére, en contradiction
avec sa virilité, son sens sportif, ses élans d'homme courageux et gymnaste, qui se
taiilait, en véritable compétition, depuis I'époque antéislamique, avec les grands
athlétes en Yoga, course ou hippisme.

Son tempérament combatif trouvait sa relance dans la recherche du vrai et de 1'équi-
té. 11 s’humiliait devant T'innocence, la pauvreté et I'impuissance. D'un caraciére
musclé, mais souple, il exigeait de son peuple d'étre toujours a la hauteur de sa viri-
lité, c'est-a-dire de sa dignité, en tant quhomme. Le citoyen ne doit céder, en rien,
a l'excentricité, dans les deux extrémes. On lui a présenté, un jour un croyant obése,
avec un embonpoint excessif. "Qu'est-ce demanda-t-i1?" "C'est une bénédiction de
Dien" (lui répondirent-ils). "non ! répliqua-t-il, c'est un chitiment".

Ces adages omariens sont devenus le leit-motiv de toutes les couches de la com-

{1y Al-moehalla 4" Ibn Hazm"™ T. & p. 158.



30 - Héros de I'islam

munauté mustlmane. Nous voudrions en esquisser une fresque vivante qui suffirait,
a elle seule, a dépeindre l'ethique islamique, par excellence, ol le cultuel hamain
s'allie harmomeusement, au rationnel et au spirituel.

Sahm, petit fils d'Omar raconte avoir vu son grand-pére, passer ses mains sur une
chamelle domaniale malade et dire : "Je crains fort d'étre responsable de ce qui t'ad-
vient". On l'a vu, un jour frappant un chamelier, qui avait trop charghé sa monture.
Un autre jour, il vida 3 des animaux affamés, la sacoche regorgeant de nourriture
d'un mendiant qui ne cessait de quémander.

Une autre anecdote démontrait l'immédiate intervention d'Omar, a I'encontre de ses
préfets, dans les provinces lointaines, .telle I'Egypte. La, le fils de 'Emir Amr Ibn
Al-‘Ass, se prévala un jour de sa noble filiation contre un citoyen, en s'adjugeant un
coursier gagnant qui n'était pas sien et en osant, de surcroit, soumetire son pauvre
adversaire a la bastonnade. Avisé, le khalife réagit vivement contre le jeune dévoyé
qui s'est vanté de sa haute noblesse, en ordonnant, a son encontre, un mandat d'ame-
ner jusqu’a Médine, en compagnie de son illustre pére, pour le chitier. Le fils des
Nobles recut les mémes coups, des mains de sa victime; ce fut I'occasion, pour le
Commandeur des croyants, de lancer son célebre adage : "Depuis quand osera-t-on
asservir des hommes nés libres !7".

L'événement incita Omar a juger d'entreprendre, durant toute une année, une excur-
sion de contrble, en Syrie, Egypte, Golfe, Irak et autres, pour recevoir, directement,
du comraun des citoyens, les plaintes que les gouverneurs ont omis de Jui soumettre.

Enlevé par une mort intempestive, il ne put réatiser son désir.

- "8iun de mes chameaux domantaux meurt, en perdition, en Irak, je crains d'en étre
responsable”.

- S'adressant & ses sujets, éparpiliés dans les quatre coins de 1'Empire, 1l dit : "O.
homimnes, je ne vous envoie guére mes gouverneurs - que Dieu en soit témoin ! -
pour vous malmener ou vous déponiller de vos biens, ils sont, 14, pour vous aider et
vous éduquer, s'ils agissent autrement, tenez-moi au courant, je me vengerai, pour
vous' .

- "Le meilleur des hommes pour moi - dit-il encore - est celui qui me met en garde
contre mes défauts™.

- "Omar - affirme Anas [bn Malik - portait des habits rapi€cés, au cours de son man-
dat d'émirat",



Héros de I'lslam - 31

En temps de guerre, Omar s'est avéré un chef averti ¢t chevronné ; il préconisait
ois principes, dans le cadre d'un rassemblement, plein et entier des énergies, ceux
de la sécurité et de la souplesse (2), le méme nom fut donné, aprés la 2e Guerre
mondiale & 1a capacité d'action, c'est-a-dire le powvoir d'agir avec célérité. Le 3e
principe, est la nécessité de maintenir un moral €leveé, parmi les combattants, ce qui
- selon Omar - ne pouvait se réaliser que grace a I'ardeur d'une fot qui, chez le vrai
croyant, serait 8 méme de secouer les montagnes. Ce sont, 13, les axiomes de base,
étayés par des prémisses recommandées A Sadd Ibn Abi Waqqass, commandant de
Farmée, dans la bataille de kidissia, en Irak, 4 propos de la circonspection raison-
née, de la vigilance soutenue, du facteur de mouvement, repos hebdomadaire,
I'équipement adéquat de I'armée, en chevaux et munitions, et développement de
pionniers, chargés d'épier I'ennemi, et, de fournir a I'état-major, des renseignements
précis, sur le mouvement des troupes adverses, une tactique agissante et ferme, pour
assurer [a sécurité, prévenir toute manoeuvre de surprise et déployer, en temps
voulu, des forces minimes d'action, dans le but d'asseoir la sireté, de divertir ou
détourner I"attention de I'ennemi, ou repousser une attaque imprévue, Ce sont, 1, les
prncipes directeurs de la “petite tactique” et de "l'économie des efforts” qu'Omar
appliquait minutiensement, tout en prévoyant le déploiement de gamisons perma-
mentes, constamrnent renouvelées. Les hautes directives du khalife, commandant
supréme des armées sont strictement observées. Les chefs récalcitrants sont immé-
diatement limogés. Omar entendait, par démarches tactiques, les grandes lignes
d'action, élaborées par les divers commandants, dans un secteur de mouvement
donné, en vue de diriger des combats de ce secteur, quitte & les développer sur tout
un front (3). Les champs d'action comportaient, du vivant d'Omar, les secteurs
régionaux d'Trak, Ech-Cham (Grande Syrie), Perse et Egypte, avec, dans chaque
secteur, des points de fronts divers. Chaque zone de combat avait son commandant
en chef, comme Saad en Irak. Omar participait a I'élaboration de toute tactique, dans
son cadre général. Quant i la méthodologie stratégique, dite Sawqiah, elle était éta-
blie, sous I'égide directe, dans le quartier général du khalife, chef d'état-major a
Médine.

Le planning stratégique comportatt des vues et directives précises, sur les grands
mouvements de troupes, les modalités d'exécution des ordres supérieurs, I'équipe-
ment général des armées pour mieux soutenir 'effort de guerre, le choix des res-
ponsables, dans chaque secteur de bataille, le tout, a partir d'une étude serrée et

2) D'aprés notre cher ami le général irakien Mahmoud Chit khettab, dans son céldbre ouveage sur le khalife Omar, qu'il 4 bien
womla nows offvic (lece Sdat.. 1965 p. 80).
3} Chit khattab p. 85,



32 - Héros de I'lslam

minutieuse des plans du terrain et des diverses éventualités, dont la responsabilité
d'affrontement est laissée & chaque commandant.

Ce grand processus visait ['équilibre et le plein emploi de toutes les énergies des
armées islamiques. L'analyse critique des méthodes de guerres omariennes décele
le secret des victoires remportées par Omar, sur les deux grandes Puissances de
I'époque, la Perse et Byzance.

Mais, le véritable atout de ces victoires, résidait moins dans la force de la machine
de guerre dont disposait I'armée islamique, que dans [a rectitude des croyants, la
cosolidarité agissante de la communauté tout entiére, la symbiose mitiatrice entre
administrants et admimstrés, et, enfin, le dévouement exemplaire du khalife, a la
fois Emir des croyants et Chef Supréme de 1'armée, qui agit comme premier citoyen,
serviteur de la Qumma {Comimunauté).



Impact du Droit Musulman sur les Législations Occidentales - 33

IMPACT DU DROIT MUSULMAN
SUR LES LEGISLATIONS
OCCIDENTALES

"Le centre universel d'orientation se déplacera dans les siécles futurs - dit
Bernard Shaw - de I'Occident en Orient" ; la Charia, Droit musulman, devien-
dra, alors, le Code Unique de la vie civilisationnelle, apte a remodeler et a régu-
fariser ia vie de I'homme sur terre, dans tout processus futuriste.”

Les Musulmans sont convaincus de 1a portée universelle du Droit musuiman, adap-
table 3 toutes les conjonctures et 4 toutes les époques, comme en fait foi le voeu,
adopté & l'unanimité, au cours de la séance finate du 7 Juillet 1951, lors du Congrés
International de Droit comparé : ".. il est résulté clairement que les principes du
droit musulman ont une valeur indiscutable et que la variété€ des écoles, a l'intérieur
de ce grand systéme juridique, impligue une richesse de notions juridiques et de
techniques remarquables, qui permet 4 ce Droit de répondre & tous les besoins
d'adaptation exigés par la vie moderne”. La morale internationale, telle qu'elle a été
instituée par l'islam, a marqué le processus d'élaboration et d'évolution de la pensée
juridique, de par le Monde, Le travail magistral de mon cher ami et collegue Marcel
Boisard, dans son célebre ouvrage "I'humanisme de ['Islam”, constitue une référen-
ce digne d'estime . L'Islam , religion universelle, s'identific 4 la charia, loi universel-
le. Néanmoins, les doctes de la loi musulmane ont toujours €té réfractaires a Mdée
de "l'Islam religion d'Etat" - Quand, au Moyen Age, le Sultap Ottoman Sélim vou-
fot en appliguer le principe, dans I'Empire musuilman, le "Cheikh ei-Islam®, gardien
de la "Charia” (loi organique) s'y opposa catégoriquement, invogquant le respect
reconnu par l'islam a la libert€ de conscience.



34 - Impact du Droit Musuiman sur les Législations Occidentales

La loi musulmane est bien ancrée dans l'esprit des masses : le musulman connait les
grandes lignes de la loi, parce qu'elle est populaire (1) - Mais, il a besoin de 1'aide
des juristes, pour I'éclairer sur les limites de ses droits et l'aider & exprimer claire-
ment sa volenté, dans le domaine testamentaire, par exemple.

Nous allons essayer d'exemplifier ces influx sur le processus de la pensée juridique,
dans tous les domaines du droit, aussi bien civil que pénal, commercial, financier,
constitutionnel etc... Quand on reléve une similitude intégrale, marquant a ia fois
notion et expression, l'emprunt ne laisse nul doute. Toute une gamme d'élaborations
juridiques, dans toutes les branches du droit, cristallisent 'apport de la Charia et ses
effets, sur les options du législateur, notamment dans le secteur méditerrano-occi-
dentalo-américain- Le Code Civil francais, contrats et engagements en particulier,
comporte des dispositiens dont le moins qu'on puisse dire, est qu'elles sont curieu-
sement simikaires, méme dans leurs formulations, av Dreoit Musulman ; Indéniable
est J'influence du Figh, sur les territoires intégrés a 'Empire Ottoman, bien avant la
chute de Constantinople, en 1453 (Macédoine, Bulgarie, Thessalie (1389-1402),
Pologne et Hongrie (1448} et, enfin, Morie Serbie, Bosnie et autres... L'Andalousie
islamisée avait élaboré des compendium dans tous les domaines de la vie, bien
avant l'avénement Ottomman. Leur mfluence directe sur l'élaboration de la pensée
juridique et son évelution se faisait sentir, d'abord dans les moeurs occidentales,
pour se traduire dans les textes législatifs, des la période omeiade, puis sous les
Almohades, grice 4 une oeuvre synthétisante créatrice - La Charia, législation
souple, d'une mobilité agissante, englobait tout le processus éthico-juridico-social
qui régissait a la fois I'individu et 1a collectivité, doté d'un potentiel jnitiateur dont
le secret de viabilité réside parfois dans son éventuelle réversibilité. Montesquien,
dans I'Esprit des Lois" (2), ne considere pas ]'Etat théocratique de I'lslam comme
une espece distincte et semble la confondre avec |'Etat despotique, en faisant sans
cesse allusion aux princes d'Orieni, a leurs "vazirs", & leurs "bachas", comme si,
dans son esprit, théocratie et despotisme étaient synonymes. Qctave Pesles (3), cri-
tiquant ce point de vue aberrant, affirme que Montesquieu ne pourrait guére dire des
choses exactes sur Ja théocratie”, afors qu'il en parle en termes si peu précis et qu'il
n'en discerne méme pas les principaux caractéres”. DVautre part, "dans les gouver-
nements théocratiques qu'omet Montesquieu, on ne voit aucune bonne raison de
séparer les pouvoirs. Leur réunion permet, en revanche, d'embrasser tous les pro-
blémes, dans une méme vue, et, ainsi, de mieux les dominer et de mieux les
résoudre. Tout dépend, des Jors, du choix de I'Tmam. L'Imam est-il yuste 7 L.a crain-

(13 Le Testamen p, 99
(2} Espnit des Lats, Livee 1T, chap. V. livee IIL, chap, IX.
{3} Judicature..., 0. Pesles p 5.



Impact du Droit Musulman sur les Légistations Occidentales - 35

te de Dien I'invitera a exercer les denx pouvoirs, dans I'intérét exclusif de la com-
munauté (4). Montesguien ne voit pas juste, quand 1} dit " qu'il faut unir les powvoirs
ctvils et mulitatres, dans la république et les séparer dans la monarchie” (5). La loi
francaise sépare les idées, les découpe, les agre ; la loi musulmane fes cimente, en
en faisant un bloc...; la premiére, qui se préte aux retouches, est remaniable et, par-
tant, variable ; la 2éme, défendue contre les caprices des juristes ou leur versatilité,
par sa masse lisse, tend & la constance (0) "Il n'y a qu'une justice en Islam, celle de
I'Tmam et ses délégués”; en France, ce n'est que depuis le décret de 1790 (7} que
"tous les citoyens, sans distinction plaident en la méme forme et devant les mémes
juges, dans les mémes cas, "L'Imam, lui, n'a jamais distingué - dit encore O. Pesles
- (8) entre les croyants. Ceux-ci sont égaux devant la justice. Par ce c6té de ses ins-
titutions, I'Islam a des affinités avec le gouvernement républicain”.

Pour concrétiser, nous prenons comme exemple, la nature juridico-sociale du com-
portement du législateur vis-a-vis du beau sexe. L'émancipation de la femme en
Europe a commencé en Germanie. La tendance de la femmme en France a été de
devenir maitresse de son intérieur. Le progres des sciences a précipité le mouve-
ment féministe. Mais, ce n'est qu'en 1903 (loi du 13 Juillet) que la femme mariée a
eu droit au libre salaire. Plus tard, en 1938, (Ja loi du 18 Février) lui a reconnu une
certaine capacité - O. Pesles a critiqué fortement les énormes bévues de la rubrique
réservée A la femme musulmane, dans le Grand Dictionnaire Universel du XIX&
siecle, par P. Larousse - "Toute sa vie (la vie de Sidna Mohamed), le montre - dit O.
Pesles - plein d'égards, d'attentions délicates, pour ses compagnes - "l'eugénie pré-
sentée comme une idée nouvelle en Amérigue et en Allemagne, est un article de loi
ancien en Islam" - Dés le début, 'Islam malékite a fait de la consommation du
mariage un élément essentiel, avant la plupart des législations modernes. L'Tslam
interdit les pratiques malthusiennes ; la femme a droit & la maternité et le mari ne
saurait 'en priver. Le positivisme d'Auguste Comte (décédé en 1857}, interdit & la
femme I'héritage, qui permet a celle-ci d'avoir un patrimoine distinct. "Du moment
que toute l'activité matérielle incombe au mari, que la femme en est exclue, tous les
moyens, permettant au mari d'exercer cette activité, doivent lui revenir.
Représentant seul le travail, il doit seul avoir le capital (9) - Pour Proudhon, la
femme est inférieure de 'homme, au triple point de vue physique, intellectuel et
moral ; elle n'a ni la force, ni I'imagination créatrice, ni le don du gouvernement,

{4) Thid p. 17.
{5} Esprit des ks, Livre V| chap, XIX.

(6} "La judicamre, 1942, p.2.

{71 Décrer de 16-24 Aodit, titre T, aracle 18,
(8} La judicetors . p. 28 et 75, 88 et 108.
(9} La femme Muzsulmane p. 30,



36 - Impact du Droit Musulman sur les Législations Occidentales

mais elle a la beauté; le Coran a reconnu 4 la femme des capacités et des droits
inconditionnels, dans toute gestion d'ordre civil, économique ou personnel ; elle
Jouit, ainsi, de la capacité et du droit d'hériter, de donner, de léguer, d'acquérir, de
pesséder en propre, de passer un contrat, d'attaquer en justice et d'administrer ses
biens ; elle a, aussi, le droit de choisir librement le compagnon de sa vie ou d'ac-
guiescer 4 un tel choix, de convoler en secondes noces, apres veuvage, droit qui n'a
été reconnu, entre autres, a la femme occidentale, que bien tardivement. Bien plus,
la femme musulmane a le droit exclusif, dans certains secteurs afférant i la vie
conjugale, ménagere et familiale, dont la maternité.

Le rite hanéfite autorise la femme a juger, en matiére immobiliére, et Tabari I'a auto-
risée a Juger en toute matiere. En droit public francais, I'incapacité de la femme a
persisté, a travers tout I'Ancien Droit. Aussi, est-il admis qu'elle n'a point accés aux
fonctions publiques. Le Droit de 1a Bretagne (art. 88), déclare que "nulle femme ne
sera tuteresse, curateresse, ni juge”.

L'Andalous Mohammed Ben Abderrafii {mort en 1642), aprés la chute des derniers
bastions musulmans en Andalouste, nota que le cachet juridico-éthique islamique
imprégnait, toujours, ta jurisprudence, dans la cité de Toleéde, cing sigcles aprés sa
reprise par les Chrétiens. C'est aux Arabes..."que les habitants de 'Europe emprun-
terent, avec les lois de la chevalerie, le respect galant des femmes, qui imposaient
ces lots...; l'islamisme a relevé la condition de la femme, et, nous pouvons ajouter,
que c'est la premiere religion qui l'ait relevée...; tous les législateurs antiques ont
moatré la méme dureté, pour les femmes”. L'esprit chevaleresque des Arabes, leur
respect pour la femme sont trés connus. Le Wali de Cordoue ayant, en 1139, assié-
gé Tolede, appartenant, alors, aux Chrétiens, la reine Bérengére, qui y était enfer-
mée, ful envoya un héraut pour lui présenter qui'll n'était pas digne d'un chevalier
brave, galant et généreux, d'attaguer une femme. Le général arabe se retira qussitdt,
demandant, pour toute faveur, ['honneur de saluer la reine” (10). L'époux a une part
doubie de celle de 'épouse : 1l y a 1a un privilege de masculinité, mais combien plus
réduit que celui existant entre collatéraux de Ja succession "noble”, dans l'ancien
Diroit francais..; combien plus favorable est encore a I'homme le droit d'ainesse on
privitége du fils ainé, au regard de ses fréres et soeurs (11).

En lslam, 1a double part reconnue i I'homme, dans T'héritage, s'explique par les obli-
gations excepticnnelles, auxquelles 'homme est astreint, alors que I'exemption de
la femme est totale, quel que soit son degré d'opulence. Le mariage impose au mari

(10} Civilis. des Amaboes. p. 286, 428,
{11 Bxposé pratique - O, Pesles, Tmp, Réunies, Casa, 1940, p, 11,



impact du Droit Musulman sur les Législations QOccidentales - 37

I'entretien de son épouse ; cet entretien comporte, d'aprés le rite malékite, son
habillement, son hébergement, son alimentation et jusqu'a la fourniture du néces-
saire de toilette et d'une domestique, pour l'aider dans le ménage. Si la capacité de
la femme se trouve, quelque peu limitée, dans certaines activités, selon le rite malé-
kite, telle la magistrature, c'est gue la fernme est, en général, plus dominée par le
sentiment (je ne dis pas passion) que I'homme; elle est moins disposée a s'adapter
aux rigueurs que nécessitent, parfois, les circonstances judiciaires, comme le fait de
décréter la peine capitale. "La peine applicable a Fadultére est la plus sévére des
peines édictées par le Coran, a savoir la lapidation. Ce n'est pas particulier 4 1'Tslam
{12) - Dans toutes les 1€gislations un peu anciennes, la repression de l'adultére est
particulierement dure. A Rome, la femme est chassée a coups de fouet, i travers les
rues de Ia ville (Tacite). Dans la vieille France, on applique aux coupables les sup-
plices les plus horrifiants (lire le supplice de Mortimer, dans Froissard). En com-
pensation, la loi se montre extrémement exigeante, pour 1'établissement de la preu-
ve.... C'est ainsi qu'a Agen, les coupables devaient &tre pris en flagrant délit, par le
bailli et deux consuls (13) - De, 1a, aussi les quatre témoins en Islam ; finalement,
la preuve est tellement difficile & faire que la peine est rarement appliquée, ce qui
est le voeu secret du législateur. La législation islamique s'inspira des impératifs
catégoriques des données sociales dont 'Islam avait structuré les moindres détails,
dans le processus social de I'individu, au sein de la collectivite. Un noyau de registre
d'état civil (notamment registre des naissances), a ét€ institu€ dés le milieu du pre-
mier siecle de I'hégire, sous le ler Oméiade Mo*awya (14), ainsi qu'un burean d'en-
registrement des décas en Egypte (15). L'Islam se souciait, méme, du bien-Etre des
animaux, & propos desquels i codifia et normalisa le comportement de I'homme -
"Jamais on ne veit un Arabe - dit Gustave Le Bon (16), maltraiter un animal, ainsi
que cela est généralement la regle, chez nos charretiers et cochers européens. Une
société protectrice des animaux serait tout a fait, inutile chez eux. L'Orient est le
véritable paradis des bétes. " Selon Morand (17), les établissements du culte ou
d'utilité publique, comme les mosquées et les hopitaux, ont la personnalité civile,
Or, "ce sont ld-affirme O.Pesles (18) - des notions abstraites ... reprises au XIXa
sigcle seulement par les juristes des grandes nations modernes. A l'encontre de
I'Ancien Droit coutumier frangais qui préconise la pluralité des masses hériditaires,

(12) La judicawre... p. 125.
{13) Brissaud, Manuel (histiire du Droit Privé p, 62

{14) Assouyouti, Hose Al-Mohadarah, T. | p. 68 / Al-Magrizi, Al- kitat T. 1 p. 94,
{15) Sobh Al-Acha, T. 3 p. 464,

{16) Civilisation p, 376,

{17) "Les Personpes Morales” en Droit Musulman”,

{187 Le testament.., p. 54



38 - Impact du Droit Musuiman sur les Législations Occidentales

le patrimoine est Un et la dévolution Une chez les malékites (19).Quant a la pro-
priété individuelle dont I'intégration formelle dans le Droit des gens remonte au X1e
siécle Jes Souverains marocains, gardiens de la Charid, ne s'€taient jamais arrogés
le droit d'aubaine, en vertu duquel les biens de l'étranger décédé étaient dévolus,
comme c'est le cas, ailleurs - au seigneur local. Le gouvernement chérifien donnait
ainsi le supréme exemple du respect du droit de propriété. Méme au cas ol il n'y
avait ni consul ni compatriote de I'étranger décédé, ses biens étaient placés sous la
garde de l'autorité chérifienne, en attendant leur livraison aux ayants-droit. Le
magistrat en faisait dresser, par-devant témoins, un état sommaire (traité Pise-
Maroc, 1358, art. 4, alinéa 14). La loi musulmane autorise les testaments, au profit
de personnes non congues, 4 la différence de la loi frangaise. En ce faisant-dit O.
Pesles - Le législateur frangais a apporté une entrave a la liberté du testateur (20).
Le testament, par acte privé, est prohibé par Justinien alors que les formes de testa-
ment en usage dans le Bas-Empire Romain sont les mémes que celles actuellement
usitées par les Musulmans - Est-ce 1a de simples coincidences - comme les appelle
0. Pesles (21) ou de véritables emprunts ? Les Malékites ont réglementé les contrats
commutatifs, avec un esprit d'équité trés manifeste "On ne trouve qu'une trace légé-
re d'un pareil souci, chez le 1égislateur frangars” (22).

Il y a, d'autre part, analogie entre 1'action en nullité accordée aux créanciers de 1'hé-
ritier, par la lot musulmarne, et l'action paulienne du droit romain. Les denx actions
sont accordées a des créanciers, pour leur permettre de faire annuler des actes de
leur débiteur qui leur sont préjudiciables (23). Une récolte déficitaire entraine une
réduction proportionnelle du prix de location, aussi bien dans le rite malékite quen
Droit frangais (24) - En Islam, la remise devient parfois intégrale. Le prét de
consomimation suppose que les choses sont prétées, pour étre consommées, sinon il
y a prét & usage. "Il y a symétrie absolue sur ce point entre le rite malékite et le Code
civi) frangais” (art. 1894) (25).

Le Maroc a toujours €té une pépiniére de juristes. Pline le signalait, déja, pour les
Temps Antiques. L'Université Karaouyéne, institotion supréme du Figh malékite
en afrique, a ét€, de tous temps, une pépiniere des jurisconsultes les plus célebres
du Monde Musulman. Le centre intellectuel attira par sa renommée mondiale, sur
le plan jurisprudentiel, le fameux Gerbert d'Aurillac, devenu Pape Sylvestre II, en

(19) Caxposé pratique des snccessions., p. 12

(20} Le testament p. 47,

(21} Le wstament p. 99,

(22} Les contrars de louage, . Pesles, 1938 (p. 39).
(23) Le testament p. 78,

24y Code crvil, articles 1, 760 et 1770,

{25} "Le crédit dans 1'lslam Malékite”, p. 27,



Impact du Droit Musulman sur les Législetions Occidentales - 39

(999/1003 ap. ].) (26). La karaouyéne était considérée comme "la premiére école du
Monde (27). Une réelle civilisation, fruit des préceptes coraniques, une culture
mtellectuelle surprenante régnaient jusqu'au fond des montagnes marocaines (28).
L'influence de Fés sur Ifrigya se développa.. "Ainsi - dit G. Marcais, la vieille patrie
des docteurs de 1'Islam se mettait 4 I'école des Berbéres de I'Ouest. (29) Le 1égisla-
teur marocain était tres pointilleux. Le citoyen moyen fut empreint du-sens de
I'équité ; jaloux de sa souveraineté, il savait respecter les droits, 1a liberté et la digni-
€ d'autrui. Latrie constate que tant que les Européens "évitérent de provoquer la
susceptibilité des Musulmans, tant qu'ils respectérent 'esprit et la lettre des traiiés
acceptes par leurs souverains, ils trouverent, dans la population et dans les gouver-
nements du Maghreb, les égards et 1a protection la plus équitable. "En témoigne -
d'aprés Latrie - "I'esprit de bonne foi et de tolérance religieuse, qui régna de part et
d'autre, pendant plus de cinq cents ans (du XIe an XVI& siécle), dans les rapports
des chréttens et des Arabes. Par la nature juridique du consulat, celui-ci symbolisait
vis-a-vis des membres de cetie colonie, entre lesquels it rendatt justice, 1a souverai-
neté de leur patrie. Le centre citadin, réservé a I'habitation des étrangers, constituait
-dit-Latrie "une sorte de cité¢", dans le sens moderne et municipal de ce mot... La
police de la cité appartenait au consul et i ses délégués. "Nous n'avons vu, nulle part
- affirme Latrie - qu'on ait pris, vis-a-vis de ces cités chrétiennes, enclavées dans les
villes du Maghreb, les mesures de méfiance humiliante, auxquelles les Européens
furent contraints & se soumettre, dans d'autres pays " ol, chaque soir, des agents
fermaient les portes des rues et des quartiers francs, pour ne les ouvrir qu'aux heures
fixées par l'autorité du pays. S'imposant le respect du domicile, les autorités maro-
caines se défendirent de faire aucune perquisition, au sein de ces cités. Quand il y
avait lieu d'agir contre un membre de la colonie, les autorités s'entendaient, préala-
blement, avec le consul et n'entreprenaient rien, sans sa participation, "3 moins d'un
refus formel de justice et de concours”. La lot maghrébine reconnaissait " ia res-
ponsabilité individuelle et dégageait les compatriotes du délinquant de toute res-
ponsabilité callective, ce fut, 14, un principe de haute portée pratique et d'autant plus
précieux qu'il fut rarement respecté et appliqué, hors du Maroc. Dans toute 1'histoi-
re du Maghreb, "on ne signale qu'un seul cas de responsabilité collective limitée
{civile}, a propos du privilége accordé par le Sultan mérinide Abou Indn aux Pisans
en 1358, avec leur assentiment. Le traité conclu, en 1489, entre 'Egypte mamelu-

(26) Gustave le Bon, Civilisations des Arabes, p. 17.
- Berque, Revue lostorique de Droif p. 17
- Gistle charri, Hesperis 1957 p. 265,
{27} (Delphin, "Fas, son Universite”, 1889)
{28} Le Maroc Inconnue, Moulieras T. ! p. 28)
(29} (Manuel d'Art Musolman, T. 11 p. 469}



40 - Impact du Droit Musulman sur les Législations Occidentales

kide ¢t Florence, posa les régles de protection des commercants étrangers, la garan-
tie de leurs droits, I'institution d'un consulat, les moyens appropriés pour le transfert
des crédits et 'arbitrage éventuel du Sultan entre les commercants de Florence et
leurs collégues européens, a l'intérieur des territoires ou eaux mameloukides, dans
le contéxte de la loi istamique. Mais, I'Andalousie, et le Maghreb avant lle, avaient
déja pris le pas dans ce domaine, depuis I'an 1340 ol fut instauré, en Occident
Musulman, un consulat pour les affaires de la mer, régi par un Code réunissant les
traditions et les moeurs déja établies sous les Almohades, au XIIé siécle. Alphonse
X le Sage, Roi de Castille, né & Tolede (1221-1284), a puisé dans ce compendium
en 1272 quand 1] réforma 'Université de Salamangue, qui joua un rdle prépondé-
rant, dans la rédaction du premier code (Las Siete partidas), publié en 1329, qut a
abouti a I'€laboration du Droit International Modemne. Frédéric II, Roi de Sicile
empereur germaniqgue, fonda, en 1224, ['Université de Naples, la dota de manuscrits
arabes ol il puisa les éléments essentiels de la pensée juridique islamique. Son dis-
ciple Thomas d'Aquin (décédé en 1274} a pu cristalliser les données de cette pen-
sée, en instituant sur le modele islamique, les structures militaires douanieres et
financieres du Droit. Louis IX ou Saint-Louis Roi de France (1226-1270), qui vécut
en Palestine et ailleurs, au milieu de théologiens célebres comme Thomas d'Aquin,
a eu I'heureuse oceasion de puiser dans des sources islamiques vivantes, notamment
en Egypte ot Joinville, qui I'a accompagné en 1248, a réuni tous ces renseignements
dans ses célebres "Mémoires”. Dans la jurisprudence diplomatique, les Souverains
du Maroc s'inspiraient du seul principe de I'équité intermationale, ne se souciant que
de la sauvegarde de leur souveraineté. La lettre de Grégoire VII 4 En-Nacer, en
1076, est "le plus précieux monument de ce temps et le plus curieux échantillon de
la correspondance facile et amicale, qui a existé entre les papes et quelgues Suitans
d'Afrique”, S'adressant au Sultan, le Pape Iui dit notamment : "Les nobles de la ville
de Rome, ayant appris, par Nous, 'acte que Dieu vous a inspiré, admirent 1'éléva-
tion de votre coeur et publient vos louanges.” Plus tard, une lettre datée de Lyon, le
31 Octobre 1246, est adressée par Innocent IV, a Fillustre Roi du Maroc. "Nous nous
félicitons beaucoup - dit le Pape - de ce, qu'a I'exemple des princes chrétiens, et en
conformité de tes propres actes et des actes de tes prédécesseurs et de nombreux pri-
vileges, tu as, non seulement défendu cette Eglise contre les attaques des gens mal
intentionnés et opposés a la foi chrétienne, mais, encore, augmenté ses immunités
et ses privileges et accordé aux Chrétiens, appelés par tes prédécesseurs, des faveurs
nouvelles et des bienfaits considérables. "Le Sultan Sidi Mohamed Ben Abdellah
imprima 2 la politique extérieure du Maroc un cachet international nouveau, qui fut
considéré comme une initiative appréciable dans le droit contemporain "Ce souve-



Impact du Dreit Musulman sur les Législations Occidentales - 41

rain devanca les Occidentaux - affirme J. Caillé - (30), en'ce qui concerne certains
principes du droit international et I'établissement de nouvelles lois : I'ensemble était
devenu, au XXg siécle, une base pour les relations entre les nations”. Le Maroc
avait, au siecle dernier, un consul général a Gibraitar, qui délivrait des passeports
aux étrangers désirant visiter le Maroc. Des éléments essentiels du Code du
Commerce ont été élaborés, et mis en vigueur au Maroc, des le XII& siecle de l'ere
chrétienne ; des comptoirs furent établis, an Maroc, oli se posa pour la premiére fois
des questions dont celle de savolr comment devaient étre sauvegardés les miéréts,
légitimement acquis, par les ressortissants étrangers. Nos souverains ne firent aucu-
ne difficulté pour la reconnaissance de ces migréts ; bien mieux, animés par une
haute morale internationale, ils traitérent ces étrangers, avec une extréme sollicitu-
de ; des Edits Royaux, empreints d'une patemelle bienveiilance, leur accordaient
une large Liberté d'action et leur assuraient de solides garanties. Les étrangers étaient
placés, ainsi que leurs biens, "sous cette haute main royale qu'exprimait - comme
dit Latrie - le mot sauvegarde chez les Chrétiens et le mot d'aman, chez les Arabes”.
Le méme auteur précise que "les métaits des musulmans, vis-a-vis, d'eux étaient
passibles des sévérités de la loi" - La nation alliée était représentée par un consul
partout ol ses ressortissants entretenaient des établissements de commerce. La, le
- Code intermnational de commerce fut étayé par le Code du droit des gens ; car le
consul qui résidait avec ses nationaux en un quartier "dont la haute surveillance leur
appartenait”, s'érigeait en administrateur de la colonie, dont il défendait les intéréts.
le principe d'extraterritorialité est alors, expressément formulé ; les muselmans, qui
avaient été-reconnait André Julien- les premiers a organiser les formes de leur com-
merce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné leurs
méthodes, dont les Chrétiens s'inspiraient. Une politiique tolérante, jointe & un sys-
teme de sécurité aussi solide que généralisé, ne firent que développer, de plus en
plus, les rapports et les échanges entre chrétiens et musulmans. Les sultans
Almohades entretenaient méme une milice, spécialement affectée a réprimer les
courses des Chrétiens et des Arabes, 2 la fois. Le Maroc, terre de liberté régie par
une loi respectant la personne humaine, quelle que soit sa race ou sa confession, fut
une terre de refuge pour les chrétiens opprimés par les grands seigneurs de 1'Europe
féodale. "Des chevaliers ou des princes européens, mécontents de leurs suzerains,
purent abandonner leurs fiefs et venir en Afrique, servir les rois musulmans.”
(Latrie). Le Sultan alaouite Moulay Ismael, qualifié par les chroniqueurs chrétiens
comme "le plus grand protecteur des Franciscains”, promulgta deux dahirs (en date
du 20 décembre 1711 et Juillet 1714), dans lesquels la peine de mort était formel-
lement décrétée, contre tous ceux qui "s'aviseraient de molester les Chrétiens ou de

(301 " Les Occords Intemationaux”™, {1757 - 17900



42 - Impact du Droit Musuiman sur les Législations Occidentales

les insulter”. La majeure partie des Juifs du Maroc descend des Juifs exilés d'Europe
au Moyen-Age : Angleterre {en 1290), France (1395), Espagne (1492) (¥} Italie
(1242) (*), les Pays-Bas (1350) et le Portugal {1476) (*) - En 1492, alors que les
persécuteurs castillans s'acharnatent, en Andalouste, contre les Juifs et les musul-
mans, le prédicateur Al Maghili, un des grands cadis de I'Empire, a été exilé de Fes,
pour avoir entrepris une campagne antisémite. Le Maroc a réalisé le plan bancaire,
une rénovation qut est l'institution du "virement par chéque”, dés le XIe siecle (Ilie
siécle de I'négire) - En effet,  Siljelmassa, porte du Sahara marocain - vivaient des
négociants aisés dont les plus riches entretenaient, avec le Soudan, un troc fruc-
tveux. Ibn Haocugal (*} dit avoir vu un cheéque de 40.000 dinars, émis par un négo-
ciant de 1a cité, au profit d'un collégue de la méme cité - D'aillenrs, dans le contex-
te du Droit financier, André Julien, remarque que les Almohades qui avaient appor-
té de I'ordre en Andalousie, mirent fin 4 la gabégie financiere des roitelets andalous.
Pour refancer 'économie arabe, le Cheikh Mohammed Abdou, mort en 1905, a trou-
vé le moyen, dans une savante fetwa, de présenter comme licites la caisse d'épargne
et le gain de dividende; de méme, avant lui, ses collegues de Constantinople avaient
rédigé des fetwa pour liciter 1'émission d'obligations d'Etat, productives d'inté-
réts.(*) -

Le Droit allemand puise ses heureuses réalisations sur le plan de "la banque sans
intéréis" ou banques d'affaires, dans la notion de commandite du Droit Islamique.
Parlant du Mohtassib, sorte de prévdt des marchands, Surdon précise que "toute la
vie économique de la cité ol il existe est entre ses mains : tl était le chef des cor-
porations, le contréleur des poids et mesures, le contrfleur du marché" (*). Le
Mohtassib a surveillance et juridiction sur tout ce qui conceme le commerce et I'in-
dustrie (*). C'est le véritable juge, chargé de superviser 'exécution de la législation
islamigue, dans le domaine économique. L'Académie hébraique de Fs a joué un
role considérable, dans la cristallisation de la lot talmudique, a partir de la Charii.
A propos de la loi mosaique et talmudique, l'influence du figh malékite qui délogea
3 Fés le hanafisme et le chifiisme, se fit sentir dés le X& si¢cle, d'abord av Maghreb
, ensuite, parmi toates les colonies juives, éparpillées dans le monde. Abou Said Ibn
Youssef, considéré comme ayant été le promoteur de la philosophie juive an Moyen
Age, perfectionna la loi hebraique relative au droit d'héritage, en s'inspirant de la
législation islamique. L'emprunt juif a englobé tout le patrimoine de {Tslam. A Fes,
te Traité de grammaire de Siba Waih devint ia source d'inspiration des Juifs, pour la
rénovation de la grammaire hébraique, depuis le Xg siecle (*) ABou Zakaria Yahia
- Ibn Daoud Hayon de Fés, s'érigea, alors, en promoteur du mouvement, visant a la
renaissance du patrimoine talmudique ; il fut le fondateur de la philologie
hébraique. Isaac, fils de Jacob Alkohen, surnommé Al fassi", né en 1013 (404 de



Impact du Droit Musuiman sur les Législations Occidentales - 43

I'hégire), 4 kalait ben Ahmed, prés de Fés, fut 'anteur d'un commentaire du Talmud,
en vingt volumes ; or, cet ouvrage est considéré jusqu'a présent, cornme étant parmi
les plus importants traités de 1égislation hébraique. L'oeuvre d'Al fassi comprend,
encore, trois cent-vingt fetwa (interprétations jurisprudentielles), rédigées entidre-
ment en arabe; c'est lw1 qui fonda, en 1089, & Lucena (en Andalousie), un "Institut
de hautes ¢tudes talmudiques". L'arabe est demeuré la langue véhiculaire de la pen-
sée juridique, en Espagne, jusqu'en 1570, Dans la région de Valence, des villages
employéreént l'arabe comme langage, jusquau XIX sidcle. Un professeur de
¥Université Madriléne réunit 1151 contrats d'achat et de vente, rédigés en arabe,
comme spécimens usités en Andalousie, par les Espagnols (¥) - L'arabe "présente
l'avantage d'étre le véhicule d'une civilisation universelle et de se préter 4 I'expres-
sion d'une pensée religieuse ou politique™ (*). "C'est en arabe, et, 2 travers l'arabe,
dans la civilisation occidentale - dit le Professeur Massignon - que la méthode
scientifique 2 démarré". L'arabe - dit-il encore - est un pur et désintéressé instrument
hnguistique de transmission internationale des découvertes de Ia pensée... ; la sur-
vie internationale de la langue arabe est un élément essentiel de la paix future, entre
les nations.” La loi islamique a fait, aussi, tache d'huile dans toute I'Afrique, méme
dans les zones berbérisantes; car I'lslam, souple et coulant, donne force de loi &
toute coutume judicieuse - "La coutume - dit Surdon - s'appelle ‘orf ou chrai ; la
chrai, c'est la coutume générale, le vieux fonds coutumier (*), Dans e Sud du
Maghreb, "des le XVIe siécle, le droit religieux - c'est a dire le chrai, se substitue,
peu a peu, a la coutume berbere, a l'orf des tribus™ (*).

L'étude comparée des textes juridiques des différents Codes occidentaux et isla-
mique décele, done, le processus catalyseur de I'oeuvre du 1égislateur, dans une
symbiose vivante ol la pensée juridique a été hautement normalisée,

(*) Archives marocaines TT p, 13,51,

*) Massignon, 1959-1960 p. 218.

t*) Los Mozarabes de Tolods en Ios Siglos Xil, XII1.
¢*) Les Berberes et le Makhzen, Robert Moniagne p. 52,
t*) Surdon. Instimtions p. 781,

i*) R, Montagne, les Berbires et le Makhzen p. 98,



44 - Impact du Droit Musulman sur les Légisiations Occidentales

Références bibliographiques

La judicature, 1a procédure, les preuves dans I'Islam Malékite, O. Pesles, Impr.
Réunies, Casablanca, 1942 p.2

La femme Musulmane dans le Droit, la Religion et les Moeurs, O. Pesles, les Ed.
laporte, Rabat, 1946, p. 30 et suite.

Exposé pratique des successions dans le rite Malékite - O. Pesles, Imp. Réunies -
Casa 1940, p. 11

Le testament dans le rite malékite, Q. Pesles, Edition Moncho, Rabat, 1932 p- 47.

Les contrats de louange, O. Pesles, Moncho, Rabat, 1938 (p. 39) Code Civil fran-
cais {art. 1118).

"Le crédit dans l'islama Malékite”, O. Pesles, Imp. Réunies, Casablanca 1942, p. 27.

Massignon, "Etudes et Conférences” - Congrés de I'Académie de langue arabe du
Caire", 1959-1960 (p. 218),



Relativité en Islam - 45

RELATIVITE EN ISLAM

L'islam est une religion psycho-rationnelle dont le contexte conceptuel est étayé par
tout un processus devant assurer I'équilibre, au sein de toute commmunauté régie par
Ia Charia. Cet équilibre harmonisateur forge une heureuse équation entre toutes les
données, constituant le fondement de la réalité socio-économique et psychosoma-
tique. Le secret de la viabilité, de I'expansion et de I'élan évolutif de la pensée
mohammedienne réside dans cette relativité faite de simplicité, de souplesse et
d'adaptabilité aux exigences subtiles de la vie moderne. Ce critére, fonciérement
humain, est une constante cristallisée par une dualité vitale, & savoir la rationalité et
la spiritualité. La science moderne commence, elle-méme, 4 s'imprégner de ce
double aspect ou réside le secret de sa plénitude; notre pensée, pour atteindre 3
I'équilibre humain, ne doit que trop s'identifier & ce qui a toujours &té le caractére
propre de I'humanité. Il y a certes, science et science-fiction : mais nous devons
tenir la connaissance réelle loin de toutes les anticipations, mémes celles avancées
par les savants dignes de foi. C'est, donc, cette science adéquate, procédant d'une
expérimentation siire, qui nous Incite, aujourd'hui, a assurer I'harmonie entre les élé-
ments constitutifs de notre Etre, en nous tenant au juste milieu, entre deux facteurs
inhérents 2 I'homme et dont le tiraillernent a toujours constitmé le mobile essentiel
d'une certaine distorsion. Nous sommes en droit de nous demander quelle est la
relation entre la science et la vie? entre le physique et spirituel d'une part et le coté
rattonnel, chez I'homme, d'autre part ? Quel est le réle de la religion dans la vitali-
sation de l'idéalisme transcendant ?.

La métamathématique, vers laquelle s'orientent les savants, est la science de demain
qui décelera un champ habituel des opérations mentales et révélera des dimensions
nouvelles basées sur l'idée avancée par le Congreés Mondial de physique de Pékin
(1966), sur I'existence de formes extrémement réduites et subtiles de I'énergie; n'est
- ce pas la la preuve de I'existence d'une superstructure psychologique?



46 - Relativité en Islam

La pluralité des dimensions - temps vient d'étre encore démontrée grice au progres
de la science nucléaire. Des chatons - cobaye qui accompagnerent les cosmonautes,
dans leur ronde spatiale, présentérent des signes de vieillissement prématuré et
devinrent plus Agés que leur mere laissée a la surface de notre plancte. Le temps
n'est donc pas le méme, dans les diverses couches sphériques et les dimensions tem-
porelles s'avérent multiples, au sein méme du monde sublunaire. Que dire des phé-
nomenes cosmiques dans les Univers supralunaires? La technique moderne agis-
sante a été marquée par le principe de la relativité dont la théorie fut créée par le
physicien allemand Albert Einstein (1879 - 1955). Anticipant ce concept cosmique,
I'Tslam a jeté, depuis quatorze siécles, les fondements dun relativisme qui condi-
tionne tout le cheminement de l'initiation créatrice, dans tous les domaines de la vie.
Le Coran fait allusion & une espéce de temps "dilaté” ou "accéléré” et de temps
"rétréci”, de dimensions fonciérement différentes ; il parle de la "journée divine” et
de "la journée ascensionnelle”, équivalant respectivement & mille et cinquante rmlle
ans, relativement a notre temps terrestre.

La controverse animée par le mo'tazilisme concernant les attributs divins que cette
secte rationaliste fut contrainte 2 nier, est due & un conceptualisme "irrelativiste” qui
confond I'Absolu et e Relatif. (Dieu,emploie les attributs, dans Son Livre Clément
et "Miséricordieux”, pour qualifier Son messager Sidna Mohammed, en marquant
la grandeur de sa compassion et de sa bienveillance, envers les croyants). Clest 1a
une démonstration péremptoire des dimensions de la notion de I'Absclu Divin et du
Relatif Humain, exprimée par un terme unique dans le contexte de la relativité. Dieu
a créé I'homme 4 son image, pour mettre en exergue ce relativisme qui justifie et
actue notre transcendance vers le sublime.

Ainsi, toute option, pour étre efficiente, doit procéder d'une étude objective, car tout
subjectivisme demeure individuel et aberrant.

Une conviction est d'autant plus forte et fondée qu'elle émane de cetie double sour-
ce de spontanéité humaine : le subconscient et la raison ou 'intuitif et le discursif.
Eviter les extrémes, c'est rejeter a priori tout arrigre-golt factice, susceptible de
nous éloigner de la vérité. L'esprit est, chez 'homme, le contre-poids et le complé-
ment de la matigre. Il compose avec elle, une équation éminemment humaine,
concitiant deux forces apparemment opposées. C'est cette complémentarité entre
éléments, tenus jusqu'ici comme contradictoires, qui a été mise en évidence par les
découvertes des savants modernes.



I'lslam Force Vitale - 47

L'ISLAM :
FORCE VITALE

L'Islam dote ses adeptes d'une conduite exemplaire, d'un comportement idéal dans
ia vie, partout ot ses enseignements purent se répandre. Le croyant requiert une per-
sonnalité¢ propre qui l'affermit et le stabilise, dans ses convictions spirituelles et
morales. Canon Robinson fit remarquer qu'établir une connexion satisfaisante entre
la religion et 1'équité n'était pas chose facile, en Afrique Occidentale. Une fois
I'Africain installé dans son dogme islamique, il 1'est pour toujours. Les mission-
naires chrétiens s'étaient rendu compte qu'il €tait plus aisé, pour eux, de précher
avec efficience, parmi les animistes et les fétichistes, que de chercher 2 atteindre les
coeurs des musulmans acquis a I'Islam. Archdecon Johnson croyait, 2 juste titre que
ce fut une grande 1llusion d'imaginer que I'Africain Noir était prét A abjurer sa foi
islamique, quand il est mis en contact avec les enseignements de la Bible.

Avec l'avenement du Protectorat anglais, il s'est méme avéré une pénétration plus
profonde de la religlon mohammadienne, parmi les paiens. C'est pourquoi,
I'Association Missionnaire Catholique se mit & I'oeuvre pour précher I'Evangile,
dans le Nigéria-Nord, de crainte de voir PIslam atteindre, spontanément, toute "la
région". Les missionnaires usaient de tous les moyens, pour amener I'Africain 4 lire
les Ecritures, traduites méme en arabe, comme ce fut le cas a Aita d'Idah et 4 Etsu
Nupe at Raba. Les Anglais €taient conscients des avantages qu'ils pourraient
recueillir, en soutenant le mouvement évangéliste en Afrique, pour s'assurer une
mainmise, de plus en plus forte et profonde, au Nigéria. L'Impérialisme britannique,
tirant grand profit de l'antagonisme entre émirs et chefs tribaux, qui finirent par
ouvrir les portes aux missionnaires quoiqu'a contre coeur. Néanmoins, les autorités
nigériénnes, trés puissantes, alors, finirent par tolérer I'évangilisme, tout en restant
tres circonspects. Quelques, uns parmi les émirs, furent encouragés 2 se rebeller
contre leur sultan, comme il advint entre 'Emir de Zaria et le sultan de Sokoto.



48 - I'lslam Force Vitale

Cependant, & Kano, I'Emir Aliyu demeura hostile aux missionnaires et les empé-
chait constamment de s'infiltrer dans son territoire. Mais, le colonialisme, én forti-
fiant ses assises dans le pays, donna hibre cours aux prédicateurs chrétiens, des
1901, malgré les promesses du colenisateur de ne pas intervenir dans le domaine de
la religion. Les Ulémas, enlisés dans une profonde léthargie, se cantonnaient dans
certames pratiques cultuelles, omettant d'ouvrir les yeux sur l'esprit réel de I'lsiam,
qui devait mettre en branle tout le mécanisme, & la fois étatique et populaire, pour
déjouer les complots, tramés en douce contre 1'Islam et son entité en Afrique. Avec
l'avénement de 'Impérialisme, 1'anglais prit le dessus, ce qui affermit encore plus,
les pas chancelants des missionnaires. L'éducation islamique, a travers l'arabe, ne
fut plus de mise, car les jeunes africains formés uniquement en arabe, n'étaient pas
admis dans le rouage administratif véhiculé par les Anglais ou les Frangais. St un
Africain pouvait, alors, tre quelques extraits bibliques en Anglais, les portes s'ou-
vriraient devant lui, en vue d'accéder aux plus hauts emplois; mais, malgré tout, le
sens islamique restait proéminent ; les vices et les déséquilibres ressentis par ceux
qui se laissaient entrainer par les errements de la vie occidentale mal transposée en
Afrigue, exaspérérent les plus enthousiasmés. Des érudits africains, comme Edward
Blyden préféraient le strict comportement islamique au dilettentisme et au laxisme
des nouveaux venus. Blyden se plaisait a dire que les Musulmans présentaient, dans
leur foyers une barridre impénétrable contre l'alcoolisme, qui faillit miner toute
I'Afrique. Morel, un autre érudit africain, considérait 1'Tslam comme l'antidote la
plus efficace contre ces dangers. Cependant, si les missionnaires ne purent rien
contre 1Tslam et 1'évangélisation des Musulmans, ils parvinrent a limiter I'islamisa-
tion au Nigéria, sinon 2 la freiner : car, d'apres les statistiques qui recensaient I'évo-
lution démographique et les allégeances religieuses : depuis 1931, nous avons pu
recueillir Jes chiffres suivants qui_sont trés significatifs, en 1931, le nombre des
Musulmans dans certaines régions. du Nigéria était 43,8 millions, les chrétiens 6,2
millions et les paiens 50 millions en 1952; les musulmans deviennent 45 millions,
les chrétiens 21 millions et les paiens 34 millions. En 1963; les musulmans 47,2
millions, les chrétiens 34,6 millions et les paiens 18,2 millions. Mais, dans les pro-
vinces occidentales du Nigéria, le nombre des chrétiens passait de 40,5 millions, en
1952 4 49,3 millions en 1963; les musulmans de 41,5 millions, en 1952, 3 42,4 mil-
lions, en 1963 et les paiens de 17,9 millions, en 1952, a 8,3 millions, en 1963;
I'évangélisation gagne dong du terrain dans les régions fétichistes délaissées par la
Da‘wa islamique et prises en charge, exclusivement, par les missionnaires qui pro-
fitaient dn simplisme animiste des Paiens. N'est-ce pas un fait de nature a faire réflé-
chir les tenants de la Da‘wa. Les églises chrétiennes en Afrique préconisent une
évangélisation majoritaire du Continent en I'an 2.000. Malgré le terrain que semble



Yislam Force Vitale - 49

gagner cette christianisation, elle est loin de réaliser ce réve qui demeure une chi-
meére; car dans les pays & majorité islamique, comme les régions nord de Nigéna,
Ghana et Cameroun, U'Islam gagne de nouveaux adeptes parmi les chrétiens eux-
mémes. Certes, les circonstances ont changé, avec la fin de I'ére coloniale. A la suite
dun stade de décantation, 'Afrique s'est réveillée devant le danger de F'invasion
chrétienne, jadis encouragée et, méme, fortement étayée par I'Occident colonialiste.
Dans la dernieres décennies, les activités des missionmnaires chrétiens ont été miti-
gées sinon stoppées dans des pays africains a majorité mpusulmane, notamment en
Afrique occidentale, Il est vrai que I'Islam, avec ses virtnalités et ses potentialités
latentes, est fartement actué par un processus spontané di en partie a la rationalité,
autant qu'a l'orientation équilibrée de ses penchants et a la simplicité de son dogme;
mais, il tend actuellement a faire tache d'huile, griace a certaines conjonctures dont
le nouvel esprit islamique qui anime aujourd'hui 1a jeunesse africaine. Ces jeunes,
dotés d'une éducation moderne, reprennent conscience de leur entité africaine et de
leur confession ancestrale. Ils sont de plus en plus enthousiasmés a connaitre 4 fond
les principes de leur religion. Des organisations sont constituées dans ce sens, dans
presque chaque pays d'Afrique. Des coins de formation 1slamique réunissent heb-
domadairement des groupes de plus en plus, grands qui se penchent sur 'étude des
dogmes de 'islam. Des symposiums et des conférences sont organisés, sur les divers
aspects de la pensée islamique; un mouvement, qui prend de 'ampleur, se dessine &
'encontre de certaines idéologies anti-istamiques. Les pays musulmans et leurs
organisations regoivent des subsides de leurs fréres arabes des riches contrées pro-
ductrices de pétrole, Ce n'est, certes, qu'un commencement, car ces subventions
sont nettement insuffisantes ef, quelguefois, mal organisées. I faudrait les standar-
discr et les rationaliser, compte tenu de l'oeuvre réelle de 1a "Da’wa”, accomphie par
les bénéficiaires. Mais, ne nous leurrons pas. Les missions chrétiennes demeurent
en place; les activités se multiplient, alors qu'il n'existe pas de véritables missions
musulmanes, pour le préche et le "tabligh" en Afrique, comme c'est le cas au
Pakistan et 3 Bangladech. Le réle que jouait le soufisme, dans Ja promotion de la
pensée islamigue a perdu de son zéle et de son envergure. Il n'est plus ce que nous
décrivait Chakib Arsaline, dans "Hadir el ‘Alam el Islami” (le Présent du Monde
Islamique). Le colonialisme a €€, pour quelque chose, dans la création de com-
plexes et dans la motivation & rebours de l'action spontanée, entreprise jadis par tout
un chacun, en vue d'assurer l'expansion du verbe ¢ ALLAH. Mais, avec l'indépen-
dance et le réveil des peuples, les masses musulmanes ont pris en main écoles et
hdpitaux, entretenus jadis par les missions. Les peuples d'Afrique forgent eux-
mémes feur propre politique d'éducation. Le réle de certaines organisations mis-
sionnaires chrénennes s'est, du fait, limnié. Quelgues unes sont mémes devenues
suspectes aux yeux des autochtones.



Le Jelne Margue d’Humanitarisme et Equllibre Hygiénique - 51

LE JEUNE MARQUE
'D'HUMANITARISME
ET EQUILIBRE HYGIENIQUE

Le jeline, I'un des cing piliers de ]Tslam, revét une importance particuligre qui,
dépassant délibérement le cultuel {(c'est-a-dire l'acte du cuite}, marque un impact
indélébile sur le social, ¢'est-a dire I'humain, quel que soit le ¢dté confessionnel de
{'étre humain.

Avant d'en définir les interférences d'ordre hygiénique, nous voudrions esquisser
une fresqoe sur le jeline, en tant qu'acte destiné & rappeler au musulman, plus ou
moins nanti, qu'il existe des &tres humains qui, sans teinte confessionnelle, se sen-
tent vietimes d'une gamme de privations, dans les domaines vitaux de la société;
¢'est-a-dire que le Ramadan doit nous faire remémorer le caractére fonciérement
social du devoir religieux qu'est le jefine. Les impératifs d'ordre communautaire
créent, entre citoyens - et non seulement entre coreligionnaires - une solidarité
sociale qui prime toute pratique dévotionnelle.

Le sens profond du Jefine ne consiste guere dans une simple privation individuelle,
en tant que moyen péremptoire pour sentir, durant un seul mois, la portée des pri-
vations et des manquements, gui font souffrir Fhumanité déshéritée, pendant toute
l'année. Tout mérite, dans I'acte religieux, est fonction de 'efficience sociale de 1'ac-
te accompli par le fidele. Les caractéristiques essentielles de la fo1 sont loin de se
cantonner, dans des actes purement cultuels ; elles touchent, en premier lieu, les
élans du coeur et le comportement des dmes. L'individualisme de P'adepte ne doit
guére émousser son humanisme, ni dégénérer en égoisme. L'altruisme dont la sen-
sation est de plus en phis aiguisée, par un jeline bien entendu et bien pratiqué, est
un des buts qui caractérisent, en I'humanisant, le contexte universel de 1Tslam.
Souvent, des obligations religieuses, par leur pratique formelle, passent au second



52 - Le Je(ne Margue d’'Humanitarisme et Equilibre Hygiénique

plan, par rapport i des pratiques qualifiées de surérogatoires, mais qui concrétisent
le fond de I'lslam ; tels le désir de servir, d'aider et de protéger les faibles, le souci
de délicatesse, dans le comportement vers autrui, quelle que soit sa confession ou
son ethnie ; bref, une prévenance de coeur raffinée ; car Allah ne juge nullement le
fid&le sur son extérieur, ni sur sen formalisme apparent, mais, plutdt, sur les élans
de son for intérieur.

Si la Zakit, aumodne ou dime 1égale, a pour but unitial d'assurer une juste répartition
des biens, l'efficience du jefine est conditionnée par divers facteurs dont, notam-
ment, la profondeur des sentiments de compassion du fidele, a Végard des miséreux
éprouvés. Le ietine tend A renforcer, chez le croyant, des dispositions qui lincitent,
constamment, & se préoccuper des autres, 4 oeuvrer pour soulager les miséres, en
subvenant aux besoins des nécessiteux, et en secourant des gens en détresse. Cette
socialisation des chances, sinon de certains biens, est, en méme temps, une harmo-
nisation des coeurs, devant réaliser un certain équilibre susceptible de bien asseoir
la fraternité entre citoyens. Le sens de la dignité de I'homme, au sein d'une com-
munauté réellement islamigue, n'en est que plus rehaussé, Il est vrat que la forma-
tion d'vne telle société dépend de la haute éducation islamique, c'est-ii-dire, en I'oc-
currence, de ta force de Ia foi. L'Islam a, aujourd’hui, malheureusement, tendance a
se figer dans des ankyloses matérielles ol le sentiment d'interdépendance s'estom-
pe. car ia [oi tend A faiblir, secouée par un égoisme outrancier. L'heureuse note de
concordance qui sublimait la cité islamigue originelle, consciente de la cosolidarité
antre citoyens, est de plus en plus faussée par une déviation des principes cora-
niques, qui font de l'aliruisme, le support et le critere de la foi véritable.

Ainsi dong, toute prescription coranique, comme le jedine, est imprégné d'un certain
cachet social ; car, tout acte individuel, pour étre méritoire, doit &tre accompli col-
lectivement, ¢'est-i-dire dans un contexte bénéfigue collectif, qui crée une occasion,
pour affermir le rapprochement des citoyens,

Tout acte accompli par un étre hurnain, quel qu'il soit, est initialement licite, 'l est
dégagé ci dépourvu de sentiment d'empiétement ou de spoliation. L'assise de toute
1égislation islamique est d'autant plus fondée qu'elle est humaine et quelle respecte
I'équilibre bien entendu, entre les hommes. La prohibition des jeux de hasard, de
l'usure, n'a pas une raison en soi : elle est surtout diie au sentiment qui animait e
Iégistatear, soucieux de diminuer, au sein de la communauté, tout mobile de tension
on malentendu, provequé par un complexe d'inimité et dinjustice.

Toute pratique, toute ocuvre initialement [égale, serait mal cotée par I'lslam, si elle
risquait de dégénérer en élément de discorde ou en facteur maléfique. Le menson-



Le Jeiine Marque d’'Humanitarisme et Equilibre Hygiénique - 53

ge, qui pallie un danger ou réconcilie deux &tres séparés, est un acte méritoire ; c'est
l'efficience humanitaire de 'acte qui compte ; et 1a, la bonne intention prime l'acte
formel, sans but ; efle est de nature a légitimer un acte originellement illégal, a
condition qu'aucune des parties en cause ne soit 1€sée. Clest pourquol, tout est lici-
te en Islam, s'l est conforme au bien public. C'est un concept lancé par le khalife
Omar Ibn El Khattab, développé par le grand réformateur salafi, Ibn Taimya et son
disciple Ibn El Qaim. Ce principe est formulé solennellement par le 1égislateur qui
fait prévaloir les "mou'amalits" on rapports sociaux sur les "ibaddtes” ou actes de
culte. La notion de souplesse et d'adaptabilité agissante, dans l'espace et dans le
temps, des principes islamiques, est, ainsi, étroitement li€e au souci qui incitait le
législateur & multiplier les chances d'édification d'une cité idéale ol 'équilibre est
bien établi. L'Islam, avec son compendium cultuel humain, jeine ou autre, est simi-
laire & un étre vivant qui s'accommode et s'adapte. Les larges possibilités qui carac-
terisent l'exegese ou paroles et traditions du Prophete, laissent ainsi, aux doctes de
I'Islam, une vaste latitude qui permet de tenir compte de toutes conjonctures, en
recherchant, pour chaque cas particulier, la solution adéquate. C'est 1a le secret de
I'expansion raptde et spontanée de 1'lslam, qui, dans l'espace d'un quart de siécle,
atteignit des contrées, allant de 1'Atlantique jusqu'au Golfe arabo-persique. La via-
bilitg de V'Istam, concrétisée dans les droits et devoirs de musulman, son universa-
lisme transcendant, procédent, surtout, de sa simplicité toute humaine.

On posa au Prophéte la question suivante : quelle est la qualiité jugée la meilleure,
chez le musulman ? "Clest, répondit-il, de calmer la faim d'un miséreux et de saluer
(le salut étant une expression de paix) toute personne connue ou inconnue”. Le salut
est considéré dans ce Hadith - rapporté par Bokhari, Moslim et Malik - comme un
geste inspirant la sécurité ; une double sécurité est, donc, requise, a laquelle le
musulman doit participer : la sécurité alimentatre et la sécurité physique. Le jeline
n'est donc idéalement congu que dans cette occurrence.

. Quant a ses dimensions psycho-somatiques, le jeline constitue, outre son impact
social, un atout d'équilibre vital, entre le "somatisme" spirituel et les composantes
physiologiques du corps de I'homme.

Méme avant I'lslam, le jefine fut pratiqué comme une thérapeutique. Hippocrate
(460-377 av. 1.C), dont le systeme reposait sur certaines altérations internes, tablait
sa thérapie sur une diéte 4 base d'abstinence alimentaire partielle. Toute la généra-
tion des médecins de 1'Antiquité recommandait une certaine dietetique, mettant en
corrélation la portée alimentaire et l'altération de a santé. Pour ne citer gque deux
grands savants : l'apologiste chrétien Tertullien (135 - 222 av. J.C.) et le médecin phi-



54 - Le Jeiine Marque d’Humanitarisme et Equilibre Hygiénique

losophe musukman Avicenne (980-1037. ap. 1.C), 1l s'avére que le jeiine présentait
une forme pratique de préventologie agissante ou Ibn Sina va jusqu'a recommander,
“presquun mois de jefine par an, correspondant & la prescription de 1'Islam; en I'oc-
currence, certains hygiénistes des Temps Modernes n'ont pas manqué d'en démon-
trer l'efficience médicinale. Une lignée de grands savants du XIXe et XXe siécles,
signalait, & l'attention de leurs patients, les effets préventifs du jefine. Deux traités
faisaient 'apologie de ce systéme, I'an écrit par un latin en I'an 200 et 1'autre par
I'américain Shélton, dans les années quarante de notre siécle. Le jeline islamique
comportait, notamment, une double abstinence, & butée biologique, I'abstinence ali-
mentaire et abstinence sexuelle. Il ne s'agit pas, 13, d'une inanition, d'une privation
qui serait fatale pour I'abstinent, mais d'une abstention qui ne dépasse guere les
limites thérapeutiques. Cette diéte, assujettie a un reglement, &tabli avec précision
par l'islam, a pour effet une dépuration des systdmes digestifs et autres, dont la
désintoxicatton tend & coordonner et & équilibrer tes éléments de combinaison de la
constitution organique de I'homme. L'islam prévoit des cas, tels la vieillesse et la
maladie, surtout pour I'homme, la menstruation, la grossesse, I'accouchement, I'al-
laitement et autres, pour la femme, ot la dispense du jeline doit étre strictement
ohservée par le patient.

Une tradition du Prophéte (hadith authentique) précise que le "jeline réglementaire
ou tout exces dans les deux sens, est banni".

L'Organisme n'est réellement équilibié et ses systémes rénovés, que si un fonction-
nement roral est assuré ; autrement dit, un jefine excessif, trop prolongé ou prati-
qué, dans des circonstances d'indisposition physiologique, aura un effet contraire ;
or, pour 1'Islam, le temporel prime le cultuel, en ce sens qu'il faut donner & l'orga-
nisme la priorité sur tout acte cultuel, effectué dans des conjonctures, conmdérées
par le législateur comme limitations péremptoires,

Toute infraction a cette légistation rigide est un délit catégorique, car la santé,
reconnue comme prioritaire, en souffre; ce qui donne libre accés aux détracteurs qui
péchent par manque de documentations, sur la rationalité irréversible de la Charia
Islamique,

Une diététique bien entendue, c'est-a-dire une thérapie hygiénique du jefine, doit,
donc, aboutir 3 une amélioration notoire de la santé ; la graisse disparaft, avec tous
les cas anémiques gui en découlent et I'intégrité de 1'étre, dans sa double dimension
de I'ame et du corps, est d'autant mieux assurée que le repas physiologique n'atteint
sa perception, que dans une ambiance d'équilibre total, c'est-a-dire une ordination et
un réajustement adéquats; certains patients, par religiosité, s'accrochent, coiite que



Le Jeline Marque d’'Humanitarisme et Equilibre Hygiénique - 55

colte, au jeline, négligeant les recommandations de leur médecin. Nous avons assis-
1¢ & des cas mortels ol le récalcitrant, par trop réuif, commet un grave péché, vis-i-
vis de la loi musulmane. Ce n'est pas l'acte cultuel, accompli délibérément, qui
compte, mais l'intention. Un geste négatif, observé intentionnellement, dans un
contexte méme illicite, vaut mieux qu'un acte de foi irréfléchi, gui va A I'encontre
de l'esprit de 1a loi.

H.M. Shelton (U.8.A), cité par un de nos collégues dans une étude appropriée,
remarque entre autres "que les poumons retirent le plus grand profit du jedne, cela
est démontré par leur guérison de “maladie”, telle que la tuberculose, au cours d'une
période d'abstinence”. L'amélioration de la respiration des asthmatiques, pendant le
jeiine, en est un des moindres reflets.

Le Dr Eales est cité aussi : "au lieu dit-il-que le coeur devienne faible, pendant un
jefine, il devient plus fort, d'heure en heure, du fait de la diminution du travail dont
il est chargé. Une pression sanguine baisse invariablement ; et cela enléve au coeur
un lourd fardeau”.

"Un estomac, regénéré par le repos, reprend spontanément 1'accomplissement nor-
mal de ses fonctions”.

"On objecte souvent - dit encore Shelton ~ que le jedne favorise l'affaiblissement de
I'estomac et qu'il affaiblit tellement l'estomac que celui-ci ne sera plus capable,
ensuite, de digérer les aliments. La plupart des estomacs sont si affaiblis par le sur-
menage qui résulte de notre habitude de suralimentation, que le repos offert par le
jeline est exactement ce dont I'estomac a le plus besoin™.

Mais, un jetine vraiment efficient, ne doit pas consister en un simple changement
horaire de l'alimentation ol la nuit remplace le jour, comme c'est aujourd’hni le cas
exorbitant qui annihile - chez la plupart des musulmans - tout effet bénéfique du
jebine.

Mon jeune collegue cite encore un médecin contemporain, le Pr Morgulis qui
constate que "T'acuité des sens est augmentée par le jefine, et, qu'a la fin de son abs-
tinence de trente et un jour, il pouvait voir deux fois plus loin qu'au commencement
du jefine ?!. Shelton évoque le souvenir d'un de ses patients, "complétement sourd
d'une oreille, depuis 25 ans, et qui recouvra son ouie, en trente jours de jedine!”,

Méme pour le sexe, le jeline est hautement bénéfique. Le Prophéte Sidna
Mohammed précise que le jeune musulman qui.ne dispose pas de moyens matériels
pour se¢ marier, le jeline sera une protection pour [ui, car il lui permet d'éviter les



56 - Le JeGine Marque d’Humanitarisme et Equilibre Hygiénique

regards illicites et se munir, ainsi, contre les passions sexuelles que le jeline maftri-
se; le Pr Shélton confirme cette vision prophétique Mohammedienne, en soulignant
que "le jeline augmente le contrdle personnel, sur tous les désirs et passions, et c'est
ce qui explique - en quelques sortes - affirme-t-il encore - que les grands prétres et
d'autres, au cours de l'histoire des religions, depuis les temps les plus reculés, v aient
eu recours”. N. Tolstoi : le grand écrivain soviétigue, décédé en 1945, auteur du
"Chemin des Tourments", ne manque pas, lui aussi, de faire état de "la relation étroi-
te entre la glontonnerie et I'incontinence”, recommandant le jefine comme moyen de
contréle des passions sexuelles fortes.



I'lsiam et la Femme - 57

L'ISLAM ET LA FEMME

Pour juger de l'attitude du Prophéte Mchammed vis-a-vis de la femme musulmane,
force nous est de situer le probléme dans le cadre bien limité ot évoluait le "fémi-
nisme” aux Vle et VIle siécles, aprés J.C. La position de ['Islam 3 I'égard de la
fernme s'avére d'autant plus méritoire qu'il n'a pas hésité a faire éclater les régimes
rigides et iniques qui assimilaient, volontiers, le sexe faible a du vil bétail. Dans
I'Empire romain, la femme n'était qu'une "res". L'Ancien et le Nouveaun Testament-
ne furent pas tendres pour elle.

"1l serait vain - affirme Georges Rivoire - de chercher un encouragement quef-
conque au culte de la femme, dans les écrits menastiques du Haut Moyen Age. La
femme y est, en général, flétrie comme un esprit du mal, un &ire de perdition. Elle
est souvent comparée au diable. On se demande, méme, si elle a une dme. Le conci-
le de Mécon met cette question en délibération”.

Le Coran a reconnu a la femme des capacités et des droits inconditionnels, dans
toute gestion d'ordre civil, économique ou personnel ; la femme jouit, ainsi, de la
capacité et du droit d'hériter, de donner, de léguer, de contracter une dette, d'acqué-
rir, de posséder en propre, de passer un contrat, d'attaquer en justice et d'adminis-
trer ses biens ; elle a aussi le droit de choisir librement le campagnon de sa vie ou
d'acquiescer & un tel choix, de convoler en secondes noces, aprés étre devenue
veuve ; ce dernier droit n'a été reconnu i la femme occidentale que bien tardive-
ment. {Se référer aux versets 229 au 241 de la Sourate de la Vache et des versets 4
a 35 et 128 de la Sourate des Femmes).

"C'est aux Arabes - dit Gustave le Bon (dans la Civilisation des Arabes, p. 428-436)
- que les-habitants de I'Europe empruntérent, avec les lois de 1a Chevalerie, le res-
“pect galant des femmes qu'imposaient ces lois...; 'islamisme a relevé la condition
- de la femme, et, nous pouvons ajouter que c'est la prermiere religion qui 'ait rele-



58 - {'Isiam et la Femme

vée...;toutes les législations antiques ont montré la méme dureté pour les femmes...;
la situation légale de la femme mariée, telle qu'elle est réglée par le Coran et ses
commentateurs, est bien plus avantageuse que celle de la femme européenne”.

L'Tslam reconnait 4 1a femme le droit exclusif, dans certains secteurs afférant & la
vie conjugale, ménagére et familiale, notamment la maternité. Toute contribution de
la femme, dans le régime communautaire, demeure 1égitime, a condition, toutefots,
que cette contribution n'entraine aucune perturbation dans le foyer. Si la capacité de
la femme se trouve, quelque peu limitée, dans certaines activités, telle la magistra-
ture, c'est que 1a femme est, en général, plus dominée par le sentiment que I'hom-
me ; elle est moins disposée 4 s'adapter aux rigueurs que nécessitent, parfois, les cit-
constances. Le Coran range, certes, la femme a un degré moindre que cehn de
I'homme; mais cela ne se justifie que par les lourdes charges familiales qu incom-
bent & I'époux ; il ne s'agit nullement d'infériorité inhérente a la nature méme de la
femme. La double part reconnue a I'nomme dans 'héritage, s'explique, aussi, par les
obligations exceptionnelles anxquelles I'homme est astreint, alors que l'exemption
de la femme est totale, quel que soit son degré d’'opulence. Le mariage impose au
mari I'entretien de son épouse ; cet entretien comporte - d'aprés le rite malékite -,
son habiliement, son habitation, son ahmentation, la fourniture du nécessaire de toi-
lette et d'une domestique, pour Faider dans le ménage.

Cependant, le Coran reconnait, en général, i la fernme autant de droits que d'obli-
gations. La majorité des Ulémas et exégétes du Livre s'accordent i dire, que tous les
versets coraniques relatifs aux devoirs et aux droits de I'homme, concernent égale-
ment fa femme, sauf contre-indication formelle. Clest, 13, un principe capital qui
établit fermement I'égalité des deux sexes. Les juristes citent souvent, pour cotro-
borer cette interprétation coranique, le Hadith qui affirme que "la femme est la
soeur germaine de I'homme”, c'est 2 dire son égale devant la loi. D'autre part, le
Prophéte a tenu & mettre en relief la personnalité de la femme et ses droits civiques,
en acceptant, solennellement, son acte d'allégeance. Quant au Hadith suivant {rap-
porté par B.N.T.} : "Aucune réussite pour une nation qui éléve une femme au rang
de chef d'Etat", il n'a trait qu'a un cas spécial, commenté par le Prophéte, a savoir la
succession A I'Empereur khosro, de sa fille, ce qui constitue, surtout, une limnitation
du droit héréditaire de 1a fille, dans le régime monarchique.

Le lien du mariage est sacré. "Quiconque se marie, s'assure la moitié de la foi ; il
doit réaliser V'antre moitié par la piéé (Tabarani). Sa rupture par le divorce est
considéré comme l'acte licite le plus réprouvé de Dieu. La monogamie est le seul
systéme qui doit - d'aprés les normes de I'islam - s'adapter a certaines exigences. "Si



I'lsiam et la Femme - 59

vous craignez d'étre injustes - dit le Coran - n'épousez qu'une seule femme" (Sourate
des Ferames, verset 3); or, on it ailleurs (verset 128) : "Vous ne pourrez jamais trai-
ter également toutes vos fernmes, quand méme vous le désireriez ardemment”.

Quant 3 la polygamie du Propheie, efle s'explique, surtout, par des mobiles d'ordre
politique, qui ont incité I'Envoyé de Dieu a ne jamais refuser des offres tribales,
dans ce domame. Autrement, comment justifier le lien monogame du Prophéte avec
sa premiere femme khadija, qui avait, alors, atteint I'ige de maturité, alors que le
Prophete était, encore, dans fa fleur de sa jeunesse. L'homme doit 2 la femme res-
pect et sollicitude. "La femme est comparable 4 du verre dont il faut prendre un
grand soin” : "Qu'ancun d'entre vous ne fouette une esclave, puis s'accouple, avec
elle, en fin de journée"; un jour, le Prophéte émit cet ordre formel | "Ne frappez pas
les femmes”. "Celui qui a le meilleur comportement envers son €épouse - précise
encore le Prophéte - est le meilleur des hommes". L'Envoyé de Dieu donnait le bon
exemple, quand il entourait ses épouses d'égards et de bienveillance. Il engagea, un
jour, une épreuve de course avec Aicha. L'Islam interdit, aussi, au croyant de
demander en mariage une femme, ayant déja un autre prétendant. Il interdit, égale-
ment, les pratiques malthusiennes, c'est 4 dire la restriction volontaire de la pro-
création. Le femme a droit 4 la maternité et le marl ne saurait l'en priver, qu'avec
son consentement. Les recettes de coquetterie sont toutes permises, sauf celles
condamnées formellement : tels les faux cheveux, le limage des dents, I'épilation du
visage et le titouage. Dieu maudit les efféminés, parmi les hommes, aussi bien que
les femmes "masculinisées” qui singent 'homme. La plénitude de 1a personnalité de
fa femme est reconnue, en cas de guerre : "Quand la terre d'Isiam est envahie - dit
Ibn Jozei (dans ses Qawinine, p. 144) - 'obligation de combattre incombe a la
femme".

Le concile oecuménique, de Méacon dont la réunion coincidait avec I'avénement de
I'Tslam, conteste a la femme jusqu'a I'""animus humain”, la dévalant ainsi an rang
d'étre inférieur, qui ne peut méme pas prétendre  une vie ultérieure, dans I'au-dela.

Sous 1'égide de 1a foi nouvelle, 1'élément féminin put reconquérir, dés le début, ses
dreits systématiquement méconnus, a ia fois par le monde romain et par le monde
bédouin. La femme fut élevée au rang de maitresse du foyer, jouissant, pieinement,
des droits personnels et successoraux, dont elle demeura, longtemps, privée. De
simple "res" qu'elle était, bassement assimilée aux objets mobiliers, elle devint, pur-
diquement,"l'égale de 'homme”, selon la propre expression du Prophéte, sous la
seule réserve des restrictions diies a la nature intrinseque de son sexe.



60 - I'lsiam et la Femme

Il est vrai que, par respect pour les sitnations acquises,l'Islam avait ménagé cer-
taines coutumes paiennes telle la polygamie (1) qu'it dut 1égaliser. Mais, il établit,
pour le polygame, des conditions tellement rigoureuses que le champ de cette pra-
tique se trouva relativement rétréci, compte tenu des abus de I'Antiquité arabe.
D'aitleurs, 1'Eglise elle-méme, ainsi que les autorités temporelles des pays chrétiens,
devaient consacrer la polygamie, jusqu'au XVII¢ siécle, si on ajoutait foi au témoi-
gnage du fameux publiciste allemand, Westermarck, grand spécialiste dans I'histoi-
re des régimes matrimoniaux dans le monde,

LLa femme arabe sut profiter de l'esprit libéral du législateur musulman (2). Des les
premiéres décennies de I'ére hégirienne, elle put s'imposer, par sa large et efficace
participation & c6té de 'homme, dans la vie culturelle et sociale de la communauté
musutmane. Aicha, fille du ler khalife et épouse du Prophete, dut étre élevée, selon
les nouveaux principes et réaliser 'idéal de la femme : & moins de 20 ans, sa pro-
fonde érudition fit d'elle une des plus brillantes figures de Fépoque : les grands com-
pagnons du Prophete venaient la consulter sur les questions juridiques, historiques,
littéraires et méme médicales. Désormais, le champ d'action culturel de la femme
s'¢largit de plus en plus. Déja, Oum Derda, donnait dans la mosquée de Jérusalemn,
des cours publics, auxquels assistait 'Emir Omeiade Soleiman ; Chafii, chef d'un
des quatre rites de 1'Islam, était le disciple assidu de la célebre Noufissa, maitresse
de conférence au Caire. Ibn Hajar, un des célébres imams de I'Islam, sera formé
avec cinquante de ses condisciples, a I'école d'Aicha El Hambalia, ainsi qu'a celle
de Zeineb, auteur des traités en Droit et en Hadith,

Dans ses oeuvres biographiques, Ibn Hajar cite plus de quinze cents femmes, parmi
lesquelies figurent des juristes et des "savantes”, Assakhaoui consacre tout un volu-
me (3) aux intellectuelles du XIé& siécle de I'hégire, dont plusieurs originaires de Fgs.
Assouyouty réserve son Nozhah a la biographie de trente sept poétesses. Ibn

(1) "La polygamie - dit Gustave Le Bon - est tout 3 fait indépendante de |Tslamisme, puisqu'elle existait avant Mohammed chez
tous les peuples de FOudent | je ne vois pas en quoi la polygamie 1égale des Orientaux soit inférieure i la polygamie hypoctite des
Eurcpéens, alors gue je vois tés bien, au contraive, en quoi elle lul est supérisure”. ([La civilisation des Arabes. P, 422},

(2} "La situation legale de la femme mariée, - dit G. le Bon - telle qu'elle est réglée par le Coran et s¢s commentateurs,zst biea plus
avanlageuss que celle de la femme evropéenne”. (G- Le Boo p. 436).

"{est aux Arabes,.que les habitants de I'Turope empruntérent, avec les bois de la chevalerie, Je respect galant des femmes qui impo-
saient e fois” (3. Le Bon, p. 428}

"L'Islamnisme a relevé la condition de 1a femme et nous pouvons ajouter que c'est 1a premigre religion qui Tait relevée .. Tous les
législatcurs anfiques ont montré la méme dureté pour les fermmes™ (Tbid., p. 430,

"L'esprit chevaleresgue des Arabes, leur respect pour La femme sont trés connus. Le Wali de Cordone ayant, en 1139 - dit Gustave
L& Bon - assi¢gé Tolede, apparienant alors aux chrétiens, la reine Bérengére, qui y était enfermeée, lui envoya on héros pour lui pré-
senter quiil métait pas digne d'un chevalier brave, galant ¢l généreux, d'attaquer une fermme. Le général arabe se retira aussitd,
demandant pour tonte faveur I'honneur de saluer la reine” {La Civilisation des Arabes. p. 286).

{3y T. XN, dCd-Daw Ellamih.



I'lslam et la Femme - 61

*Assakir fut le disciple de 81 femmes "dlem" (4), ainsi qu'Ibn Athir et Ed-Dhahabi,
lequel préfére la femme traditionniste qui serait - d'aprés lui - plus scrupuleuse que
son collegue du sexe masculin (5),

Mais, la doctrine de Mohamed ne tarda pas & sombrer dans une grave stagnation,
sous l'effet des interprétations fallacieuses de quelques esprits dogmatiques, ridicu-
lement formalistes. L'Islam s'enlisait, peu 4 peu, dans une ankylose dangereuse. Des
esprits éclairés n'avaient pas hésité, alors, a réagir rigoureusement dés le XVame
siécle ; un mouvement féministe s'esquissait, dans le monde musulman, réagissant
contre le parti puritaniste, rétrograde, dont l'action tendait & une claustration, de plus
en plus rigoureuse de la femme arabe. Des appels 4 la réforme, émanant de tous les
coins de 'Empire, préchaient le retour au libéralisme social instauré par 1'Islam,
dont les vrais principes commengaient, alors, a s'estomper. Cet énergique élan fémi-
niste porta ses fruits.

A toute époque, la femme musulmane a donné la preuve de son efficience intellec-
tuelle. Certaines des plus grandes figures de I'lslam, comme Ibn Khallikan, El
Bagdadi, Ezzamakhchari, Ibn Hajar et autres, doivent une bonne partie de leur noto-
riété scientifique a leurs contemporaines. La mort d'Oum El Khair, grande spécia-
liste des Traditions, marqua - d'aprés Ien El ‘Imad - le déclin de cetie science, pour
longtemps. Les conférences d'Ouneida réunissaient cing cents auditeurs des deux
sexes {6) - Roukeya, petite fille d'Tbn Mazral passait pour étre - d'apres Essafadi -
Ja plus céleébre traditionniste de son temps, en Egypte, en Syrie et 3 Médine.

D'autres se sont spécialisées, dans les diverses branches des sciences religieuses et
littéraires ; telles : Aicha de Damas (grammairienne et réthoricienne). Aicha de
Térusalem (traditionniste et pédagogue). Al *Aroudiah (qui connaissait par coeur le
kimil du Mouberrid et les Nawadir d'El kéli) ; Fatima, fille de Jamal Edi-Dine
Eddimachqi, qui obtint des licences d'enseignement, de la plupart des docteurs du
VIleme siécle hégirien, en Syrie, an Hijaz et en Perse ; Fatima de Samarqand,
auteur de nombreux traités, en jurisprudence et sciences coraniques, lesquels obtin-
rent un vif succés : Fatima qamrizan qui assura, au Xéme siecle, la direction de deux
grands mstituts de médecine, 4 I'Ecole Mansouriah d'Egypte ; Chehda Deinouria,
une des sommités du XXeme siécle qui publia de nombreux ouvrages en théologie
et en Droit.

{4) Moojam Yacout, t. 5 p, 140,
{5) 3 1-Miziin, t. 111, p. 395,

" {6} Le Journal Asiatigue, 1930, p. 50.



62 - I'lslam et la Femme

Dans fes autres domaines de T'esprit et de 1'Art, les exemples abondent. Nous ne
citerons qu'Asma qui composa un poeme, ¢n I'honneur de I'Almohade Abdel
Moumen ; Taqia, auteur d'épopées et d'oeuvres inspirées de Bacchus ; 1a célébre
poétesse de Silves qui soutint de délicates contreverses, avec ses contemporains, et
qui, dans une gacida, se plaignit & U'Almohade Al Mansour, des autorités adminis-
tratives de Silves ; Aicha El Bahounia a Jaquelle on doit de précienx onvrages litté-
raires ¢t juridiques, asi qu'un recuetl de poésie ; jurisconsulte éminente, elle don-
nait, aussi, des consultations, en matiére philologique et administrative et faisait
d'utiles et énergiques interventions, auprés des princes de son €poque ; en musigue
et en lyrisme, les femmes artistes ne se comptent pas. Des centaines de chanteuses
avaient suscié, dans toutes les capitales d'Oriemt et d'Andalousie, 'admiration de
tout le monde.

Des femmes juges, dans les marchés, sont déja connues an temps d'Omar, 2&me
khalife. Une majordome abbasside rendait des jugements, un jour par semaine (7).

La femme était admise, aussi, dans l'arrnée, non seulement en tant qu'infirmiére,
mais comme véritable combattante. L'historien Ibn Athir cite Safia comme un
exemple d'héroisme, Edonard Gibn rapporte I'anecdote saisissante de ces femmes
de Damas qui, surprises par 'ennemi, alors que leurs maris combattaient loin de la
ville, se défendirent vaillamment ; elles maniaient, 3 merveille, le dispositif de guer-
re et abbatirent une trentame de soldats ennemis, en usant de sabres, lances et
fleches. Dans un épisode de 1a célebre bataille de Yermouk, une armée féminine,
improvisée a la derniere heure, fit subir 3 un bataillon romain, une défaite humi-
liante, Asma, fille de Yazid, tua, a elle seule, 9 soldats. On cite, d'autre part, le cas
de plusieurs fernmes qui ont combattu, cdte & cdte avec leurs maris (la mére et la
soeur du Prince Osaama, lors des Croisades en Palestine}. L'exemple de Ghazala,
qui mit en déroute I'armée oméiade d'El Hajaj, est passé en proverbe.,

Le role de la femme musulmane, dans le vie pelitigue, n'était pas moindre. Déja, en
l'année 349 de I'Hégire, Sati monta sur le tréne : ce fut la premiere fois qu'une impé-
ratrice régnait & Bagdad. Plus tard, Chajarat Eddor se fera couronner au Caire. Dans
I'Inde musulmane duo X1Tle siécle, Radia devint reine de Delhi. Elle montait & che-
val, complétement dévoilée (8) (Iba Battouta T. I - p.22). Tourkdn khatoun monta
sur le tréne de khourasin, au XIVe siecle (Abou Fida T.III - p. 148). La ¢élebre

{7} Anib dans son Anncxe & Thistoire de Tabari, p. 71

{8) Le port du voile fut, un certain temps, 3 la mode en Sicile. Les femmes cheétiennes €mient “voilées de voiles aux conleurs
variées. Elles se pavapent en se rendant i lewrs églises ou plutdi & leurs gites ; elles portent, én somme, toule 13 parure des femmes
des nwsylmans. ¥ compris les bijous. les teinmres er les parfurgs”. {Thn Jobetr, 3. Demombynes, p. 3917,



I'lslam et la Femme - 63

Tanzou avait régné, en méme temps, sur la Perse et I'lrak. La Reine Delchad avrait
joui, au méme siécle, d'une grande autorité, dans les provinces irakiennes. De
méme, la reine Joubane dirigeait, personnellement, I'administration de son pays. On
a signalé, a I'époque mérinide, une femme qui aurait régné a Tlemcen.

Des salons littéraires furent organisés, dés le début, en Arabie et ailleurs, sous les
auspices de dames €légantes telle Soukeina, arriére-petite-fille d'Ali, le gendre du
Prophete. Ces saloms, qui groupaient autour de certaines femmes lettrées, les phus
grands poétes de I'époque, constifuaient de véritables centres de rayonnement cul-
turel qui propageaient, en méme temps que le sens du raffinement social, le gofit Jit-
téraire et le talent artistique. Chagque capitale avait son salon : & Bagdad, celui de
Nezhoun et de Wallada, au IXeé sigcle. Ibn Jobeir, historien andalous du X11é siécle,
signale la participation de la femme aux contreverses des hommes de lettres.

Al Maqqari a réservé, dans son Nafh At-Tib, & 1a poésie féminine, un long passage,
cité par Dugat dans la "Revue d'Orient”. Les vingt cing poétesses qu'il mentionne,
tenaient, selon hn, "une place éminente, dans T'art de bien dire”, Grenade sembie
avoir été la cité littéraire féminine, par excellence. L'épanouissement du génie fémi-
nin, dans les Arts et les Lettres, était dit aux larges libertés sociales dont jouissaient
les grenadines, d'aprés Prescott (Ferdinand et Isabelle P. 192). Ces femmes lettrées,
relativement nombreuses, excellaient dans la langue arabe. Certaines d'entre elles
furent renommeées par leur talent calligraphique, comme Ludna, et Fatima qui furent
secrétaires d' Al Hakam I1. Al Marrakchi cite, pour un seul quartier de Cordoue, 170
femmes calligraphes. Faute d'imprimerie, I'art calligraphique jouait, alors, un grand
réle dans le monde des Lettres.

Quant 3 la femme maghrébine, elle a, de son c6té, joué un réle des plus tmportants
dans ia vie sociale (9), littéraire, économique, militaire et politique du Maroc, a
I'instar de sa soeur orientale et andalouse. Dans chaque domaine, on peut citer des
exemples, qui sont, certes, peu nombreux, mais non de moindre efficience.
L'Université Karaouyine a ét€ édifiée par Fatima Fihria, dite Oum El Banine, en-
I'an 245 de I'Hégire, (9¢ siécle), alors que sa soeur Mariem fit construire Ja mosquée
" Andalous", qui fit concurrence a la Karaouyine, jusqu'au 4¢ siécle, et devint, par la
suite, une de ses annexes.

(97 Parlant de la femme marocaine, Mouliéras dit en 1895 "La Musulmane est encore la reine de son foyer comme au temps des
Abbassides et des Arabes anié-islamiques”, (Le Maroe Inconnu, p. 736),



64 - I'lslam et la Femme

La princesse Hosna, fut la conseillére politique de son époux Moulay Idriss, roi du
Maroc (10) - On cite les noms d'antres conseilléres des princes idrissides. De méme
Zaineb, €pouse du premier Almoravide Youssef Ben Tachfine, célébre par sa beau-
té et la profondeur de ses vues politiques et administratives, ainsi que Tamima, fille
de Tachfine, et Kamar, épouse du prince Ali ben Youssef, qui ont été i la base du
libéralisme féminin, qui sera une des justifications de la campagne puritaniste
menée par le premier almohade, contre le régime almoravide. Un des aspects de
cette émancipation précoce de Ja femmme citadine fut la condamnation du voile,
réminiscence des moeurs sahariennes de la dynastie régnante. A la méme époque,
Hawwa el Massoufia donnait des conférences littéraires et sa soeur Zaineb récitait,
par coeur, des recucils de poésie. D'autres femmes s'ingéniaient 3 mettre, timide-
ment, en branle un féminisme, inspiré par I'apport générateur de la femme andalou-
se. Vanouh, fille de Bountian, est une des figures les plus brillantes de I'épogque
almoravide. Encore vierge, elle défendit, seule, par le sabre, le palais royal de
Marrakech, pendant une demi-journée, et tomba, finalement, sous les coups des
Almohades qui prirent d'assaut la capitale, en I'an 545 de 'hégire (XI& siecle).

Sous les Almohades, Oum Hani, fille du Cadi Ibn *Atia, donnait des cours, rédigeait
des ouvrages dans les diverses branches des sciences religienses. C'est la mére
d'Abou Jaafar, médecin d'Al Mansour - Zaineb fille de Youssef I'Almohade qui
donna l'exemple, en assistant aux conférences organisées par Mohamed Ibn
Brahim, sur les sources de la Loi. Hafga Errakoumia, une.des célébres poétesses, i
I'époque, fut la préceptrice du Harem d'Al Mansour ; OQum ‘Am, fille d'Avenzoer
en €tait le médecin, ainsi que sa fille Bint Abi Al AlA. I1 y eut d'autres figures, moins
brillantes telles Warqua, la poétesse de Fez, Amat Al Aziz, poétesse de Ceuta, Qum
Al "Alj, originaire de Fez, qui dirigea uni. “-ole coranique a Grenade, la fameuse
traditionniste Mariem fille d'AL Ghifigi, ¢ pro lait des conférences & Ceuta, et
khairouna, la "savante" de Fez.

Sous les Ménnides, trois ferames juristes brillaient : Fatima et sa soeur, filles de
Mohamed El ‘Abdousi, ainsi qu'Cum El Banine, grand'meére de Zarrouk. Sérra El
Halabia de Fez, est une poétesse d'une grande culture littéraire ; elle dédia plusieurs
pogmes aux plus grands podtes et savants du Maroc, 3 I'époque, comme Ibn
Rocheid et Malek ben Morahhal de Ceuta. On cite d'autres femmes "savantes”,
telles Safia Al ‘Azafi ; 1a poétesse Sobh, concubine du philosophe et médecin Al
Jeznai, Sett Al Arab, fille d'Al Hadrami de Ceuta, Amat Abrahim et Qum el Kacem
dite Cheikha (professeur).

(10 Eddorar Essaniah p. B,



I'Islam ef la Femme - 65

Sous les Wattassides, Lalla Aicha, dite Al Horra, recut dés (11) Yenfance, une édu-
cation trés soignée, et dut parler couramment le castellan ; elle épousa Fallié de son
pére contre les Portugais, Ali Al Mandry, le restaurateur de Tétouan ou elle trouva
le milieu andalous lettré et raffiné, anquel elle était habituée. Elle s'initia aux
intrigues de la politique, gouverna la ville, en y exer¢ant une autorit€ souveraine ;
la lutte contre I'envahisseur fut son principal souci ; a cet effet, elle avait de nom-
breux vaisseaux, toujours occupés  pirater sur les cotes espagnoles, Ses démélés
avec Don Alfonso, gouverneur de Ceuta sont restés célebres (Hespénis XLIII,
p.222).

Méme activité débordante de la femme saadienne, tant dans le domaine intellectuel
que dans les domaines social et politique. Messouda, méte du Mansour, L'Aurique
patronna des oeuvres d'assistance et immobilisa des fondations habous, a cet effet.
La Princesse Sahaba, meére d'Abdel Malek joua, & Constantinople, un réle décisif,
dans la restauration de son fils sur le tréne. Jusque dans le Dré, la famille Nassiri
donnait le bel exemple de 1a femme éduquée et intégre.

Sous les Alacuites, le mouvement féministe fut inanguré par Khnatha, épouse de
Moulay Smail, devenue "savante”, d'aprés l'auteur du Jaich (p. 105) ; conseillere
trés écoutée de son époux, et, plus tard, de son fils le prince Moulay Abdellah, elle
promulguait, elle-méme, des dahirs et des réglements administratifs. Parmi les
femmes, figurent, alors, Aicha, mére de Zabadi Abdel Majid, la jurisconsulte Zahra,
épouse d'El Youssi, la pédagogue khadija, fille d'Al Hawwat, la princesse Sokeina,
fille de Moulay Abderrahmane, Fatima Zouiten, Oum Kacem El Hasnaouia, Roqgeia
Bent El Hadj Ibn Aicha, qui fut juriste, linguiste historienne, théologienne et rétho-
ricienne. A ses cours assistaient des auditeurs des deux sexes, Elle mourut, au début
de ce sidcle. De méme, Al ‘Alia, fille de Taib Ben Kirane, ciié¢e par Monliera {12).

Les Mauritaniennes ont donné la preuwve de leur compétence, en sciences reli-
gieuses, en poésie et en linguistique. Les exemples foisonnent.

Malheureusement, le mouvement réactionnaire social reprenait le dessus, au fur et
a mesure que 'Empire musulman se désintégrait, politiquement. Il est curicux de

{114 Les dames maures de Fas trouvaient de bon ton, a0 XV siécle, d'éme vétues a l'espagnole ; celles de la haute société parlaient
le portugais. {Desmazieres, p. 27)

{12) Citant une femme de Fes, Bl Aliya, fille de Tab ben Kirane, qui donnait des cours de logique 2 ia mosguée andalouse,
Moulieras dit - "Tfne femme arabe professeur de logique! Qu'en pensent nos péographes et nos sociclogues qui ont répéte, sur les
fons les plus lugubres, que le Maroc est plongé dans les énébres d'une barbarie sans nom, dans I'océan duke ignorance incurable
? Une intelligeme marocaine plane dans les régions élevées de la science”. {Le Maroc Inconmy, t. 2, p. 742).



66 - I'lslam et la Femme

constater que cette nouvelle ankylose coincidait avec la naissance du colonialisme

occidental. Sans aller jusqu'a imputer a 'impérialisime la responsabilité de cet état
de chose, nous sommes, du moins, en mesure d'affirmer que les intrigues sour-
noises, sinon les actes d'hostilité déclarée de I'Europe, ont fini par provoquer un
chaos politique, qui allait, bientdt, exaspérer la régression sociale dont Ia femme fut
[une des victimes. Avec ['émancipation de la femme s'accélére, dans un vaste mou-
vement de résurrection d'un passé glorieux, dont 'évolution a été faussée par les
interprétattons aberrantes de 'esprit de 'Islam. La femme musulmane saura profiter
des bienfaits du modernisme occidental, en harmonie avec les impératifs de sa
propre civilisation. '

L'amélioration de la condition des femmes et la lutte contre toutes formes de dis-
crimination fondées sur le sexe, constitue une préoccupation de 1'Unesco, une
"tAiche morale et éthnique prioritaire pour I'Organisation”, comme l'affirme son
Directeur général, M. Federico Mayor.

A cet effet, une "Unité€ de coordination des activités relatives 3 la femme" a été mise
en place, depuis 1984,

Dans son Projet de Plan & moyen terme, qui couvre fes années 1990-19935, il pro-
pose un projet pluridisciplinaire comprenant des activités diverses qui vont de 1'al-
phabétisation et la post-alphabétisation des femmes a la lutte contre les violences
sexuelles, en passant par 'améhoration de l'orientation scolaire et professionnelle,
pour facilier I'acces des femmes aux carri¢res scientifiques et technologiques.

Dans le domaine de la cornmunication, par exemple, la priorité sera donnée i la for-
mation professionnelie, en particulier dans les domaines spécialisés du journalisme,
dont les femmes sont traditionnellement exclues.

Le Projet de programme et budget pour 1990-1991 prévoit de consacrer a ces acti-
vités 2.502.000 $ dont 42 % seront alloués 3 I'éducation,

La ségrégation 4 l'encontre des femmes est-elle réelle 7 S'inquidtent les uns en bran-
dissant la tradition. La mixité est-¢lle islamique 7 Rétorquent les autres, en invo-
quant le Coran. Dialogue de sourds. L'Algérie n'a, certes, jamais bien assumé la
mixité, mais le révetl islamique a remis sur le tapis un débat, dont la seconde géné-
ration de l'indépendance croyait pouvoir se passer.

La pression islamique sur fes femmes est réelle. Elle est dans la me, les écoles, au
travail, devant les guichets, dans les autobus, les files d'attentes, etc. Des ceataines
de plaintes et d'anecdotes, rapportées, notamment, dans le courrier des lecteurs des



" I'lslam et la Femme - 67

joummaux, en témoignent. Cela va de l'insulte dans un bus, a I'agression physique sur
la plage ou dans un jardin public, en passant par la provocation. Les associations
fémintnes, nouveHement créées, englobent le towt, sous le terme générique d'"into-
lérance”. {(A.FP)

"On observe une tendance & une plus grande féminisation des sciences, mais qui se
fait trés lentement”, déplore Jean Michel, directeur du Centre de documentation
pédagogique et de communication A I'Ecole nationale des Ponts et Chaussées de
Paris. Auteur d'une étude, effectuée a la demande de TUNESCQO, sur les femmes
dans les formations techniques et scientifiques, Jean Michel assure que, dans
nombre de pays industrialisés, Ia situation est aussi mauvaise, que dans ceux en
développement.

"Au Japon et en Suisse, par exemple, le taux de participation féminine est, extré-
mermnent, bas. Sur les 2,4 milhons d'étudiants, inscrits dans toutes les branches de
Fenseignement supéricur japonais, 33,4%, seulement, sont des femmes. En suisse,
ce chiffre est de 32%. D'une fagon générale, les pays d'Europe de 1'Est ont un niveau
de participation féminine, plus élevé que les pays d'Europe de I'Duest ; Je Portugal,
la Grece et les pays nordiques enregistrent de meilleurs résultats que 1'Allemagne
fédérale, les Pays-Bas et la Grande-Bretagne. La situation est variable dans les pays
latino-américains ; elle s'améliore, progressivement, en Asie ; elle est trés peu
encourageante en Afrique.

"Les femmes doivent investir ce domaine, souligne M.Michel. D'abord, a cause de
I'égalité des chances. Ensuite, il existe une pénurie de spécialistes dans plusieurs
secteurs de pointe de la science et de la technologie ; autrement dit, nous avons
besoin de spécialistes. Les femmes peuvent nous aider 2 faire passer la science de
la conception mécaniste cartésienne classique, qui a limité le travail scientifique par
le passé, a de nouvelles orientations qu'exige le monde du 21e sigcle. II nous faut
une vision plus intelligente, plus totale, qui prenne en compte des éléments comme
I'impact de la technologie, sur la société et I'environnement. Des études ont montré
les femmes manifestaient bien plus d'intérét que les les hommes, pour cette nouvelle
approche.



Culture et Information - 69

CULTURE ET INFORMATION

Ce théme est aujourd’hui de grande actualité, si on donne au terme "culture", la
dimension réelle qui doit I'envelopper. A "un des aspects de cette dimension figure
dans le niveau que doit atteindre le citoyen, dans un pays (ou région) donnés, pour
pouvoir s'aider sciemment soi-méme".

Dans ce contexte, I'analphabétisation méme, n'est prise en considération que limi-
tativement, car un analphabeéte pent disposer d'un certain acquis cwlturel, qui lui per-
met de bien concevoir et de bien analyser les choses, quoique parfois assez super-
ficiellement. Un personnage possédant un certain bagage culturel, et sachant lire et
écrire, n'est pas toujours a méme de saisir certaines notions qu'un analphabéte serait
parfois, & méme, sinon de concevoir intrinséquement, du moins & en percevoir les
contours essentiels. C'est dire que e minimnm de culture requis, est celui qui aide
le citoyen a contourner les obstacles, pour atteindre un objectif donné, avec la nétte
conscience d'une réelle approche de la réalité. En 1'occurrence, la culture s'identi-
fierait & une certaine capacité de savoir-faire et de savoir-vivre, pour briser, dans la
sérénité individuelle et dans [a paix collective, les fers de [a misére, de la maladie,
de la tyrannie, de l'ignorance et de la guerre elle-méme. Sur un plan multinational
ou régional, une certaine alliance peut grouper des pays ou des organisations, en vue
d'eeuvrer, pour la vulgarisation de la pensée saine et sereine, qui défie toute pertur-
bation éventuelle, élimine toute turbulence qui fansse le cours et le processus humains.

Les idéaux moraux de I'humanité ne manquent pas, mais ils ne sont pas toujours
opérationnels. Nous connaissons, certes, les préoccupations, officiellement expri-
mées par certaines puissances industrielles, pour les probiémes du Tiers-Monde ;
mais, ce qu'il faut comme le souligne mon collégue et ami Ahmed Abdessalem, prix
Nobel en Physique, " c'est, notammment, Fattitude de sincére inguiétude et d'active
participation, dont font preuve les peuples de ces mémes pays, a 1'égard, entre
autres, des problémes de la faim et de la pauvreté”. On ne releve, auncune trace,



70 - Culture et Information

visible aujourd'hui, d'un impact sur les secteurs culturels capitaux de I'éducation, de
la formation technologique et du transfert de connaissances scientifiques, dans ie
Tiers-monde.

Les conditions sine gua non, pour de telles initiatives bénévoles, auraient éi€, I'ab-
sence de tont mobile d'ordre politique, c'est-d-dire de contreparties, toujours sus-
ceptibles d'engendrer des conflits et perturber le cours pacifique des choses.
Pourtant, les tiches sont claires : l'alphabétisation, la construction d'infrastructures
pour l'enseignement et la recherche scientifique. C'est pourquoi, le Tiers-monde
doit s'habituer & compter sur lui-méme, oeuvrer dans un élan collectif. Le rdle joué,
ainsi, par chaque nation peut étre étayé multinationellement ou internationalement,
mais, la participation de chaque pays ou groupe de pays est absolument indispen-
sable, pour restreindre, sinon €liminer radicalement, les mobiles de conflits, provo-
qués par certains partis-pris ou conditionnements sournois. Notre ami Abdus-Salam
a cité le cas d'un pays du Tiers-monde, I'Inde qui créa elle-méme, dans les années
soixante, quatre instituts de technologie, équipés par des puissances étrangdres,
mais, sous des auspices indiens. Une saine et fructueuse rivalité entre les pays dona-
teurs, constitue [a.garantie d'un trés hawt niveau de qualité et du caractdre apolitique
du geste; le pays intéressé, étant 12, pour contrdler et gérer effectivement, mieux
encore, le concept de spécialisation peut jouer pleinement, pour réduire les frais
généraux d'édification et d'application, s'ils sont répartis entre plusicurs pays, se
spécialisant, chacun, dans un domaine donné, dans le cadre d'une complémentarité,
bien entendue. It est vrai que, dans le cadre des nations-Unies, foram de la paix, la
majorité des pays développés s'est engagée 2 allouer de 0,7% 4 1% du PN.B, pour
le développement mondial. C'est un probléme moral, qui se pose ici : i savoir, d'une
part, une acculturation adéquate, sinon de la masse, du moins d'une élite de plus en
plus large, d'autre part, le désintéressement des donateurs ; car, pour que les pays en
voie de développement puissent accepter une participation étrangre, de bon coeur,
avec une conscience sereine, "le projet doit fonctionner avec efficacité, d'une
maniére apolitique”. Un don m&me d'ordre cultarel, recéle, souvent une possibilité
d'ingérence éventuelle, de nature 4 aboutir 4 des motivations conflictuelles subver-
sives. C'est le double "complexe militaire industriel” des grandes puissances qui
perturbe le monde, surtout le Tiers-monde, affronté, malgré lui, & des tiraillements,
dont il paie les frais et dont certaines séquelles, revenant méme 2 la période de
domination coloniale, provoquent des entre - chocs entre pays voisins amis. C'est
cette présence de [ingérence étrangére, qui constitue, aujourd'hui, le néocolonialis-
me d'apparence culturelle, mais, parfois, nettement géophysique. Les relations
nord-sud sont handicapées par la dette extérieure, qui eut son parallele, jadis, quand
les Puissances coloniales, justifiaient leurs interventions, par une certaine motiva-



Culture et Information - 71

tion factice, qu'André Julien appelle «une diplomatie financiere». C'est, pourquoi,
I' Afrique essaie, aujourd’hui, de relever ce défi, en revenant a la complémentarité
sud-sud, qui a ét€ constamment faussée, par des trusts internationaux coalisés.

Le Président Dwight Eisenhower, s'adressa, en 1953, & I'Americain Society of
News-Paper Editors, pour se prononcer contre ce "complexe militaire industriel”. 1
affirma alors :

"Chaque pistolet, qui est fabriqué, chaque navire de guerre mis a I'ean, chaque fusée
lancée, représente, en fin de compte, un vol, au détriment de ceux qui souffrent de
la faim et ne sont pas nourris, de ceux qui ont froid et ne sont pas vétus, le cofit d'un
bombardier moderne lourd : une école moderne, dans plus de trente villes...ou enco-
re, deux centrales électriques, pouvant approvisionner une ville de soixante mille
habitants chacune..ou, si vous voulez, deux nouveaux hdpitaux, parfaitement équi-
pés..ou encore, cinquante miles d'autoroute ; nous payons,pour un seul avion de
chasse, un demi-million de boisseaux, presque 20 mullions de litres de blé ; nous
payons, pour un seul destrover, 1'équivalent du cofit de nouveaux logements suffi-
sants, pour héberger plus de 8.000 personnes...; I'humanité, -dit-il enfin - sous la
menace d'une guerre possible, est suspendue & une "croix de fer”.

Done, cette culture, qui doit renforcer la paix, ou vice-versa, dépend de I'humanis-
me universel, ce que le Prophéte Md nous rappelle, dans le hadith suivant :

«Le but de ma mission est de parfaire la morale universelle». Pour s'assurer une
acculturation bénéfique et un minimum de sérénité et de paix, le croyant, qu'l soit
musulman ou chrétien, doit s'interdire, comme le souligne le messager d’Allah, jus-
qu'anx questions abusives, et au verbiage ? Le monde marche a pas de géants.
Sarréter équivaut & un retour en arriere, a une marche a rebours ; ne pas prendre
I'élan nécessaire, équivandrait, aussi, a une fuite en avant.

"Combattez, dans la voie de Dieu (dit le Coran); l'acte positif d'acculturation, ici, est
un acte qui s'inscrit dans le chemin de Dieu, contre ceux qui vous feront la guerre,
mais «ne commetez point d'injustice par des agressions, car Dieu n'aime point les
injustices» (Sourate de la Vache, Verset 186).

L'Tslam est un systéme éthique, sublime dont la simplicité, la clarté et I'idéalisme
I'imprégnent d'un humanisme transcendant mais pratique.

11 faut savoir en profiter, car I'acte cultuel {c'est a dire du culte), n'est autre chose
qu'une acculturation appropriée, dans le contexte de la fraternité humaine, de la
sérénité et de la paix.



72 - Culture et Information

C'est dans ce but qu'un geste trés significatif, a été fait, prouvant le sens pratique de
la C.OI, qui, sur le qui-vive, préconisa l'institution, en son sein, d'un Comité de
lI'information et des affaires culturelles, dont elle chargea de la présidence, un chef
d'Etat Africain, I'éminent Abdou Diouf. "Ce Comité est d'une importance capitale -
souligne S.M. Hassan II, président en exercice du 3e Sommet Islamique - car son
action est la plus décisive, étant 3 méme de nous rapprocher de la récupération de
nos droits”.

L'Afrique commence 2 se secouer, sous l'impulsion d'une vague de préches et de
prédications, émanant d'associations islamigues, qui oeuvrent, avec ferveur, pour
remettre ' Afrique musulmane, dans les rails des concepts de I'lslam, aprés avoir été,
avec le soutien coionialiste, un champ fécond, pour les missionnaires chrétiens. Il
est vrai qu'il s'agit, a prime abord, d'une Iutte civilisationnelle ot les préceptes de
I'lslam doivent étre révélés et vulgarisés, comme catalyseurs de la pensée et du pro-
cessus mohammedien idéal, A ta fois culturo-cultuel et techno-scientifique. Nous
devons étre vigilants et préts, chacun pour assurer notre mission, dans le cadre
appropri€ qui a assuré, depuis un millier d'années, la pérennité de I'Afrique
[slamigue, momentanément &braniée par les secousses factices de l'impénalisme et
du néo-colonialisme ; qumi dit civilisation, dit disposition a affronter le monde
moderne, avec ses propres armes, sur le plan socic-économique aussi bien que dans
le domaine de la science et de la technologie. Les atouts de notre lutte, dans les
contingences actuelles, sont clairs ; ils nécessitent un effort soutenu, dans la voie
d'une modernisation globale, qui tienne compte de notre identité et de notre spéci-
ficité africaines, aussi bien que des impératifs catégoriques, qui constituent I'infra-
structure d'une nation moderne. Toute négligence de notre part, dans ce double
domaine, aggraverait le drame, sans issue apparenie, ot vit actuellement notre
Continent, tiraillé entre certaines intrigues et nos défaillances flagrantes. L'Afrique
est submergée par des missions christianisantes ou communisantes, qui tieanent, au
sein méme de certains pays musulmans, les rénes de l'enseignement et des médias.
Une désinformation, bien orchestrée, séme le chaos et le pessimisme, aggravés par
un manque de foi et une ignorance, presque totale, des concepts d'espérance agis-
sante, insufflés par 1'Islam.

Si le nombre de musulmans africains augmente, par des conversions spontanées, vu
la simplicité et la rationalité intrinséques de I'Islam, la régression des peuples
musulmans demeure vne défectuosité qui diminue les potentialités fonctionnelles
de notre Etre africain et affaiblit notre résistance aux défis. L'imperfection majeure,
chez certains, atteint méme le niveau le plus élémentaire. Les organismes vulgari-
sateurs des concepts de 1'Islam ne manquent pas ; mais, disposent-ils de moyens



Culture et Information - 73

opérationnels adéquats ? de fonds suffisants ? et surtont de méthodologie efficace,
basée sur une coopération créatrice, entre Jes diverses missions ; car, celles-ci ont
souvent tendance, a se neutraliser, plutdt qu'a se compléter, dans un esprit égoiste
de subversion. Cette autocritique n'a pour objectif qu'une mise en garde fraternelle,
car Ja machine du temps tourne, dans toute sa plénitude, et risque de nous écraser.



Istamisation de la Connaissance - 75

ISLAMISATION
DE LA CONNAISSANCE

L'étude sur I'Islamisation de la connaissance, élaborée en anglais par I'éminent
directeur de I'Institut International de la Pensée Islamique, le Professeur Ismail Raji
Al Farugi, est un heureux essai qu'il présente comme le meifleur don, qui puisse étre
fait, dans la deuxiéme décennie du XVe siecle de I'Hégire. C'est, 14, le frait des
concepts et préceptes élaborés, lors d'un séminaire organisé conjointement par
'Université [slamique d'Islamabad et 1'Tnstitut International de la Pensée Islamique,
A Islamabad en 1402 h/1982. Ce traité cssaie de démontrer gue la Oumma (com-
munauté musulmane) souffre, aujourd’hui, d'un grave malaise, et s'ingénie a lui
appliquer une thérapeutique susceptible de restaurer sa santé et de Iui restituer son
réle plénier de responsabilité, dans le leadership du Monde, en tant que Nation
Médiane. Ces considérations sont de nature A concentrer [l'attention du Penseur
Musulman, en vue de participer a la future actualisation de la Pensée Islamique,

La derniére moitié du XIVe siécle a été témoin de 1'éclosion, de par le Monde, d'une
grande conscience islamique, cristallisée par un ¢lan vers I'anto-libération. En dépit
de cette transcendance, le méme siécle a vécu une grande régression : une ruée isla-
mique universelle, dans le but s'aligner sur d'autres civilisations. Le résultat ne fut
autre qu'une désislamisation de 1'€lite, couche supéneure de la Société Musnlmane
et une démoralisation du reste. La vision de I'Islam s'embrumait, alors, sous I'im-
pulsion d'une autre vision : celle de V'envahisseur colonial. Cetie derniére a mal-
heurensement survécu & la premiére, pour prendre son allure virulente, aprés le
départ des colonialistes. Pendant plusieurs générations, les musulmans paraissaient
incapables de s'en débarrasser. Le premier agent de propagation de la perspective
étrangére fut le systtme éducationnel qui se divisa en deux branches : la branche
moderne et la branche islamique. Cette bifurcation a été I'épitomé du déclin des
musulmans. Dans le passé, de grandes antorités, dans les pays d'Islam, avaient tenté
de réformer I'éducation islamique, en intégrant dans les nouveaux programmes, des



76 - Islamisation de la Connhaissance

éléments constitutifs de I'Option étrangere. Jamal Abdennacer a, en 1961, centré sa
stratégie, sur la transformation d'Al Azhar, la plus grande forteresse de 1'éducation
islamique, en université moderne. Tous les efforts déployés par ces autorités et ceux
de millions de musulmans avec eux, reposaient sur la supposition que les thémes
soi-disant modernes ne présentent aucun heurt, et qu'ils peuvent préter une force
nouvelle aux musulmans. Peu d'entre eux réalisérent, alors, que les humanités, les
sciences sociales étrangéres et méme les sciences naturelles, étaient des aspects d'un
point de vue intégral de la réalité de la vie, du Monde et de l'histoire, tout & fait
étranger a celui de I'lslam. Peu d'entre eux, aussi, étaient conscients de cette étroite
liaison des méthodologies de ces disciplines, de leurs notions de la vérité et de la
connaissance, avec les systemes de valeur d'un monde étranger. D'un c6té, on n'a
pas touché a la qualité stagnante de la culture islamique. D'un autre coté, le nouveau
systéme éducatif n'eut pas autant d'efficience, qu'il avait dans son propre foyer. Au
contraire, il faisait dépendre les musulmans de la recherche et du leadership étran-
gers. Par ses prétentions ampoulées et emphatiques de l'objectivité scientifique, le
systéme intrus s'efforcait de convaincre les musulmans de sa véracité et de son
authenticité sur et contre l'affirmation de I'Istam, gue les promoteurs de progrés qua-
lifiaient de réactionnaire et de rétrograde. 11 est grand temps, pour les érudits de
I'Islam, de désavoner les méthodes de réformes éducationnelles accommodantes,
mais nocives et pernicieuses. Pour eux, [a réforme de I'éducation est l'islamisation
de Ia connaissance moderne elle-méme, besogne similaire, bien que de plus grande
ampleur,  celle entreprise par nos ancétres, qui avaient assimilé la connaissance de
leur temps, et nous avaient 1égué le riche patrimoine de culture et de civilisation.
Comme disciplines, les humanités, les sciences sociales et les sciences naturelles
doivent &tre recongues et réedifiées, sur une base islamique nouvelle, en leur assi-
gnant de nouveaux buts conséquents et compatibles avec I'Islam. Chaque discipline
doit étre remodelée, pour s'imprégner de I'a - propos et de la pertinence de 1Tslam,
sur le triple axe de la Tawhid. Le premier axe est I'unité de la connaissance, sous
laguelle toutes les disciplines doivent constituer une connaissance rationnelle,
objective et critique de fa vérité. Dans ce contexte, quelques disciplines, *aqli, sont
scientifiques et absolues ; et d'autres, naqli, dogmatiques et relatives, donc non sou-
mises aux normes discursives fout court. Le second axe est I'unité de la vie, devant
marquer ces disciplines d'une prise de conscience de l'objet foncier de la création,
ce qui inciterait & penser que certains thémes peuvent se valoriser, alors que d'autres
demeurent neutres, sans valeur déterminée. Enfin, le troisiéme axe est I'unité de
I'histoire, grice a laquelle toutes les disciplines sont astreintes 4 reconnaitre la natu-
re "oummatique", c'est a dire communautaire de toute actrvité humaine, et servir,
ainsi, les fins et dessins de Ia "Oumma", dans 'histoire. Cela consacrera la division



Islamisation de la Connaissance - 77

de la connaissance en sciences individuelles et sociales, imprégnant ces discipiines
du double cachet humaniste et "Oummiste”. Il ne peut y avoir de doute que I'Islam
est en corrélation étroite, avec les aspects de la pensée, de la vie et de 1'étre. Cet A~
propos doit étre articulé et énoncé, immanquablement et sans méprise aucune, dans
toute discipline. Les livres de textes doivent étre réécrits et élaborés de nouveau,
établissant cette discipline, comme département intégral de la perspective islamique
de la réalité. Bien plus ; les enseignants musulmans, recevant une nouvelle forma-
tion, les adoptant aux textes révisés et les universités, colleges et écoles musnlmans
doivent étre réaménagés, pour reprendre leur leadership de pionniers, dans I'histoi-
re du Monde.

Les criteres et standards de I'éducation, dans sa structure islamique, initiale, était au
point culminant, eu égard a 'honneur et a la dignité dont se prévalaient les éudiants
et les hommes de science. Cette suprématie tirait son efficience de la vision struc-
turale 1slamicque, sur laqueile elle reposait, sur la forte volonté et le sincére dévoue-
ment de rechercher la vérité, pour Famour de Dieu et de Dieu seul. Nonobstant tout
cela, les musulmans se trouvent, 4 ce début du XVe siécle de la Hijra, assiégés par
un flot d'étadiants, ne disposant d'aucun plan et d'aucune prévision, en vue d'une
poussée namrelle du systeme éducationnel. 1ls se trouvent également investis, par
une explosion de connaissance, sur tous les fronts, sans planning, pour les érudits
ou les institutions. Le Monde musulman envoie, toujours, sa jeunesse a 1'Occident,
pour s'éduquer ; leur nombre va grandissant, nonobstant la perte qui s'ensuit, par
suite de la fuite des cerveaux. D'autres facteurs aggravent le tragédie de I'lslam, a
l'ouverture du XVe siecle de I'Hégire. La conscience du Musulman est choquée par
des &venements dramatiques, comme la guerre Irako-iranienne, la ruée russe e¢n
Afghanistan, I'invasion par Israel du Liban, la colonisation systématique de la
Palestine, 'apartheid et la ségrégation en Afrique du Sud, les persécutions perpé-
trées contre les activistes islamiques, de par le Monde. La cause de I'islam eile-
méme est en péril.

Le dynamisme et le pragmatisme créateur de I'Islam sont un solide garant, pour un
renouveaun réel, qui insuffle & I'Etat 1slamigue modernisé, une structuration ol le
support spirituel de la civilisation istamique forme corps avec les données d'une
technicisation, qui assure le bien-€tre matériel du peuple. L'apport de I'Islam, extra-
it de sa théorie originelle, est susceptible de concrétiser cet €lan, qui allie le spiri-
tuel et le temporel, au profit de toute I'humanité, dont une des bases du progrés
consiste dans la jouissance d'une vie ot le confort matériel s'allie a I'idéal.

La réalisation du bonheur de 'humanité et du bien-étre de 'homme, constitue e but



78 - Islamisation de la Connaissance

supréme d'un islamisme bien entendu, tel qu'il fut défini par le mouvement salafi,
grice a son efficience concréte et pragmatique. L'économie islamique doit assurer
aux citoyens une vie digne, confortable ¢t égale pour tous, sans considération de
~ confession, de race ou de coulenr. La misére, lignorance et la maladie sont les
fléaux que tout régime istamique doit s'ingénier & combattre, avec les moyens les

plus appropriés et les méthodes les plus modernes.



I'Arabe langue du Coran et de la Science - 79

L'ARABE, LANGUE DU CORAN
ET DE LA SCIENCE*

Apres quatre siccles de colonisation, aussi bien ottomane qu'occidentale, la langue
arabe - considérée, pourtant par d'éminents orientalistes comme un instrument,
grace auquel et a travers lequel la science a fait ses premiers pas an Moyen-Orient-
s'est sclérosée et figée. Dans notre Elan pour remettre cette 1angue sur la voie et la
remettre au niveau des langues de 1'Occident moderne, 1'effort soutenu jusqu'ici est
demeure inefficace. La langue arabe a derriere elle la profonde lacune des quatre
siecles révalus, en plus du vide laissé par un grand nombre de néologismes, dans
tous les domaines de la science et de la technique. Le B.P.A. propose une méthode
propre i résoudre ce probléme de communication.

L'évolution rapide des sciences et des techniques a fait surgir des problémes de ter-
minclogie, que méme des pays, parmi les plus développés, ont du mal & résoudre.

Ainsi la France, par exemple, malgré un vaste patrimoine linguistique aux riches
potentialités, et, malgré des dizaines d'organismes lexicographiques spécialisés,
n'arrive & combler que trés partiellement - et au prix d'efforts considérables - les
lacunes de son vocabulaire contemporain,

Des dix-huit mille concepts, élaborés avant les années 80 par les découvreurs de
I'¢re atomique, & peine la moitié sont exprimés par des mots tirés de la langue fran-
gaise.

On imagine, sans peine, ce qu'il en est d'autres pays européens et, plus encore, 3
quels problemes se heurtent les pays en voie de développement - en Afrique, en
Asie, en Amérique latine - et notamment le monde arabe qui, pourtant, par une ter-

{*} Etude publiée par la revue de LUNES.CO
Impact : science et socidd, vol 26, n°3



80 - I'Arabe langue du Coran et de la Science

minologie exhaustive, a marqué, de son empreinte, I'évolution technique et la scien-
ce expérimentale, tout le long du Moyen Age, ef, dans les débuts des Temps
Modernes.

Ce probléme linguistique, auquel est confronté le monde, en général, se pose avec
d'autant plus d'acuité, dans le secteur arabe, que celui-ci connait une multiplicité de
dialectes, qui aggravent les difficultés et écartent, parfois, toute possibilité d'adap-
tation et, surtout, d'unification linguistique, :

Qu'avons-nous, donc, fait pour sortir de cette impasse, qui devient de plus en plus
un labyrinthe, commun i tous les peuples, qu'ils soient développés ou en voie de
développement ? Les modalités d'adaptation lexicographique sont, de plus en plus,
fonction du potentiel réel des laboratoires et des chercheurs, dans chaque nation. La
langue nationale se présente comme un miroir ol se reflete l'effort de recherche et
d'élaboration, sur le plan des découvertes scientifiques. On peut se demander, dans
ce contexte, quelle est la solution mise en avant par le monde arabe, pour remédier
a cette grave lacune, ne serait-ce que particllement?

Les Arabes se sont, certes, penchés sur ce probleme, des le début du siécle, et ont
essayé d'enrichir leur langue d'une terminologie scientifique appropriée. Mais, cet
effort trés louable et fructueux n'émane, souvent, que d'initiatives isolées, se contre-
disant les unes les autres, et aboutissant, parfois, a une multiplicité de termes, pour
recouvrir nn méme concept qui, en francais ou en anglais, s'exprime par un mot
unique. Cette pluralité terminologique est de nature 2 engendrer la confusion, car le
temps n'est plus oil la profusion des synonymes était signe de richesse linguistique
et reflétait une qualité inhérente a la langue, en question. C'est pourquoi les acadé-
mies et les universités arabes, qui ceuvraient, jadis, individuellement, chacune dans
sa tour d'ivoire, visent aujourd'hui - dans une mesure encore restreinte et avec trop
de lenteur cependant - 4 coordonner leurs efforts, au sein d'une Fédération acadé-
mique. Appelée 4 jouer un réle capital, celle-ci doit, pour étre efficace, s'atteler, col-
lectivement, 4 son travail lexicographique, en cherchant a combler les lacunes, tout
en éliminant Jes doubles emplois et les contradictions, car la langue technique ne
peut souffrir la présence de termes vagues et imprécis.

Aussi, la tendance actuelle est-elle de coordonner, de maniere appropriée, le travail
des linguistes et des lexicographes, sous 1'égide de la Ligue des Etats arabes ou de
I'Organisation de la Ligue arabe pour I'éducation, la culture et 1a science (ALES-
CO). Une premitre initiative, lancée, dés 1960,  partir de 'Afrique du Nord, visait
a renforcer la tendance 2 I'unification, et & la mise & jour des néologismes arabes,
dans 1a langue technique. Lors d'une toumée entreprise, la méme année, au Proche-



I'Arabe langue du Coran et de la Science - 81

Orient, le roi Mohamed V se rendit compte du handicap qui fausserait notre évolu-
tion, tout imprégnée d'un pragmatisme moderne, si notre progrés technique, dans fe
contexte socio-économique, ne s'effectuait pas, sous le signe du génie arabe et 4 tra-
vers la langue du Coran, livre sacré de I'Tslam.

Un congrés d'arabisation a ét€ convoqué a Rabat, en 1961, avec la participation de
tous les Etats arabes et de Leur Ligue. Ce congrés avait pour but de coordonner les
efforts déployés par les pays arabes, en vue d'unifier la terminologie scientifique de
leur langue, tout en Ini assurant une mise 4 jour constante. C'est, 14, une tiche, aussi
grandiose qu'écrasante, une oeuvre rmagistrale dont la réalisation nécessite un poten-
tiel matériel et humam, de grande ampleur. Il s'agit de mettre en mouvement un
mécanisme vivant, en lui insufflant un esprit nouveaun, de maniére que l'apport des
arabisants et des arabophones se concrétise, de fagon harmonieuse. Une telle entre-
prise nécessite ure planification, & partir dun recensement précis de notre patri-
moine linguistique, méthodiguement et rationnellement inventorié, ordonné et clas-
sifié.

Ce travail considérable qui suppose la mise sur pied d'une infrastructure bien adap-
tée, a €t€ confié a4 un Bureau permanent d'arabisation (BPA), organisme interarabe,
si¢geant & Rabat, sous I'égide de Ja Ligue des Etats arabes. Jusqu'en 1967, un cer-
tain nombre de difficultés freinérent le rythme des initiatives et des réalisations de
ce Bureau qui, pendant plusieurs années, dut se contenter de moyens trés limités, en
personnel comme en équipement. Le responsable du BPA, d'abord secrétaire puis
directeur général du bureau, entreprit, alors, une série de tournées dans les Etats
arabes, en vue de les convaincre de la nécessité d'un tel organisme. C'est qu'a cette
époque, 1a plupart des pays arabes n'étatent pas persuadés - comme ils le sont tous
aujourd'hui - qu'une coordination était indispensable. En outre, des divergences,
d'ordre politique ou autres, avaient toujours, pour effet, de mettre en veilleuse les
rouages de cette coordinaticn, alors que le Maghreb arabe était de plus en plus
conscient du besoin, impérieux et pressant, de se dégager de I'engrenage dune fran-
cisation, qui risquait d'apparaitre comme une forme de néo-colonialisme.

Ce probléme de grande envergure s'aggravait, de jour en jour, avec la prolifération
des cadres formés, en marge de la langue arabe. Aussi, Ie BPA, malgré le peu de
moyens dont il disposait et le pen d'empressement et d'encouragement, dont il fiet
entouré, s'attacha, pieusement, a l'accomplissement de sa mission, suivant un plan
précis et rationnel. Apreés dix ans de labeur persévérant, ses efforts ont about: & la
publication d'une série de lexiques techniques trilingues (arabes, frangais, anglais},



82 - I’'Arabe langue du Coran et de la Science

€laborés a partir d'un répertoire linguistique cccidental et d'un dépouillement minu-
tieux des richesses lexicographigues de Ja langue arabe, notamment, dans le domai-
ne scientifique.

11 fallut, & cette fin, censtituer un fichier, comportant des centaines de milliers de
cartes, ¢Jassées alphabétiguement, puis ordonnées, selon diverses séries de spécia-
lisation ; ce fichier comprend un grand nombre de disctplines, se rapportant a tous
les cycles et degrés de l'enseignement, amnsi qu'a 'administration et aux services
spécialisés, 1l est, dés lors, possible d'entreprendre une émde comparée, sur la base
d'une documentation sfive ; la méthode se précise, et le but que nous nous sommes
proposés se présents, avec plus de clarté. Le Bureau d'arabisation devient rigoureux,
et méme pointilleux, dans la recherche de l'unité, de l'exhaustivité, et, surtout, de
l'etficacité. Ses lexiques doivent tendre, non seulement & &viter les doubles emplois
et les synonymies équivoques, mais, aussi, a combler un vide immense, en définis-
sant chaque terme technique arabe, appelé a exprimer un concept déterminé, ce
terme étant unique, comme il Fest, dans la plupart des langues de 1'Occident.

Nous avens procédé, par étapes, sans rien brusquer et, surtout, en ménageant les
susceptibilités qui, parfois, tendent & estomper P'apport culturel de la civilisation
moderne. Une premiére série de volumes a €té€ inventoriée, comportant les vocables,
sans illustration, ni définitions, avec un index en deux langues. L'adoption du terme
arabe ou arabisé est soumise a plusieurs conditions : simplicité, clarté, concordan-
ce avec son homologue anglais et francats, dans un contexte précis, qui ne souffre
aucunc ambiguité, ni lacune. Ce néologisme doit évequer les éléments essentiels du
concept qu'it exprime.

A ce stade, on peut se demander, dans quelle mesure, les nouveaux lexigues répon-
dent aux exigences modernes.

Le Bureau d'arabisation a-t-il réellement décelé 'origine de toutes les lacunes, de
tous les anachronismes de la langue arabe, aussi bien sur le plan interarabe qu'a
I'écheue universelle ? Une analyse autocritique rigoureuse peuvait seule dégager les
véritables sources de l'ankylose ¢t de la stagnation de notre langue, car, pendant
longlemps, le monde arabe s'est complu, dans 1'idée que sa langue était un instru-
ment de civilisation, un véhicule de la science, an point de rester aveugle sur les
carences et les lacunes que révélaient les besoins linguistiques de notre temps.

Au cours du congres d'arabisation réuni i Rabat, pour jeter les bases du nouvel orga



I’Arabe langue du Coran et de la Science - 83

nisme, des linguistes éminents tentérent de répondre, sérieusement et avec une tota-
le sincérité, & une série de questions, portant sur Fobjet méme de l'arabisation. Le
Maghreb arabe butait, alors, contre 1'inimaginable obstacle d'une francisation, qui
impregne et marque profondément toute [a superstructure de la soci€té maghrébine.,
De par sa situation excentrigue, au sein du monde arabe, seul le Maghreb état
conscient de 'ampleur et du danger de cet anachronisme. C'est vers I'Orient arabe
qu'il devait se tourner, car, 13, les ceuvres de fond et les ouvrages d'enseignement
étaient, effectivement, les manuels qui irradiaient, & travers la langue arabe, Ia pen-
sée scientifiqne moderne, dans les programmes d'un certain nombre d'institutions
scolaires privées maghrébines.

Pour coordonner et uniformiser cette terminologie scolaire, nous avons, donc, com-
mencé par dépouiller les termes usités dans le cycle primaire, en nous reférant aux
ouvrages agréés par les ministéres concernés. Le recensement effectué, A notre siége
central, est complété par un inventaire patallele, effectué dans chaque pays arabe,
et portant, notamment, sur les disciplines scientifiques du cycle primaire (calcul,
lecons de choses, etc...). L'Egypte elle-méme s'attela i cette tiche, avec tout le
potentiel dont elle disposait, en inventoriant, pendant toute une année, le vocabu-
laire de I'enseignement primaire. Nous procédions, en méme temps, au déponille-
ment des ouvrages scojaires homologués en France,

Les résultats furent assez voisins ( 7 000 a 8 000 termes), avec cette différence ahu-
rissante que, dans 'ouvrage frangais, chaque terme exprime une notion, unique, et,
bien définie dans son contenu et ses dimensions, alors que la nomenclature arabe
comporte nombre de synonymes, de dérivés et de variantes, tous représentant la
méme notion,

Le nombre de notions que renferme l'ouvrage frangais est, ainst, presque, deux fots,
plus élevé que celui de I'ouvrage arabe, la formation de I'enfant, 4 travers l'ouvrage
arabe, au Proche-Orient, est dong, au meins, deux fois moindre. Le cycle secondai-
e s'en ressent, dangereusement, ainsi que le niveau général de l'universite,

La recherche scientifique, dans le cycle supérieur arabe, serait sérieusement com-
promise, si les facultés et les écoles supérieures des pays arabes ne continuaient pas
a enseigner en frangais ou en anglais, et, surtout, a se référer 4 une documentation
bibliographique, dans les deux langues. L'Université syrienne d'Alep, aprés une ara-
bisation hitive, adopta I'anglais comme véhicule d'enseignement. L'étudiant orien-
tal, formé surtout en arabe, voit ses références diminuer, au fur et & mesure que sa
connaissance, en langues étrangéres, s'amenuise, car fa bibliographie scientifique en
langue arabe est trés réduite.



84 - I'Arabe langue du Coran et de Ja Science

Point n'est besoin de préciser que nous ne mettons pas en cause la langue arabe elle-
méme, car elle a donné, a travers les siecles, les preuves tangibles de son efficien-
ce et de ses virtualités. Le principal fautif, c'est le monde arabe lui-méme gui, sous
la pression de I''mpérialisime occidental, s'est disloqué en deux clans. Ceux-ci se
croient, certes, linguistiquement rapprochés, sinon unifiés, mais en fait, ils souffrent
de divergences gui résultent de différences radicales entre les diverses idéclogies et
tendances colonialistes, qui les ont imprégnés et qui, parfois, constituent autant d'ar-
ficles d'exportation, pour l'usage exclusif de la consommation indigéne. 11 suftit,
pour s'en rendre compte, de comparer le lexique technique élaboré par 1'Université
de Damas a cclui de I'Académie du Caire : création systématique de néologismes
chez I'une, "arabisation” (¢'est-a-dire simple adaptation formelle du terme étranger),
chez l'autre; parfois, manque d'exhaustivité et de concordance, chez les denx.

I'esprit scientifique en souffre, donc, doublement : d'une part, absence de précision,
souvent signalée, d'autre part, pluralité terminologique. Pour concrétiser et illustrer
fe caractere artificiel de certaines divergences, entre les deux secteurs du monde
arabe, on peut citer, entre autres, les différences entre les programmes des Francais
et ceux Brianniques, qui avaient participé, respectivement, i l'édification du
Maghreb et du Machrek arabes; chacun des deux secteurs arabes croit défendre sa
thése propre, édifiée sur ses options propres, alors que celle-ci constitue, en fait, une
des séquelles d'un colonialisme périmé. La langue arabe est, en effet, le substrat
gssentiel de notre unité, son support intellectuel capital, le ressort vital de tout élan,
qui deit animer F'évolution moderne de la nation arabe, Tous les autres éléments de
ce processus n'en sont que les corollaires. D'un examen autocritique, fait par le
monde arabe, a partir des preblemes réels que nous affrontons, chaque jour, dans
nos rapports les uns avec les autres, doit se dégager le caractére technique fonda-
mental du compiexe, dont nous avons vaguement défini les contours, sous une
oplique purement passionnelle.

Le probleme a, partout, des dimensions d'ordre techmique dont nous saisissons, 3
peing, la portée et Fampleur, dans le chaos des révolutions socio-économiques et des
contrecoups politico-militaires. Depuis plus de deux décennies, les questions ayant
trait & l'arabisation, ne suscitent, guére, l'attention (u'elles méritent. Chaque pays oun
groupe régional, surtout au Maghreb, s'enlise, de plus en plus, dans des imbroglios
que les solutions partielles et marginales ne sont pas susceptibles d'éclairer. Des
congres d'arabisation improvisés nie peuvent constituer la base rationnelle d'un plan
de longue halcine, dans le cadre de la lingnistique moderne. Ce qui nous fait cruel-
lement défaut, par suite d'une carence, d l'échelle régionale, c'est la coordination des



I’Arabe langue du Coran et de la Science - 85

travaux, qui est pourtant la plateforme de départ, indispensable & toute planification.
L'idéal, déja réalisé par les imitiatives syriennes, sur le plan de |'arabisation, souffre
d'un manque d'agencement interne.

Il faut essayer d'aborder les problemes, avec objectivité, avec courage, et avec un
esprit éminemment scientifique. Gardons-nous de faire supporter systématiquement
au colonialisme les conséquences désastreuses de notre dilettentisme et de notre
défaitisme.

Limpérialisme est un mal en soi, ce que le colenisateur lui-méme ne cherche pas a
confester, [l reste qu'a nous autres, Nord-Africains, pour ne parler que du Maghreb
arabe, la culture francaise, qui s'est imposée au dépens de notre propre culture, nous
a apporté l'esprit de clarté et de précision. Notre désir de porter la langue arabe au
niveau des langues modemnes, nous a amenés A tirer parti des données du probleme,
telles qu'elles se présentent en Occident et des solutions préconisées par des langues
occidentales, comme le francais, ou par des langues orientales devenues instru-
ments régionaux véhiculaires de science et de techanique, tels le chinois ou le japo-
nais. Nous avons élaboré nos lexiques, de maniére rationnelle, en les adaptant stric-
tement aux besoind de la technique. La terminologie scientifique sarabise, 3 un
rythme, et selon un processus correspondant aux nécessités de notre époque. Elle
tend vers la précision, la clarté et I'exhaustivité,

Pour ce faire, le Bureau d'arabisation a amplifié, considérablement, certains
lexiques en usage au Proche-Orient, & partir de notions dont la gamme ne cesse de
s'étendre. Chaque lexique que nous entreprenons est caractérisé par l'unité de I'ex-
pression, la simplicité du vocable et une adaptation qui tient compte de l'acception
scientifique, universellement admise. Nos cinquante lexiques, montrent bien I'am-
pleur et I'importance des étapes parcourues, et de celles qui nous restent & parcou-
rir, pour faire de la Jangue du Coran une langue de science et de technologie, répen-
dant aux données et aux dimensions de I'tre nucléaire.

Sans doute, [a langue arabe est-elle devenue une langue de travail aux Nations-
Unies, mais ne nous leurrons point : ce pas en avant est, surtout, I'expression d'un
choix politique que le Tiers-monde a fait, & partir d'options floues et mal assurées,
Notre langue a, certes, fait ses preuves, au Moyen-Age; et d'éminents orientalistes
dignes de crédit, comme Louis Massignon, considérent qu'elle a été I'instrument des
communications internationales, dans le passé, qu'elle sera le véhicule de la paix
universelle, dans le futur, a 'échelle mondiale, et qu'elle doit s'imposer, par sa



B6 - I'Arabe langue du Coran et de la Science

valeur intrinséque, dans le concert des nations. Mais, le probléme n'est pas, pour
autant, mémy o cment résolu; il ne s'agit que des premiers pas, dans 'oeuvre
de remise en état, qui doit nous engager dans une voie plus stire, avec les moyens
appropriés et, surtout, avec le concours, cette fois-ci, de tous les pays arabes.

Cette conscience interarabe, cette foi scientifiquement €tayée, sont, i travers notre
langue, le sir garant de I'efficience de notre oeuvre, qui est celle de toute la Nation
arabe. L'unification de la terminologie est, donc, une étape dans le processus d'évo-
lution de la langue arabe; elle doit s'accompagner de l'unification des programmes
et des moyens de recherche universitaire.? L'universalité de la science, 1a nécessité
de se maintenir, constamment, au niveau technique des progres scientifiques et d'as-
surer, 4 'échelle mondiale, des échanges fructueux, sont autant de critéres 3 prendre
en considération, dans 1'élaboration de la terminologie moderne arabe.



La langue Arabe dans ses Rapports entre 'Amérique et le Maghreb - 87

LA LANGUE ARABE DANS
SES RAPPORTS ENTRE L'AMERIQUE
ET LE MAGHREB

Les rapports des Arabes, en général, et des Maghrébins, en particulier, avec le
Continent Américain, n'ont pas résulté de la découverte, vers la fin du XVe sigcle
de l'ére chrétienne, de cette partic du globe, appelée, depuis lors, "Nouveau
Monde" ; mais leur origine, bien plus ancienne dans l'histoire, remonte & une
époque, antérieure 4 la naissance de Jésus-Christ.

En effet, les Phéniciens, Arabes d'origine chananéenne, installés en Afrique du
Nord, se transportérent, aprés la destruction de Carthage par Scipion 1'Africain, en
I'an 146 avant J.C., vers des régions, en bordure de I'Océan Atlantique d'on, trois
ans plus tard, aprés avoir accompli un certain nombre de périples, finirent par
atteindre I'Amérique du Sud, ol ils fondérent des comptoirs. Ces derniers furent
créés, peu apres la date ci-dessus mentionnée, comme le prouvent des objets déter-
rés, notamment le marbre découvert par un docteur brésilien (1}, et, sur lequel avait
été gravée la date 125 avant J.C., c'est-a-dire, apres Foccupation de Carthage par les
Romains. Les inscriptions gravées sur le marbre avaient €té rédigées en langue
punique, dans laquelle on trouve des dizaines de vocables et expressions, dont |‘as-
pect dénote une origine arabe qui, malgré fa déformation des mots, n'échappe méme
pas aux profanes, ignorant la linguistique et les régles de la dérivation.

1) I1 en est question dans son Hvre intim]é "Anthropologic” {tome 13 Yeir aussi Ia revee "Tagwime al Mansour™{puméio fraru en
1343 d Thégire}, dans laquelle le Professew Tawfiq Al Madsani a publié, avec une héliogravure sur marbre, Une ifitéressante éude
sur la découvente du Brésil par les Phénimiens. Voir, cncore, I'ouvrage en espapnol sur lo thtme "Amivée des Phéniciens en
Colombiz”, par Torahim Hajar, paru en Arpentine 4 Buenos- Aires (d'aprds la tevue " Al Mafirifa”, o0°10, publiée & Damas).

Autres références -

a) - Américan B.C, by Prof. Barry Tell {1977)

b) - The came Before Colombus @ Afticans in the New World by Prof, Ivan Van Senima { ]9??} Rutgers University Prof. Tell -
Harvard Universily.

¢} - Africa and the Discovery of Amenca (3 volumes) by Prof. Lea Vincer (7} or Weiner {1923).

) - Cauver, les Berbéres en Amérique, Alger 1930,



88 - La langue Arabe dans ses Rapports entre I'’Amérique et le Maghreb

C'est un fait notoire gue la langue punique s'est imposée, par suite de ['extension de
ia civilisation phénicienne, a partir de la ville de Carthage, le long du littoral nord-
africain, en Méditerranée occidentale. Elle devint, ensuite pregressivement, la base
des dialectes locaux, c'est-a-dire berbéres, qui avaient eux-mémes été influencés par
I'tmmigration des Yémeénites, venus de Himiar (Royaume Himiarite) et dont les tri-
bus des Masmouda, Sanhaja et, Kétama s'étaient installées, successivement et res-
pectivement, dans le Grand Adas, le Moyen Atlas et sur les plaines (3).

Cette mérae langue se mit i pénétrer, profondément, au Maroc vers 1'an 480 av. 1.C.,
alors que certains de ses éléments y avatent déja pénétré, depuis 1101 av. J.C., date
de la fondation de la ville phénicienne de Lixus (4).

Selon les assertions de l'évéque Saint-Augustin, la pénétration du punique, dans la
campagne marocaine, se poursuivit jusqu'a la conquéte musulmane, alors que la
langue romaine perdit toute trace, avec la disparition de la civilisation latine, qui
avait évolué (au Maroc), dans un cadre restreint, comprenant, d'une part, l'espace
tniangulaire compris entre Tanger, Volubilis et Chellah, d'autre part, 1a série des cités
romaines construites sur le littoral de I'Océan Atlantique (5).

A propos de I'Amérique, Averroés, médecin philosophe, mort en 1189 (595 de 1'hé-
gire), fut le premier & parler, dans fa Cour des Almohades, & Marrakech, du
Nouveau Continent, et son entretien fut, a l'origine de l'idée de l'existence d'une
terre, située au-dela de I'Atlantique. Christophe Colomb, -lui-méme, (6) reconnut

1) Nore regretté armi, le prand érudii Mohammoed Molhtar Soussi, auteur dune étode cemparge inédite, réalisa un bilan, d'aprés
lequel le nombre de vocables berbéres étymologiguement arabes, dépasse 5000, dont la plupart existent depuis I'époque antéisla-
migue, . {voir nore cuvrage écrit en arabe "Evolution de la pensée et de la langue dans fe Maroc moderne, Edition do Caire 1969
p. 26). réédité 3 Beyrouth, Imp. Dar Al-gharb Allslimi, 1983,

3) Ibn Khaldoun, d'apres Ibn Hazm, n'élait pas d'aceord sur Forigine orabe de ces tribus, en dépit de I'unanimité des généalogistes
arabes. Cette dénéganion &tait basée sur le fait que les storiens d'Egypte n'auraient pas mentionné le passape des Himiarites par le
Drelta du Nil, Cet argument est non fonds, parce que le passage le plus court, pour aller av Maghreb, était (pour les Himinarites) celui
praniqué & twavers la Mer Rouge, vers le Sahara méndional, Tt fut fréquemment uilisé josqu’aw TMle sigcle, d'aprés Hassan Ben
Meohammed Al-Ouezzan, conpu sous le nom de Léon FAfricain, qui accompagna une caravane, sur c& méme chemin.

Draillewss, il existe entre le Y émen et le Maroe des reszemblances frappanies, notamment dans les domaines de 13 musique, la danse,
Tarchitecture, el, au point de voe de I'accent ; des preuves en ont été fournies par un groupe folklarique, vene d'Oman au Maroe ;
et la similitude entre les deux pays a ét8 misc en relief par historien allemand Helfritz, dans son ouvrage “"Le pays sans ombre”,
4 Sityée prés de Larache, ce fut sur ses mines que Yoo construisit une ville musalmane do nom de "Tichmés™ (voir notee Tivre
"L'Art Magheébin®, éerdi en arabe 2 en Frangais).

%) La colonie romaine vivait dans ces cités, sans contact avec la sociélé "berbéro-phénicienne”, dans laguelie ces deux £léments
s'entendaient, parfaitement, ce qui facilita, apras la conquéte musulmane, l'expansion de la langue dy Coran, grice i leur parler voi-
sin delle ef qui s'était répandu dans ke pays, plusieurs stéeles avant I.C. (cf. "Les sideles obscurs du Maghreb” par Gautier et
*Moeurs et Couturnes des Mysiplmans” par Surdoen) ..

&) Ernest Renan a rapponté ce fait, dans son ouvrage "Averrods el Faverroisme” (Paris 19273),

Ihn Al-Wardi menttonna, dans son livee de péographies, lexistence, bien au-iela des Canaries, d'autres Dles immenses, faisant, ainsi,
allusion au "Noaveae Monde”, conume Tatteste sa description. Cet autear, qui vEcut au XTVe sigcle, c.h.d. plus de 100 ans avant
Chiistophe Colomb, atnira {'altention sur le fait qu'lbn Arabi avait souligné lexistence, & I'Ouest de 'Ocfan Atlantique, de contrées
peupiées d'étres humains, aves une civilisation propre. Ce dernier avait vécu, trois siecles avant Christophe Colomb. Pour ce qui
est d'Al Fspahant, auteur de "Masalik al Absar”, 'un de ses disciples it mendon, d'aprés lud, 150 ans avant Chr. Colomb, de I'exis-
tence probatle d'une terre an-dela de I'Atlantique. Al Ispahani mourut en 1348 (740 de Thégire).



La langue Arabe dans ses Rapporis entre ’Amérique et le Maghreb - 89

qu'il ne s'était rendu compte de cette existence, qu'aprés avoir lu le manuscrit de la
traduction latine de l'ouvrage intitulé "Al Koullyat", traité de médecine d'Averroes
(traduit en latin, sous le titre de "Colliget").

Il faut noter, aussi, que la revue américaine "News-Week" (7) a affirmé que les
Arabes étaient partis d'Anfa (I'actuelle ville de Casablanca}, avant 1'an 1100 de P'are
chrétienne (494 de I'hégire), c'est-a-dire, presque quatre siécles avant Christophe
Colomb - et qu'ils avaient mouillé, en plusieurs endroits, devant la céte américaine.

Quant au Chénf Al Idrissi, il nous parle, dans sa "Nouzha", des "Jfeunes Téméraires"
(Alfitiat almogharrarine) qui, partis du port de Safi, se sont aventurés, au large de
I'Océan Attantique, pour aboutir & des iles lointaines. Iis s'étaient délerminés a agir
de la sorte, aprés avoir eu vent des nouvelles, répandues alors, surtout en
Andalousie, a propos de l'existence, & 'ouest de I'Atlantique, d'un archipel aux fles
serrées et, au-dela duquel, se trouve une vaste étendue de terre.

La découverte du Nouveau Monde, vers la fin du XVe siécle de l'ere chrétienne,
coincida avec la fin de I'existence arabe en Andalousie et |'aspiration des Espagnols
a une double expansion en Amérique et sur les ctes marocaines, pour y poursuivre
leur campagne, conmue sous le nom (recondguista). |

I ressort des textes historiques que les Andalous, chassés de la péninsule ibérique,
musubmans et juifs, n'allérent s'établir que dans les pays arabes, qui s'étendent sur
le littoral méditerranéen, de sorte qu'il est difficile de leur trouver sur le Continent
Américatn, une forte trace remontant a cette période, pendant laquelle des
Espagnols les traquaient pour les massacrer et les chasser, quoique certaines sources
attestent une faible émigration andalouse en Amérique, au XVIe siécle. Les
Andalous ne pouvaient, donc, faire autrement que d'aller se répandre au Maroc et
dans les pays musulmans, faisant, alors, partie de F'Empire othoman, surtout aprés
Fentrée de Soliman II le Magnifique au Golfe Arabique, en 1540 (947 de I'hégire)
et aprés l'attaque déclenchée par les Portugais, qui furent mis en déroute par le
Maroc, en 1578 (986 de 'hégire) & Oued El Makhazine, événement connu sous le
nom de "Bataille des Trois Rois".

Les Espagnols furent, donc, seuls a émigrer en Amérique du Sud, au moment o
Francais ¢t Anglais se joignirent, sur la partie septentrionale du Continent. Les pre-
miers transférerent vers le Nouveau Monde la civilisation andalouse, avec ses
empreintes arabes, et plus particuliérement, la terminologie 4 laquelle elle devait sa

) Numéro d'Avril 1966,



90 - La langue Arabe dans ses Rapports entre I'Amérigque et le Maghreb

cristallisation. La langue arabe a tellement marqué 'aspect particulier de cette civi-
hsation, avant et aprés sa nouvelle adaptation, que ses vestiges ont persisté, jusque
vers la fin du siécle dernier. |

D'apres les estimations de certains chercheurs, les mots arabes empruntés par la
langue espagnole ont atteint le quart du contenu dn dictionnaire espagnol, alors que
ceux empruntés par le portugais sont an nombre de 3000. |

Le pere Bastita, né 3 Damas de parents arabes, composa, en 1789, un lexique de 160
pages, dans lequel il recueillit les mots empruntés a 'arabe par le portugais, tandis
que Dozy et Engleman furent les auteurs d'un dictionnaire des mots espagnols et
portugais d'origine arabe. Il existe, en outre, dans la bibliothéque de I'Escurial, des
lexiques arabe-grec, arabe-latin, arabe-espagnol, composés par des auteurs musul-
mans. Le Maroc avait, i aussi, exercé dans une certaine mesure, et dans ce méme
domaine de la lexicographie, une influence sur I'Andalousie, durant trois siécles
environ.

Quant aux Portugais qui vécuremt au Maroc, Chavrebiere mentionna, dans son
ouvrage sur l'histoire du Maroc (p. 273), que leur colonie, installée dans ce pays,
pendant le XVTe siécle, correspondait en un arabe plein d'expressions marocaines et
écrit en caractéres arabes. Dozy a rapporté, d'aprés un autre auteur, que {'arabe
demeura comme langue véhiculaire de la culture et de la pensée, en Espagne, jus-
gu'en 1570. Dans la province de Valence, certains villages espagnols ont fait de
l'arabe leur propre langue, jusqu'au début du XiXe siecle. Un professeur de
I'Université de Madnd collectionna 1151 contrats de vente, rédigés en arabe, en les
considérant comme modeles des contrats que les Espagnols utilisaient en
Andalouste (8).

Les Portugais, qui vivaient au Maroc, pendant le XVIle siécle, et, dont certains
accrurent I'émigration portugaise vers I'Amérique en y participant, étaient tellement
influencés par la langue arabe que leurs correspondances et leurs dialogues étaient
exprimés, en un idiome dans lequel abondaient les marocanismes, et que leur écri-
ture £tait faite en caractéres arabes.

Par ailleurs, e Maroc put acquérir, depuis la fin du XVle siecle (Xe de 1'hégire), une

%) Voir notre cuvtage "Evolution de la pensée et de ia langoe dans l¢ Maroe modeme” (p.p. 174-179), Les Pornogais, dit-on, qui
onl quitté "AlBria”, c.a.d. 1a ville d'Al-Jadida, allérent au Brésil ol ils fondérent une vitle qu'ils appelérent "La oouvelle Mazagan”
de I'ancien nom “Manzaghan”, FAT-Jadida,

Lz nom du "Brésil” aurait probablement pour origine celui de ia tobo berbére "Bani Borzow!™ dont les membres s'appelaient
"Barazila" (phuriel), ces dernicrs ayant émigré au X° sigcle, aprés 1.C. en Andalousie, puis, de 12 .en Amérique do Sud, & I'dpoque
des Roitelets andalous.



La langue Arabe dans ses Rapports entre I’Amérique et le Maghreb - 91

renomimée qui prit de I'ampleur en Europe, et particulierement en Angleterre, aprés
sa victoire dans la bataille de Oued El Makhazine, ce qui poussa la Grande-
Bretagne a rechercher I'amiti€ du Sultan Ahmed El Mansour As-Saddi, et 3 lui pro-
poser une occupation commune du dominion de 1'Inde, ainsi que sa participation
dans la fameuse aventure du "Prince Antonio”.

Cette renommée fut telle que l'on se représentait, avec émerveillenient, les Africains
vivant au Maroc et dans son Sahara. Il en résulta que certains grands penseurs furent
amenés i en faire l'apologie, comme Shakespeare, dans "Othello” {nom d'un héros
marocain), une de ses derniéres pieces thédtrales, composée en 1604.

Des faits mquiétants, sur le plan patriotigue, avaient, alors, profondément troublé
les Anglais dans leurs dmes, de méme que les fautes politiques commises par les
dirigeants de leur pays s'étaient aggravées, notamment & la fin du régne d'Elisabeth,
morte en 1603, aprés avoir encouragé I'occupation de la Virginie, 1'un des Etats-
Unis d"Amérique,

Pendant la période d'occupation de Tanger par I'Angleterre, les rapports de celle-ci
avec le Maroc finirent par devenir trés importants; mais elle fut contrainte, sous les
- pressions de Moulay Ismail, & évacuer cette zone, pour aller occuper Gibraltar, en
1705 (1117 de I'hégire), bien qu' elle ait été, durant une quarantaine d'années, 2 la
téte des pays qui avaient des échanges économiques avec le Maroc, depuis la rup-
ture des relations franco-marocaines.

Ptus tard, le Sultan Sidi Mohammed Ben Abdallah, petit-fils de Moulay Tsmail,
poursuivit la politique extirieure du Maroc, en lui donmant un caractére
International nouveau, qui {ut considéré comme une initiative appréciable dans le
droit contemporain (9}, Ses rapports avec I'étranger dépassérent les relations tradi-
tionnelles, en s'étendant vers les Etats Scandinaves, I'Angleterre et les Etats-Unis
(devenus depuis peu indépendants). Ce sultan du Maroc, Moulay Mohammed Ben
Abdallah, avait été le premier A encourager le mouvement de libération américaine,
en reconnaissant, avant tous les autres Etats, I'indépendance des Etats-Unis, avec
lesquels il conclut, quelques années avant sa mort, un accord commercial et mariti-
me, pour une durée de 50 ans. Cet accord, daté du 16 Juillet 1786, fut renouvelé en
1836.

2} Sujet irds largement trairé par Jacgues Caillé dans sen ouviape "Tes Accords internationaux de Sultan Sidi Mohammed Ben
Abdallah” {1757-1700) L'Auteur a affirmé que ce souverain devanga les Qceidentaux, en ce qui concerne certains principes du
Droit Inmemational et I'élaboration de nouvelles lods, 'ensemble étant devenu au XXe siécle, pne base pour les Relations entre fes
Nations.



92 - La langue Arabe dans ses Rapporis entre I’ Amérique et le Maghreb

Un fait certain, en ce qui concerne les émigrations des juifs en Amérique, est
qu'elles se poursuivirent, mais, individuellement, apres le refoulement général de
I'Andalousie. Ce fait évoque I'exode de familles entiéres juives qui, depuis 1'indé-
pendance du Maroc et la fondation du petit Etat d'Israél, émigrérent an Canada et
aux U.S.A., pays dans lesquels elles conservent, jusqu'a présent, leurs coutumes
marocaines et font encore usage de notre arabe dialectal, au sein de leur foyer.

La langue arabe avait, a travers les époques, exercé, par l'intermédiaire de sa forme
dialectale marocaine et andalouse, une grande influence pour I'hébren qui se mit a
prendre de l'extension en Europe et en Amérique, tout en gardant ses emprunts
marocains ; car les penseurs juifs, commentateurs du Talmud, ne pouvaient com-
prendre une bonne partie de ses textes qu'a l'aide de la langue arabe. Il ne nous
parait guére possible de confirmer ce point de vue, sans évoquer I'évolution d'un tel
enrichissement terminologique, depuis la conquéte musulmane, jusqu'a nos jours.
Si, comme l'affirme le grand professeur regretté Abbés Mahmoud Al-Aggéb, le
nabathéen et I'hébren comptaient parmi les anciens dialectes des Arabes, il est aussi
certain que les Israélites enrichirent, aprés P'apparition de 1Tslam, de nombreuses
données hébraiques avec des éléments spécifiquement arabes.

Le fait est connu que des éléments juifs sont entrés au Maroc accompagnés de ber-
beres, venus de Palestine. Quelques siécles, plus tard, lorsque le refoulement des
juifs de la péninsule arabique eut pris fin, aprés la bataille du Khaibar, un certain
nombre d'entre eux s'adjoignirent a I'armée arabe conquérante qui, sous le com-
mandement de Tariq Thn Zyad, (10), marcha sur ' Andalousie.

Ils gardaient, sous le régne des Idrissides, la nostalgie de leur pays d'origine, en
Orient, et firent montre de leur attachement, en tant que sujets, aux Abbassides.
L'adoption de cetie attitude n'était, en réalité, qu'un moyen d'affaiblissement, encou-
ragé par Bagdad, i l'encontre de la dynastie musulmane naissante au Maroc.
Cependant, malgré ce comportement, les juifs continuérent a jouir, durant deux
sidcles (11), de la protection des Idrissides, depuis I'accession au tréne marocain de
Moulay Idriss II, en I'an 188 de I'hégire, date, a partir de laquelle, ils avaient afflue,
en venant de kairouan, d'Egypte, de Babylone et de Perse, pour s'installer, surtout,
a Fes.

Or, un mouvement de la pensée talmudique, qui avait pris naissance a kairovan, ne
tarda pas & prospérer dans cette ville, sous les Almoravides et les Almohades.

103 Totédano dans son émde "Ner Hamarp”™
113 Ainsi que cela a &té reconnu par le grand rabbin d'Alger Maurice Eisenbeth,



La langue Arabe dans ses Rapports entre ’Ameérigue et le Maghreb - 83

Pourtant, le mouvement d'épuration, entrepris par Mehdi Ibn Toumert et ses suc-
cesseurs, engloba également musalmans et juifs, & 'exception de la colonie israéli-
te de Tanger, a laquelle 'occasion de participer aux intrigues almoravides n’avait pas
été donnée, ce qui prouve que les mesures répressives prises par les Almohades
avalent un caractére purement politique, mais, nuliement religieux ou racistes.

Moise Maimonide, auteur du "Guide des Egarés”, vint s'instﬁller a Fes (12) qui
devint, d'aprés AL Bekri (13), la plus peuplée de juifs, parmi les localités maro-
caines et, en méme temps, un centre de répartition d'ol ils allaient, partout ailleurs.

Les juifs avaient fait usage de l'arabe, pour écrire et parler, depuis le Ille siecle de
I'hégire, dans toute 'Afrique du Nord (14). A Fes, le "Traité de Grammaire” de
Sibawaih devint leur source d'inspiration, pour la rénovation de la grammaire
hébraique, depuis le [Ve sigcle (13).

A cette méme époque, de nombreux fuifs brillérent par leur savoir, en Andalousie
et au Maroc. Tls eurent le mérite de faire renaitre la langue hébraique ainsi que les
¢tudes talomdiques, et de contribuer au renforcement du mouvement scientifique,
en se servant de l'arabe, comme langue véhiculaire. Vers l'an 960 de l'ere chrétien-
ne, un homme de science juif andalou nommé Mounahim ben Saroug composa un
fameux "Mahbart”, qui permit 1'émde de la langue de I'Ancien Testament, tandis
qu'un autre juif savant de Fes, Donach Ben Labrit, prit l'initiative de suggérer une
idée audacieuse : a savoir qu'il fallait, nécessairement, recourir a la langue arabe
pour comprendre la terminologie de ce Livre Sacré. A ce propos, il donna, a titre
d'exemples, environ deux cents mots hébreux dont les savants talmudistes n'an-
raient pu en saisir le sens, sans leur recours a la langue arabe.

Il se produisit & Fés, depuis cette époque, un conflit entre partisans et adversaires de
l'arabisation de I'hébreu. C'est alors, ¢'est-a~-dire au début du Xle sigcle de 1'ere chré-
tienne, qu'Abou Zakaria Yahia Ibn Daoud Hayouj de Fes partit a Cordoue, dans le
but de tirer avantage des points de vue de Mounahim précité. Ayant été le promo-
teur du mouvement, visant & la renaissance du patrimoine hébreu, i1l fut, dit-on, le
premier fondateur de la philologie hébraique. Abou Al Walid Merouan Ibn Jonah
de Cordoue, né dans la premiére moitié du XIe siécle, fut 'auteur de I'ouvrage inti-

12) I ¥ habita dans une maizon connue sous le nom de "Dar Al-Magana”, selon un documnent juit remontant au XVe sigcle et
retrouvé i Fas {Chronique Semach p, §3%

133 Dans som livee inlilolé "Al-masdlik wal-mamdlik (p. 115

14} Histoire du Maroe par Godard (1. T p. 455

I 5) Magsignon @ "Erude et Conférences” - Congrés de I'Académie de langue arabe du Caire (1959-1960) (p. 218,



94 - La langue Arabe dans ses Rapports entre I'Amérique et le Maghreb

tulé "Rapprochement et facilitation". Dans un autre ouvrage portant le titre
"Alloumah”, 1 traita les régles de 'hebreu. Quant a son "Livre des Origines”, il en
réalisa V'élaboration, grice au recours 4 des sources arabes, entre autres : "Les
Particularités” d'Ibn Jinny, ouvrage relatif a la philosophie éthymologigue et 4 la
dérivation Hnguistique basée sur le bon sens.

Parmi les traces de la langue arabe, contenu dans I'hebreu, il v a celles issues des
observations émises par Yahouda Ibn Tboun, comme, par exemple, l'expression
"Fafham" (qui signifte comprends donc), par lagnelle on prit I'habitude de terminer
certaines correspondances et certains ouvrages, écrits en langne hébraique. D'autres
exemples sont des arabismes tels que "Moutafalsifim” (déformation du mot "mou-
tafalsifine”, qui signifie "adeptes de la philosophie™) et "Moutakallimine™ (qui
signifie "théologiens” et parfois "dialecticiens”).

Les premiers auteurs d'ouvrages, dans lesquels furent trattées les régles de la philo-
logie hébraique étaient, peut-&tre, des juifs irakiens, tandis que le premier élabora-
teur dun dictionnaire hébreu fut le grand rabbin égyptien Saadia Al Fayoumi (892-
942 aprés J.C.} (16). Quant A Yahia Ibn Qoreich, auteur d'un livre intitulé
"Philologie comparée”, il attira (lui aussi) I'attention des juifs nord-africains, sur la
nécessité de s'intéresser, davantage, a l'arabe, pour rnieux saisir les mysteres de 1'hé-
breu et de la langue de I'Ancien Testament, Tt composa, encore, un dictionnaire
hébren, qui ne nous parvint pas, tandis que son contemporain David Ibn Ibrahim Al
Fasst, en élabora un autre, sous le méme titre "Ajroun” et d'une valeur égale, mais
en le complétant par une explication en arabe, pour chaque terme hébreu.

Toutefois, Yahouda Ibn Qoreich étayait son oeuvre par des citations tirées de la poé-
sie arabe (17), & 'instar d'Ibn Jonah et de ses successeurs, suivant, ainsi, le procédé
des philologues et grammairiens arabes.

D'autre part, Alharizi, en imitant les "Séances d'Athariri”, introduisit, dans la hitté-
rature hébraique un art nouveau, inconnu jusqu'alors chez les hébreux. Il en fut, de
méme, en ce qui concerne la composition d'un "recueil de proverbes”.

Par ailleurs, des membres appartenant & fa famille Thoun traduisirent en hébren un
grand nombre d'cuvrages arabes de philosophie, de médecine, de mathématiques et
de contes populaires. Quant a Isaac, fils de Jacob Alkohen, surnommé "Alfassi”, né
en 1013 (404 de 'hégire) 4 Kalaat Ben Ahmed, prés de Fés (mort & Wassina (prés

16 Abou Said Iba Youssoul, considéné comme ayant £1€ | promoveur dé la philosophic juive du Moven-Age, Il fur l'auteur dune
teaduction en acabe de 'Ancien Testament et perleciionra la loi hébraique relative au droit d’hémtage, en sinspirant de Ja Jégisla-
tion islanzigue.

171 "Conférences sur 1a littéramre hibraique” par le Docieur Hassanein Al (Edition de la Ligue Arabe. 1963, p. 147}



La langue Arabe dans ses Rapports enire 'Amérique et le Maghreb - 95

de Grenade), en Andalousie, en 1103 (497 de 'hégire), il fut Vauteur d'un commen-
taire du Taimud en 20 volumes,

Cet ouvrage est considéré, jusqu'a présent, comme étant, parmi les plus imporiants
traités de législation talmudique. L'oeuvre d'"Alfassi” comprend, encore, trois cent-
vingt "fetwas” (interprétations de questions juridiques), rédigées entifrement en
arabe. Il fonda en outre, en 1089 & Wassina, un Instittt de Hantes Etndes talmu-
diques qui fut fréquenté par des étudiants venant de toutes parts.

De nombreux juifs ayant afflué au Maroc, apres avoir échappé aux inguisiteurs
chrétiens d'Andalousie, renforcérent le mouvement de la pensée hébraique et tal-
mudique. Ils furent, ensuite, rejoints par d'autres corehgionnaires chassés, tour a
tour, de I'Ttalie en 1242, de I'Angleterre en 1290, de 1a Hollande en 1350 et du Midi
de Ia France en 1395, en plus des réfugiés, victimes de l'exil général qui provoqua,
plus tard, ['exode vers le Maroc d'autres groupes venus de France et d'Angleterre en
1403, d’Espagne en 1492 et du Portugal en 1496.

Des colonies juives se répandirent sur les plaines, les montagnes et dans le Sahara
du Maroc, tandis que des familles entiéres vennes d'Andalousie allérent s'installer
dans la région de Debdou, au sud-ouest d'Oujda.

A Fes, le commerce et 'enseignement talmudique s'amplifierent. Les juifs du Maroc
continuérent A étudier et A écrire en arabe, a l'instar de ceux de FAndalousie,
comme, par exemple Yahouda Ibn Nissem Ibn-Malka, philosophe marocain qui
acheva, en 1363, la composition en arabe de son ouvrage intitulé "Ouns al Gharib
(18). Un deuxigme exemple i citer, 4 ce propos, est celui qut fut le chef des ensei-
gnements dispensés a Fes, khallouf Al-Maghili, chez qui descendit Abou Abdallah
Al Abili, un des maitres d'Tbn khaldoun, avant d'aller & Marrakech, pour rendre visi-
te 4 Ibn Al Banna (19).

Ce sont, 13, des faits évocateurs qui mettent en relief : d'abord I''/mportante contri-
bution des écoles juives du Marcc au déveleppement des sciences, en général, et des
études talmudiques, en particalier, grice, surtout, a Y'usage de Varabe, comme
langue véhiculaire ; ensuite, I'enrichissement de 'hébreu par des terimes et des regles
d'origine arabe. D'ailleurs, le parler juif est encore, jusqu'a présent, dans les centres
urbains et mraux, ce méme arabe qui a subi les déformations du langage vulgaire,
ainsi que cela se manifeste, clairement, dans un texte rédigé, peu avant le milieu du

L8) Hesperis (1952, p.p. 402-438). L'an 1365 de Vere chedticnne comespond 4 5125 de l'ére judsique.
19) "Tabaqgdit Ach-Chadrani” (Tome 1l p, 215)
"Le Hvre des Canfpories”. par Chadrnd.



96 - Lalangue Arabe dans ses Rapporis entre I’Amérique et e Maghreb

XXe siecle (20), par des juifs de Missour, localité située sur la Moulouya, au Sahara
marocain et qui débute comme suit : "Ce roi appelé Nemrod ne connaissait guére
Allah, parce qu'il fut un puissant souverain qui donna aux membres de son gouver-
nement des ordres, pour qu'en lui baisét les pieds (en signe d'allégeance) et qu'on
I'adordt, car il prétendait &tre le Dieu qui créa la monde, et les gens se mirent 4 I'ado-

rer.

Si les juifs marocains ont joué leur réle de trait danion avec 'Europe, en raison de
leur connaissance de ses idiomes, €, plus particuli¢rement, I'espagnol que les immi-
grés andalous, de religion juive, avaient continué de pratiquer, jusqu'a la fin du
siecle dernier {21), leur contribution au renforcement de l'nsage de la langue arabe,
en Andalousie, avait eu une importance plus grande encore. Il en fut, de méme, en
ce qui concerne I'influence due a leurs transmigrations, tant en Amérique du Nord
qu'en Amérique du Sud, pays dans lesquels il existe, en plus de 1'élément juif, celui
des noirs. Ces derniers furent, pour la plupart, des immigrants venus du Continent
Africain et parmi lesquels, il y eut des Sahariens de couleur qui se transplantérent
en Amérique, avec leurs coutumes et leurs dialectes marocains.

L'élément noir constitue, dans les deux Amériques, une forte proportion, par rapport
a Fensemble des immigrés : elle atteignit, en 1800 environ, 50% sur les trois mil-
lions de ces demiers, qui aliérent en Amérique du Sud, tandis que la proportion des
noirs immigrés en Amérique du Nord attetgnit un tiers de 'ensemble.

203 Hesperis {1952) remarque : le proncm relatif "qui”, correspendant au mot "alladhi”. e arabe régulier , st deveny "ally”, chez
les masulmans dans le dialecte marocain, tandis yue les juifs Voot transformé en "di",

21} Letourneau, dans son livee "Fés avant le Protectorat” (p. 183), a fait la remarque que cette langue {I'espagnal) avait &€ employée
par les femmes, dans certaines famifles juives, jusqu'an régne do roi Hassan I. En 1888, le médecin de 1a colonie juive i Fés rédi-
zea un certtficat médical. on celte méme fangue, alors que cette méme colonie disposait d'un grovpe de 5 médecins dont ©un espa-
gnol, un turc, un russe, un frangais et un attemamd, ce qui montre la diversité des influences linguistiques, dans Je ghetto de Fés et
des autmes villes marocaines.

M.B. - Pour appuyer ses aperpus historigues raduits ci-dessus et donner des prewves de Uinfluence de lorabe exercée par l'inter-
médiaire des innigrés en Amtérigue, sur lg langue anglo-gméricaine, M. Te Professeur Abdelaziz Benabdailah o eu soin de com-
pléter cette intéressante étude par une liste bilingue, dont les mots arabes étafent, et yont encore usités ay Maroc plus qu'ailleurs,
{Voir conte liste dunys le Revae Al-Lisine Al-"Arabi, dont e professenr élait rédacteur en chef,



Concepis de la Civilisation Isiamigue - 97

CONCEPTS DE LA CIVILISATION

ISLAMIQUE
LE MAGHREB, FRUIT DE LA PENSEE DE L'ISLAM (%)

Les anciens annalistes et chroniques se sont rarement intéressés 4 la branche cultu-
relle de T'histoire de 1'Islam, encore moins a la partie purement sociale; seuls les
aspects politiques devaient retenir leur attention. L'histoire se trouve, ainsi, fatale-
ment circonscrite, chez eux, dans une histoire-bataille, incrustée, parfois, de digres-
sions d'ordre littéraire on social. Il ne nous est donc pas aisé, faute de documents
précis et de renseignements solides, d'esquisser un tableau général et net, sur les
grands traits qui devaient marquer les domaines social et culturel de notre civilisa-
tion. Nous tenterons, néanmoins, une synthése plus ou moins compléte, a partir de
quelques éléments, qui se trouvent éparpillés, dans la masse touffue, compilée par
nos auteurs.

Les premiers éléments de la civilisation islamique vinrent d'Orient, par l'intermé-
diaire de Kairouan. Aprés la conquéte de I'Hrigiya, les Almohades “firent entrer
dans la vie et dans l'art de leur Empire - note HTERRASSE (1) - les derniers é&lé-
ments orientaux parvenus en Berberie...". C'est, alors, que se réalisa "le syncrétis-
me de la civilisation musulmane d'Occident”. Le r6le joué par le Maghreb est d'au-
tant plus marqué que c'est précisément le Maroc qui "a fait - reconnait encore
H.TERRASSE - ]es plus grandes choses de 1'Occident islamigue".

Pour mieux saisir le fond de 1a vie sociaie et culturelle maghrébine, image généra-
lement adéquate & l'original, nous devons évoquer, brigvement, les traits Ies plus
marquants de la société arabe, & la fois sous les Oméyades et les Abbassides. On
trouvera, 13, I'explication de tant d'institutions qui allaient constituer, & travers I'his-

(*) Se référer & notre ouvrage "les Grunds Conrants de la Civilisation du Maghreb”
(1) Dans sen histoire du Marog, Yolume T1. les Almohades.



98 - Concepts de la Civilisation Islamique

toire du Maroc, le facteur déterminant de 1'équilibre social et du rayonnement intel-
lectuel.

C'est, surtout, par une iltustration vivante que nous croyons devoir procéder, car,
c'est 1a, une méthode ou nous aurons le plus de chance de rester objectifs, en don-
nant au lecteur I'occasion d'apprécier et de juger.

Quels ont été le mode et le nivean de vie dans la communauté musulmane ? A quel
point celle-ci a t-elle bénéficié de l'aisance et de la justice sociale ? Quelles ont été
ses garanties contre la faim, 'arbitraire, la maladie et l'ignorance 7 Une série
d'exempies nous aideront & nous en former une idée :

Des le premicr siécle de 'Hégire, nous relevons dans 'Egypte musulmane, d'aprés
Kord Al, un systéme embryonnaire d'état-civil, concrétisé par de véritables
registres, dans lesquels des agents spéciaux consignaient, a la suite de tournées quo-
tidiennes, des renseignements précis, concernant les nouveaux-nés. D'autres
registres étaient spécialement affectés aux mouvements migratoires individuels on
collectifs; le pouvoir central était, ainsi, constamment tenu au courant de 1'évolution
ou de la régression démographique, dans chaque tribu ou agglomération de tribus.
Ce systeme qui factlitait le recensement de la population, n'avait pas toujours une
fin fiscale, comme on serait tenté de le croire; il fut souvent 4 la base de 1'assistan-
ce que T'Etat, mcamnation temporelle et spirituelle de la communanté islamique,
devait aux éléments indigents de la nation.

La dime cancnique n'était autre chose qu'une collecte, grice A laquelle la classe
aisée contribuait, réguliérement, a Ja subsistance des masses populaires moins favo-
risées. Son caractere général en faisait une sorte de mufualité, organisée & I'échelle
nationale: I'Etat jouait le rdle de régulateur et d'agent d'exécution. C'était par F'ap-
plication rigecurcuse dun tel systeme, dil 4 la pieuse observance spontanée des
Musuimans, qu'on vit se réaliser, sinon un mvellement des fortunes, du moins un
&quilibre qui garantissait 3 chacun le minimum vital. On assista, au début de I'Islam,
aun fait plus étonnant, a savorr le partage effectif des fortunes, entre les mohéjirin,
chassés de la Mckke, et les Ansdr qui les recevalent 4 Médine.

Ibn Jaouzi note que les percepteurs de la dime étaient, eux-mémes, chargés, sous le
khalife Oméyade Omar Ben Abdelaziz, de la distnbution des revenus; dans chague
douar, dans chaque guartier citadin, les pauvres recevaient des moyens de subsis-
tance. La dime encaisséc était entierement épuisée, en subsides populaires; rien ne
revenait au trésor khalifien. L'oeuvre d'assistance atteignait les régions les plus loin-
taines de 'Empire. L'historien Tbn Abdel Hakam, du Ville sigcle, nous signale que



Concepts de la Civilisation Isifamique - 99

le khalifa envoya en lfrigya {la Tunisie actuelle) un agent du fisc, pour procéder a
la distribution des revenus de l'impét canonique. Personne n'en aurait voulu, car
aucun ne se voyait remplir les conditions d'indigence légalement requises, pour se
permettre d'encaisser les produits de la Zikat. Ces rapports qui nous proviennent
d'auteurs, généralement dignes de foi, sembleraient fabuleux et fantaisistes 4 L'his-
torien moderne, qui les soumettrait a la critique pure, sans tenir compte de 'effet
que le "néophytisme” enthousiasmé devait faire, sur 1'ame orientale, fraichement
acquise a ka discipline rigoureuse de 'lslam. En lisant ces pages, un Gautier ou un
Margais n'y verraient, en toute sincérité, que de la littérature romancée. C'est que
T'historien du XX¢& siecle, enclin & penser et & juger en moderne, n'est pas toujours
a méme de concevoir certains dessous psychologiques, ni l'efficience de la menta-
lit¢, souvent simpliste et naive de I'homme médiéval.

Il n'était, donc, pas invraisemblable de rencontrer, dans Ia premiére société arabe
vertueuse, des marques d'idéalisme dont révaient Platon et Socrate.

C'est, ainsi, que le khalife Omar Ben Abdelaziz se désista - nous rapporte-t-on enco-
re - de tout son patrimoine paternel, au profit de la communauté; il subventionna les
entreprises agricoles des fellahs, imposa a I'Etat le soin d'assurer la subsistance de
tous les vieillards de FEmpire, sans distinction de race, ni de confession. Aux impo-
tents, aux paralytiques et aux avengles, dont les noms étaient régulidrement portés
sur des registres spéciaux, on affectait, avec les subsides nécessaires a leur entretien
personnel, des guides, mis spécialement a leur service. Les orphelins et les "vieilles
filles" recevaient des pensions. Aux veuves de guerre, on assurait des rentes via-
géres, qui permettaient a 1'épouse sinistrée de mener le méme train de vie, anquel
elle était habiunée, du vivant de son mari ou fils. On cite e cas d'El khansia qui,
ayant perdu ses quatre fils a la guerre, se vit allouer par le Premier khahfe, 700
dinars, pour chacun d'eux, somme qu'ils lui rapportaient mensuellement de leur
vivant.

Durant les périodes difficiles, le khalife ne manguait pas de puiser, jusque dans le
Trésor national, pour assister les pauvres. L.'Oméyade Yazid, par exemple , aurait
distribué la somme de 77 millions de dinars (le dinar valait 15 francs-or). Plus tard,
le khalife abbasside Mahdi aurait épuisé tous les fonds du Trésor, soit 614 millions
de dinars, dans les oeuvres d'assistance,

Silarges que ces libéralités puissent nous paraitre, elles ne représentaient effective-
ment pas beaucoup, par rapport aux richesses, drainées annuellement sur le Trésor
khalifien, et qui se montaient & 750 tonnes d'cr monnayé.



100 - Concepts de la Civilisation Islamigue

A la fin du ler siecle de I'Hégire, des gites d'hospitalité étaient fondés, pour la pre-
miere fols, par le khalife El Oualide et destinés i recevoir et a entretenir, gratis, les
vovageurs dc passage. Plus tard, Salah Ed-Din (Saladin) affectera, pour recevoir les
ressortissants de chague pays musufman, une maison particuligre. Les Marocains
ont eu la leur en Egypte & partir de 'année 577 de I'hégire. D'aprés Ibn Jobeir, les
Maghrébins bénéficiaient de subventions mensuelles, Ils ont pour la conduite de
feurs affaires, un magistrat a eux; ils pratiquent en commun la concorde et la paix
{Vayages, Ed. 1949, p.56) (2). Ces institutions créées dans les différents pays de
I'lslam, jovaient un réle social des plus importarnts. Des fondations habous, étroite-
ment similaires en Orient et au Maghreb, se donnaient pour tiche de redresser les
défaillances sociales. Le sens humain était d'autant plus aigu que le monde musul-
man envisageait, méme, la protection des animaux, en réservant des fonds spéciaunx,
pour leur entretien, surtout en Syrie et au Maghreb, comme nous allons Ie voir.

A cité des multiples garanties de sécurité sociale, I'Etat musulman s'ingénia & assu-
rer les garanties juridictionnelles, facteurs indispensables a la paix sociale. La haute
tenue de la justice devait étre assurée par le choix rigoureux de juges intégres.
L'autorité centrale imposait, alors, la fonction juridictionnelle 3 de célébres doctes
qui se dérobaient, craignant pieusement de faillir 4 feur mission. Le monde musul-
man était, alors, bien loin de la vénalité des fonctions.

Avec le temps, des contingences nouvelles amenerent le monde musulman, de plus
cn plus ramolli par le raffinement d'une vie policée et fastueuse 3 envisager des
moyens plus pratiques, pour enrayer toute velléité€ de corruption, chez le juge. C'est,
alors, que I'Elat se décida & allouer an cadi de substantiels traitements qui élimi-
nawcnt en lui, toute tentation. EL KINDI nons cite le cas d'un juge égyptien qui tou-
chait mensuellement, au temps dHAROUN RACHID, 168 dinars (soit 2.520
francs-or). Plus tard, le cadi percevia 3.000 dinars par trimestre. Dans certains pays
eurcpéens, on use actiellement des mémes largesses, et, dans le méme but, a I'égard
de 1a magistrature.

Le souci éthique - qui doublait le souct hautement humanitaire de réaliser un mini-
mum de justice - se révélait usque dans le régime pénmitencier. Jamais OMAR

€28 "Lumine d'un des phes coitsidérables wagfs de Dantas est be dermier rejeton des Almoravides massoufr. . "; dans aucune des oco-
parions, "on be se confic comme asx &rangers maghrébins, car ils jouissent dans ceite ville, dlyne haure réputation d'honorabilitg®
I¥oyaoes - [bn Jobeir - p. 320 « 3210, Nour Eddine constina ¢n Waqf, au profit des magheébins, deux moulins, sept vergers, de la
terre hlnnche. un bain, deox bowdgues” {po 3323 Dans ces conirdes syrennes of wllenrs, tout Musulman cui, en mourant prescrr
sur so0 blen un legs, Lo consavre spécialement 4 1a Jélvrance des priscnniers maghrébing, en considération de leur éloignement de
leur patrie ip. 360

“Les Malckies ond une zavuya b b inosquée de Daimas, pour Uenseignement e les étudiants du Maghreb 5%y réunissent. Ils jouis-
sent d'une allocation fixe (Vovages - 1bn Jobeir - Je partic - p.314}.



Concepts de la Civilisation 1slamigue - 101

I'Oméyade ne permit, par exemple, la déiention en commun des débiteurs
défaillants dont le danger social est trés minime, avec les prostitués et les criminels.
A chaque catégorie, on réservait, non pas des cellules a part, dans une matson com-
murne, mais des prisons particulieres; les femmes délinquantes avaient, elles anssi,
les leurs.

A l'abri de la faim et de l'arbitraire, la société musulmane ne i'était pas moins de la
maladie et de l'analphabétisme. Un réseau d'hdpitaux et d'institutions scolatres et
universitaires dispensaient le bien-étre physique et moral.

Le premier hopital de 1'Islam était fond€, a Damas, en Fannée 86 de 'hégire, par EL
OUALID. En Egypte, I'établissement d'un premier maristin, remonte a I'époque
abbasside. C'était de véritables hdpitaux, dotés d'un personnel qualifié, de médecins
célebres, de laboratoires constamment & jour, comme en font foi les &mdes chi-
migues et médicinales dont la bibliographie arabe nous conserve encore les chefs-
d'ocuvre. Mais, a I'époque de la décadence, ces hopitaux se transformeront en
simples asiles ou les patients seront livrés a eux-mémes, dans un £tat lamentable.

D'autre part, des mesures efficaces furent prises par les khalifes, en vue de protéger
la société du danger des médecins charlatans. Mogtadir organisa, dés I'année 295 de
I'Hégire, "l'art de pratiquer la médecine”. En 319 de I'Hégire, on procéda, pour fa
premiere fois & Bagdad, i un examen officiel, a la suite duquel 860 candidats furent
admis a exercer la médecine. Dés I'année 221 H., on institna des diplémes qui
consacraient, officiellement, les hautes études de pharmacie et coupaient, ainsi,
court au charlatanisme des droguistes ambulants. C'est le mohtasseb qui était char-
gé, d'aprés un ouvrage inédit de CHAYZARI, de recueillir les serments des prati-
ciens, qui s'engageaient, entre autres, 1 "n'ordonner ni médicaments amers, ni poi-
sons, ni révéler aux femmes enceintes les moyens d'avorternent, aux hommes les
drogues stérilisantes". Chaque médecin €tait tenu au secret professionnel et astreint
a avoir, en disponibilité, tous les instruments connus i 'époque.

Dés le IMleme siecle de 'Hégire, la bibliographie médicinale arabe s'enrichit
d'oeuvres céleébres dont quelques-unes dénotaient, d€jd, un sens de spécialisation,
digne des Temps Modermnes. Il existe, actuellement, dans la bibliothéque theimou-
rienne (en Egypte), pour ne citer que les ouvrages illustrés, une collection compre-
nant, entre autres, un "aide-mémoire pour les oculistes”, avec de nombreuses
images colorées, représentant 'oeil humain et ses divers organes; un autre, égale-
ment illustré, intitulé “les maladies des yeux et leur traitement”, fut traduit en alle-
mand, par un grand oculiste contemporain. Un livre FABOU - KAASIS, illustré de
schémas représentant les instruments de chirurgie, fut la base des études chirurgi-



102 - Concepts de la Civilisation Islamique

cales, dans tout le Moyen dge. L'ouvrage d'IBN QUAFID sur "les médicaments
simples” a été traduit, une quarantaine de feis, en latin. De méme les ouvrages
d'AVICENNE, d'AVERROES et d'antres. ..

Drailleurs, la bibliographie arabe était d'autant plus riche, que dans la seule biblio-
theque de Tripoli (de Syrie), les Crois€s ont pu confisquer, d'apres GIBBON, 3 mil-
lions de livres. La bibliothéque fatimide du Caire contenait plus d'un million d'ou-
vrages. Au temps d'HAROUN ERRACHID, un office de traduetion et d'édition fut
créé, Des salons de littérature propageaient le gofit des letires et des arts. Vers le
milieu du Veme sigcle de 'Hégire, 800 conférences sur des sujets politique et social,
étaient organisées, dans 1a Maison de Ia science (Dar EI'lm)}, an Caire.

Mais, nous voulons surtout évoquer ce qui touche de trés prés a la masse. Ce sont
les méthodes et les moyens éducatifs populaires qui nous importent le plus (3).

Jetons, donc, un regard rapide sur ce dernier aspect de 1a civilisation musuimane.
Nous constaterons que l'instruction publique était assez largement dispensée. Au
cycle primaire, des écoles coraniques dont I'institution remonte au temps du 2éme
khalife, foisonnaient, dans chaque quartier et jusqu'aux coins les plus reculés de la
campagne. Cet enseignement, & base coranique, était canoniquement obligatoire
pour tous. Les cours secondaires étaient donnés, gratuiternent, dans les mosquées.
Le premier collége construit, A part, est celui quEL Motadid fonda 4 Bagdad, en
I'année 289 de I'Hégire. La Nizamiah est fondée, a son tour, dans la méme ville, en
457 de 'Hégire. Mais, bien avant elle, El Azhar fut érigée en université€ ot des pro-
fesseurs rémunérés étaient spécialement affectés & P'enseignement de la Théologie,
du Droit et de 1a littérature. Indépendamment d'Ed Azhar, 40 cours étaient donnés
4 la méme heure, 2 la senle mosquée égyptienne d'Amr, au VIIIéme siécle. En 640
H., EL MOUSTANCER, |'Abbasside édifia & Bagdad I'Institut Chétibide de Droit,
pour les 4 sectes, et accorda aux professeurs de larges dotations en nature, Cet ins-
titut, qui semble avoir comporté des bains et un hopital, était unique au monde, au
dire de l'auteur d'Eddhakhira Essania (p.635).

£3) Parlant de Yacoub El Mansour et de son systéme philosaphigue, MILLET dit : " TEmir des Musulmans ne considérait pas Ia
philosophic comme un simple amusement de grand seigneur. I voulait, en quelque sorte, la cendre populaire; et s 'événement pe
répondir pas pleinement & son attente, c'était déja beancoup de I'avoir essayé" (Les Almohades, p. 103).

"Une preuve de son ingénicsité (Al Mansour), cest Iidée qu'il eut d'imaginer des caractéres nouveaux, en nombre égal  ceux de
l'alphabet, et de s'en servir, pour éerire les dépaches quil voulsit wenir secrétes: if faisait un mélange de ces caractzres avec ceux &e
Valphabet ordinaire, en sorte que le teate restait indéchiffrable” (Nozhet-El-Hadi, histoire de la Dypastic safidienne ay Maroc, par
(). Houdas p. 2020
A la karaonyne, aussi, en (651 h/1253 ap. J). "le professeur avait, avec lui, un lecteur distingué, des fiddles assistaient & ses confé-
rences, mais s'occupaient d'affaires profanes, jusqu'au lever du seleil... Alors, le lecteur reprend ke cours et le public profita bean-
coup de cer enseignement; il arrivait parfois que la téunion comptait un millier de personnes (Fleur des Myrtes, p. 120).



Concepls de la Civilisation Islamique - 103

De véritables écoles (4) furent créées plus tard : an VIeme siécle de ['Hégire, une
vingtaine d'écoles a Darnas et une trentaine A Bagdad. A grenade, on comptait 137,
dont 17 coraniques. HAKAM fonda & Cordoue 27 écoles qui dispensaient, gratui-
tement, l'instruction et que le khalife entretenait jui- méme. Dozy note qu'en
Andalousie, seule une petite minorité restait illetrée (5). Il fit remarquer, qu'a la
méme épogue, un analphabétisme total régnait en Europe ou seuls les ecclésias-
tiques avaient pratiquement droit & I'mstruction.

Ce sont, 13, les traits caractéristiques de la Civilisation Musulmane dont le Maghreb
devait s'inspirer, progressivement, et qui finiront par se cristalliser au temps des
Meérinides, sous forme d'institutions nationales traditionnelles.

Nous avons ainsi esquissé, une fresque vivante, incrustée d'ilusirattons spécitiques,
évoguant, dans leurs grandes lignes, les bases de [a vie sociale et culturelle de la
vieille communauté musulmane. Nous voulons, mainfenant, développer, en marge
de ce schéma, dont le fond général reste vrai pour le Maghreb, les traits caractéris-
tiques qut ont marqué, sous l'angle intetlectuel et social, notre propre civilisation,
ainsi que la large contribution du Maroc a I'ceuvre universelle de 'Tslam. Les fon-
dements d'une cité vertneuse sont, pour les Arabes : un sultan puissant, un médecin
habile, une riviére d'eau courante, un cadi équitable, un marché bien achalandé
(Fleur des Myrtes, p. 63, cité a propos de Fes).

Nous aurons, dong, l'occasion de juger, sur une base concrete, du mode et du niveau
de vie, dans le Vieux Maghreb, du mécanisme d'assurance sociale, des moyens de
sécurité dont le citoyen marocain jowissait & l'encontre des éléments subversifs et
malsains qui soulevaient, généralement, les bas-fonds de la société médiévale. Cette
société souffrait de mille maux, que venaient aggraver ces fléaux classiques : la
faim, la maladie, I'ignorance et 'arbitraire. Le Maroc constitnait, alors, un des rares
flots jouissant, dans le monde civilisé, dune relative salubrité et d'un équilibre
social, plus on moins stable. L'Etat avait rarement 3 intervenir : les rouages de la

{41 Graiuilé e Tenseignement 3 Bagdad ol 6.000 émdiants en bénéficiaient (ITslam et la Chrétienté, par le Cheikh ABDCU, p. 98).
Ecoles coramiues gratuies i Bagdad (Al Iahohian - Al Wouzara, p. 212) el en Syric (Histoire des Saljoulddes. p. 136, et Rihlat
Tbn Joubéir, pp. 52 et 272).

300 scoles i Damas an Xéme sigele de I'Hégire : les ouvrages habousés étaient fournis graruitement aux éléves.

Parlant des médersas d'Alexandre, IBN JOBEIR précise que "chacun ¥ trouve logement pour y habiter, un maitre pour i gnsei-
pmier 1a branche de la science qu'il désire apprendre et une pension powr satisfaire i tous ses besoins, Le Sultan y fit fonder, pour
les éudiants des bains et un hipital pourva de middecing of, sous lears ordres, des seTvitewrs, pout veilier & Nesdowrion des pros-
criptions de raitement et de régime .. Las &cangers regoivent deux pains par personne et par jowr” {Ed. 1949, p.42)

{3) "En Andalousie, presque toul le monde savait lite et &orire, tandis que dans I'Europe chrétienne,

les personnes les plus haur placées, 4 moins qu'elles n'apparliennent au clergé. ne ¢ savaicnt pas (Dozy 'Histoire des Musulmans
dTspagne - T. [[ - p. 184},

"Dans les campagnes de Silves, presque chaque paysan avait le talent d'improviser (Al Kaswint, Cosmogpraphie - Ed. Wusteufeld
- T T - p. 364). :



104 - Concepls de la Civillsation islamique

société se coordonnaient, curieusement, sous l'effet de facteurs spirituels, dont les
reflets, devenus ternes, marquent encore la vie soclale marocaine.

La description, qu'Idrissi a faite du Maghreb, donne une impression de prospérité
générale. Les géographes de 'époque médiévale n'ont pas manqué de vanter ce pays
riche o1 les gens vivaient dans la paix et la dignité; H. Terrasse ne put s'empécher
de le reconnaitre. Tout en ombrageant de gquelques tiches sombres l'arriere-plan du
tableau, les troubles périodiques dont le Maroc était le théitre et que doublaient,
parfois, de graves crises économiques, provoquées par une sécheresse exception-
nelle, ne pouvaient ébranler, comme nous allons le voir, un édifice social qui était
loin d'étre précaire.

C'érait surtout des institutions antonomes, fonctionnant sous forme de fondations
habous, qui se chargeaient, effectivement, de I'assistance des €léments non favori-
sés de la nation. Toute une gamme de nécessiteux en bénéficiaient, allant des
pauvres, veuves et orphelins, jusqu'anx avengles et aux malades. L'initiative privée
s'ingéniait & emprunter toutes les modalités possibles, pour subvenir, de fagon effi-
cace et permanente, aux besoins variés des diverses couches sociales.

. La distribution de soupes populaires quotidiennes, de vivres hebdomadaires, de
dotations spéciales mensuelles et dans les occasions exceptionnelles, tels étaient les
modes ordinaires d'assistance. On recourait, parfois, & des formes curieuses.

C'est, ainst, que les bourgeois, et, méme, les éléments de la classe moyenne, consti-
tuaient une part importante de leur succession en biens habous, dont les caractéres
inaliénables et sacrés étaient une sclide garantie, pour une gestion judicieuse et
équitable. On voyait, alors, une multitude de fondations qui s'érigeaient, partout,
sous des étiquettes diverses, mais avec un seul et méme but : Garantir & chacun le
minimuwm vital. Bien mieux : certaines oeuvres étaient animées d'un réel souci de
pourvoir les miséreux d'un minimum de confort. Des fonds particuliers étaient
affectés & l'entretien de pavillons, qu'on mettait spécialement a la disposition de la
jeunesse indigente, pour célébrer les cérémonies du mariage et passer le mois de
miel, dans le bien-&tre et la paix, aux frais des Habous. On épargnait, ainst, aux
jeunes ménages les frais généraux, nécessités par un événement aussi important et
on les dégagéait, pour un certain temps du moins, des soucis de la vie; d'autres reve-
nus étaient immobilisés, pour aider les futures mariées a constituer un trousseau.
Les pauvres étaient également "assurés” contre certains sinistres (6).

aun

(41 "En tribu, un bovin accidenté ou malade, est saigns et les membres de la "djemad" sont tenus d'acquérir, chacun, une portion de
la viande, Sorte d'assurance réciproque contre les aléas de T8levage” (Propos d'un vieux Marocain, p. 128).



Concepts de la Civilisation Islamique - 105

Il est curieux de constater {'identité de certaines formes d'assistance, en Syrie et au
Maghreb. A Damas, aussi, les Habous se chargeaient de 'exécution et du finance-
ment de certains travaux publics : Ibn Battouta le Tangérois, cite le cas des fonds
réservés an pavage et a I'entretien des rues dotées, alors, d'un double trottoir pour
les piétons.

Des centres d'accueil, éparpillés i travers le pays, donnaient Thospitalité aux vaga-
bonds (7) et aux voyageurs de passage; depuis le temps des Mérinides, les Sultans
n'ont cessé de multiplier les asiles et les auberges publiques, jusqu'aux coins les plus
reculés de la campagne. Grice, aussi, & 'hospitalité privée, dont les Marocains se
faisaient et se font toujours un point d'honneur, jamais personne, méme les €tran-
gers, ne pouvaient se sentir une géne quelcongue. On pourrait objecter que de telles
méthodes d'assistance sociale n'étaient pas susceptibles de stimuler l'effort indivi-
duel qui conditionne I'épanouissement de 1'économie nationale.

En réalité, I'assistance était loin d'étre dispensée a la 16gére; les conditions de base
étaient rigoureuses, mais les formalités étaient d'autant plus souples, qu'on était
enclin  faire confiance & de simples déclarations verbales d'indigence. D'autre part,
certaines initiatives tendaient a Y'encounragement de l'activité économique. A Fes,
des mutualités, encore i 1'état embryonnaire, se constituaient en caisses de crédit(8),
qui prétaient, sans intérét. Les artisans et les commergants a court d'argent pou-
vatent en bénéficier; seuls les insolvables étaient astreints & produire une caution qui
garantissait le remboursement.

A ces oeuvres sociales collectives, & base habous, venaient se joindre les oeuvres
individuelles de charité, les sumédnes obligatoires (comme celle qui doit avoir lieu
A loccasion de la mupture du jefine de Ramadan) et les dimes canoniques (2 1/2 %
du capital numéraire et 10 % des récoltes). Jusqu'a la veille du protectorat, on rele-
vait, 3 Rabat par exemple, un systéme original de distribution des revenus de la
Zakat : le contribuable en déclarait le montant au cadi qui lui envoyait, au fur et a
mesure, et jusqu'i concurrence de la somme déclarée, des nécessiteux porteurs de
bons dont la valeur correspondait aux besoins du bénéficiaire, déterminés d'avance
sur enquéte; un minimum d'équité était, ainsi, garanti par le jeu de ce double contrdle.

Mais, quel réle jouait I'Btat, dans ce régime privé, qui semblait & méme de combler
certaines défaillances de 1a société ? Par quoi contribuait-il & cette ceuvre générale

(7) "Le pauvre hére qui nc possidc rien a droit & trois jours dhibergement 2 la maison comunune, passé ce délad, il doil entrer dang
une famille ou géguerpir” {Surdon, Institutions p. 199),

{8) L& Cheikh Mohamed Abdow, mort en 1903, 2 trouvé le moyen, dans une savante fetwa, de présenter comme licites ponr la sacié-
t& musulmane, la Caisse d'Epargne et le gain de dividende; de méme avani lui, ses collegues de Constantinople avalent rédigé des
Fetwa, pour liciter I'mission d'obligations d'Etar productives d'intéréts” (Revue du Monrde Musulman. p. 428}



106 - Concepts de la Civilisation Islamique

d'assistance ?

En fait, 'Etat assumait, outre son rdle d'agent exécutif et régulateur, une part consi-
dérable dans l'assistance, en dotant les pauvres de pensions réguligres, les étudiants
et les professeurs de bourses, souvent périodiques, parfois mensueltes. Mais, 'in-
tervention de 'Etat se concrétisait, surtout, en subventions collectives, & 'occasion
des sécheresses, des disettes et des épidémies ou dans d'autres circonstances excep-
tionnelles (9). Yacoub I'Almohade avait distribué a son avénement au Tréne,
100.000 dinars (un dinar valait 15 francs-or), en sus des allocations mensuelles
accordées aux lépreux, aux aveugles et, en régle générale, a tous les pauvres. Abou
- Inane le Mérinide, distribua aux feflahs des charrues et des bétes de trait nécessaires
an tabour:; aux nécessitenx, des matelas et des divans, pour meubler leurs foyers; les
impotents et les orphelins n'étaient jamais oubliés. Mais, dans les graves circons-
tances, l'effort d'assistance gouvernemental s'élargissait, a I'échelle nationale; le
Sultan Alaouite, Sidi Mohamed Ben Abdallah aurait distribué, selon 1'auteur de
"Dorrat Essoulouk”, au cours d'une crise qui persista, pendant tout un lustre, & par-
tir de Fannée hégirienne 1189, cing cents millions de dinars. D'antres chroniqueurs
signalent, pour la méme période, des distributions méthodiques de vivres, dans les
villes et la campagne. Les tribus dispensées temporairement du paiement des impdts
{10} en auraient requ de larges dotations, sous forme de préts. En fait, it s'agissait
de simples dons et le Sultan s'était bien gardé d'en révéler le caractére réel, pour
empécher les chefs de tribu de s'en réserver la part du lion. D'autre part, les négo-
ciants recevaient des fonds, pour importer les vivres nécessaires qu'ils revendatent
a leur prix de revient, sans auctne marge bénéficiaire.

Ce sentiment de solidarité chez le Maghrébin, renforcé par l'absence de castes
sociales caractérisées (11), se double d'un sens humanitaire rare (12). Les oeuvres

{93 Sidi Ahmed Eddahbi hérita de son pre un wrésor évalué 4 100 millions de livees et proclama solennellement quiil ne percevra
pus les impdts canoniques {Caillé, Histoire du Maroc).

(10} Youssef "consmuit des ponts ef des aqueducs, moctrant un souci bisn rare de lintérét général. Sa charité était immense: et, qui
plus est intelligente. An débue de chaque année, il faisait prendre note des orphelins shandonnés et les faisait circonscrire, dans un
local proche du palais, Chacun d'eux recevait un dinar, un vétement, une galerre et une grenade”, (Millet, Les Almohades, p. 129).
Les mémes libéralités et les mémes mesurss seat signalées, sous le régne de Yacoub le Mérinide (Eddhakhira Essania, p. 1000,
{11) L'esclave au Maroc et dans le monde musukman, vivait dans une situation enviable, qui n'a rvien de similaire avec la sitation
faite au serf en Torope; mais, n'empéche gue T Ts)am favorisait sa libératon, Parlant de l'esclave, dans les pays de 1Tslam, Gustave
Le Bon dit - " Lesclave y est plus prds de son maitre qu'un domestique chez nous... En Egypie, les esclaves qui veulent Teur liber-
té, peuvent |'obtenir par une simple déclaration faite devant un juge, et cependant, n'usent presque jamais de ce droit” Ebers dit "Que
le sort de V'esclave chez les peuples attachés 3 listam doit étre qualifié de relativement agréable”. Pour Charmes, "T'esclavage en
Egypte est une chose si duuce, $i naturelle, si utile et si féconde, que sa disparition complite y serait yn vrai malbeur”. Lady Blunt
dit dans sa "Relation de voyage au Nejd" ; "T! est notoire que, parmi Jes Arabes, las esclaves sont des enfanes gétés, plutdt que des
serviteurs” (Civilisation des Arabes, p. 398).

{121 "__. Jamais on ne voit un Arabe - dit Gustave Le Bon - maliraiter un animal, ainsi que cela est généralement la régle, chez nos
charretiers et cochets européens. Une société protectrice des animaux serait toul & fait inutile, chez eux. L'Orient est le véritable
paradis des béates” ({ibid, p. 376).



Concepts de la Civilisailon Islamique - 107

de bienfaisance se souciaient, méme, des animaux et des oiseaux; on s'ingéniait 3
constituer des fonds appréciables pour leur entretien. Les animaux infirmes fai-
salent l'objet d'un soin particulier. Il existe toujours, parmi les biens habous 3
Marrakech, un magazin dont les loyers étaient régulidrement affectés a ce gente
d'assistance. On se rappelle encore, 4 Fés, Ia fameuse colline dite "kodiat El Baratil"
ol des essaims compacts d'oiseaux, de toutes sortes, avaient pris I'habitude de venir
s'approvisionner en grains, éparpillés, a cet effet, au temps des sécheresses, A
Damas aussi, on réservait de vastes prairies a Faccueil et a I'entretien des animaux
vieux ou malades (13).

Les dynasties marocaines ne se contentaient pas de fonder ou de patrouner des
oeuvres d'assistance au Maghreb; leur action sociale se faisait sentir, jusque dans les
pays d'Orient ou elles n'ont cessé de multiplier les habous, pour subvenir aux
besoins des nécessitenx. Le Sultan mérinide ABOU HASSAN affecta aux pauvres,
dans les Lieux Saints, des biens dont la valeur vénale s'élevait 4 la somme (impor-
tante pour I'époque) de 16.500 dinars-or. Le Sultan MOULAY SMAIL en affecta,
de méme, les revenus des vastes oliveraies de Hamria 4 Mcknes (o0l on comptait
100.000 arbres). SIDI MCHAMED BEN ABDELLAH, qui devait racheter a prix
d'or, 48.000 captifs musulmans dont la plupart étaient turcs, distribuait annuelle-
ment, aux classes pauvres du Hejaz et du Yemen, la somme globale de 100.000 mit-
qals. L'aide ainsi accordée aux pays du Levant empruntait diverses formes, selon les
circonstances. C'est, ainsi, qu'ABOU INANE contribua 2 la libération de Tripoli,
par un don de 50.000 dinars. Plus tard, le Sultan MOULAY SLIMANE s'empressa
de répondre a i'appel du Sultan Ottoman, en lui faisant don de quatre grandes
caisses remplies de lingots J'or. A la méme €poque, il se porta au secours de la
Tunisie ol sévit une crise économique.

Parallelement & ce mécanisme de sécurité sociale, I'Etat s'efforcait d'assurer an
citoyen des garanties juridictionnelles, par le choix rigoureux de juges intégres et le
ferme contrile exercé sur le magistrature; le Sultan MOULAY SMATL ordonna une
révocation massive de tous les cadis de la campagne, jugés inaptes (14).

Si on exceptait certains troubles périodiques de caractere politique, le Maghreb
Jouissait d'une vie paisible. Les tribunaux civils ou criminels avaient, rarement,
intervenir dans certains centres urbains, faute de délinquance. Mais, la justice du

{£3} "1 existe an Caire, div Gustave Le Bon, une mosquée ol les chats viennent, 3 certaines heures, chercher la nourriture qu'un
legs charitable leur assure” (Thid, p, 376).

{14} Parlant de V'Almohade Yacoub El Mansowr, MILLET affirme que ce Souverain "adresse nne circulaire aux cadis, pour rappe-
lex les reples qui doivent présider & 'observation de la justce, et, il annonce lintention de faire rendre gorge aux caids prévarica-
teurs” (Les Almohades, p. 112).



108 - Concepts de la Civilisation Islamigue

Chréa (15) souffrait d'une pénurie de juges; les scrupuleux doctes de 1a loi, se déro-
baient toujours & la fonction juridictionnelle, craignant pieusement de commettre
quelque erreur judiciaire on d'empiéter, inconsciemment, sur les droits des justi-
ciables. Le pouvoir central fut souvent obligé de recourtr & des nominations d'offi-
ce, contre le gré des candidats. L.a mihna d'IBN HANBAL, en Orient en fut le reflet
classique.

Mais, dans la campagne o le contréle de la magistrature (16) était malaisé, certains
caids se livraient 4 des actes d'arbitraire et de concussion. C'est pourquoi, tardive-
ment d'ailleurs, le Sultan MOULAY HAFID "pensait - comme le note le cl. Paul
AZAN, dans I'Expédition de Fés"- que le meilleur moyen consistait a leur donner
des appointements " (p.6). Pour multiplier les garanties et mettre la justice sous la
dépendance et Ie contrdle de la collectivité, " le Sultan propose, - note encore le
méme auteur - gue la nomination des caids soit le résultat de consultations électo-
rales des tribus, suivies d'un examen par ses soins, des garanties offertes par les can-
didats”. (p. 105) (17).

L'ocuvre entreprise dans le vieux Maghreb, en vue de protéger 'hygiéne et la santé
publique, loih d'étre idéale, n'était cependant pas négligeable, pour I'époque. Un
maristin était fondé, pour la premigre fois & Marrakech, sous les Almohades.
D'apres l'auteur contemporain du "Moojib", il aurait constitué un véritable hopital,
digne des hopitaux d'Orient, qui furent les seuls & présenter, a cette €pogue, les
garanties requises. Doté d'un personnel qualifié, de médecins réputés, dun magazin
pharmaceutique & jour, il s'érigeait au milieu d'un parc florissant, sillonné de ruis-
seaux limpides, dont I'éternel et paisible murmure était, parfois, entrecoupé de
gazouillements mélodieux. Au milieu d'un site aussi ensorcelant, les malades jouis-
saient d'un confort, d'autant plus grand qu'ils avaient a leur disposition, un costume
pour le jour, un autre pour la nuit, variant selon les saisons. En quittant I'hdpital, le
convalescent, traité gratis, recevait une allocation qui lui permettait de subvenir &

{15) Les Musulmans sont convaincus de ta portée universelle du droit musalman, adaptable 3 toutes les conjectures et & toutes les
époques, comumie en Fait foi le voeu, adopté i ['vnanimité an cours de 1a séance finzle du 7 juillet 1951, lors du Congrés International
de Droit comparé : "... 11 est résulté_ clairement, que les principes du Droit musulman ent une vateur indiscutable et que la vanété
des Scoles & 'intérienr de ce grand systéme juridique, implique uoe richesse de notions junidiques et de techoiques remarquables,
qui permiet A ce droit de répondré A tous les besonis d'adaptations exipés par Ia vie moderne.

(16} La mesure classique de contrdle qu'est Tinstimtion de Cours d'Appe], destinées A réviser les jugements rendus en premiere ins-
tunce, ne semble pas avoir existé au Maroc, dans sa forme régulidre, alors qu'en Egyple, par exemple. AMR le premier conguéran
du Nil "y établit des tribunaux réguliers et permanents et des Cours d'Appel” (GUSTAVE LE BON, Civilisation des Arabes. p.
nn.

{17) Cest um Fait qu'avant k= Protectorat, les cadis ne commettaient pas, ausst largement, les abus goe T'on a pu relever, depuis, parce
qu'ils n'ont plus é1é freinés par les réactions du sentiment public” (La France en A. duN. - p. 214).



Concepts de la Civilisation Islamigue - 109

ses besoins, en attendant de reprendre ses forces (18).

A Timage de I'Andalousie, les dispensaires et les infirmeries se répandirent, bientdt,
dans les grands centres. Toleéde, en Andalousie comptait, déja, A elie seule, aux pre-
miers siécles, hdpitaux d'aprés 'Américaim Victor ROBINSON,

A Fes, un hépital traitait les neurasthéniques, en essayant d'agir sur les nerfs do
patient, par fa musique andalouse. En 1350, ap. J. un céleébre maristdn était fondé
sur Ie modele de celui du Caire,

On saistt, aisément, l'importance de telles institutions (19), en constatant que
UEurope était au stade de la médecine charlataniste et cabalistique. L'Eglise réprou-
vait, alors, toute médication, comme &tant un défi & Dieu, qui punissait par le mal
physique. Cette ere dite "de 1a foi" ne prit effectivement fin qu'au début du XITeme,
sous l'influence de la civihisation andalouse (20), qui était, alors, en plein épanouis-
sement. Il est vrai que, pendant les derniers siécles, le Maghreb lui-méme a failli
revenir & ce stade, sous l'influence néfaste d'une religiosité dégénérée. Mais, cette
marque d'ankylose ne fut qu'un des aspects de cette régression, souvent superficiel-
le a laquelle les grandes civilisations devaient fatalement s'exposer.

Depuis le Veme sigcle de I'gre hégirienne, le Maghreb a connu toute une lignée de
médecins, dont quelques-uns avaient une réputation universelle {21), IBN TOFEIL
et [BN ROSHD devaient jouer, successivement (22), le réle de médecins officiels,
de Ia Cour Almohade. AVERROES fut le premier, bien avant Wiiliam HARVEY, &

{18) Parlant de cet hipital, Abdelwahid E! Merrakchi dit que Youssel "commenca par choisir un vaste emplacement, dans la par-
tie plane de Ia ville... 1 y fit planter (outes sortes d'arbres d'agrément et d'arbras fruitiers. L'eau y fut amenée en ebondance et autour
de toutes les chambres, sans préjudice de quatre bassins, silués au centre de 'érablissement et dont de principal £rait en marbre. .,
Une rente yuotidicnne de trente dinars fut assignée, pour la nourriture proprement dite, indépendamment des remedes, drogues,
ongaents et eollyees. Provision de vétements de jour et de wdt, d'4€ et dhiver, pour les malades. Aprés sa pudrison, le pauvre rece-
vait, en sorant, une somme darpem, pour vivie jusguan moment ol il pourrait se suffire.. out éranger, tombd malade &
Murrakech, y £tait porté et soigné, jusqu's son rétablissement, Tous les vendredis, le prince, aprés la prigre, &'y rendaitl & cheval.
pouwr visiter les malades et prendre des nouvelles de chacun. " (Les Almohades, p. 130).

"Cet Hopital non seulement - dit Mibet - laissait bien lein, derriére jui, les maladreries et les hitels-Dien de notre Earope chré-
tienne, mais ferait encore honte, aujourd'hui, {c'est - i - dite en 1927), aux wistzs hdpitaux de 1a ville de Pans.” {Thid p. 129-1303,
{19} Les lépreux étaient parqués, au Maroc, dans un village spécial appelé Hara. "1l se compose dune dizalne de nouala, entourds
d'un mur en picrres séches; 1l ne peot ¥ recevolr plus d'une quarantaine de personnes. Chaque fois que I'on constate, dans b tribu
qu'un individu est atreint de (3 i2pre, ou de quelque maladie anatopue, on Toblige a aller vivre an hara; §'il résiste, on le dénonce au
card gui le contraint. Comme & Marrakech, les iépreux sont voilés et portent un chapeau i larges bords, nommé Tarazd.. ; il ¥ avair
un hara i Mazagan” (Marrakech, Douud, fasc. ler, p.241)

(2th "_.. en 1760, quelques persunnes {en Espagne), ayant tmidement proposé de déblayer les roes de Madrid des imimondices dont
elles ¢laient pleimes. el yui infecraient la ville. le corps meédical protesta, avec énergie, alléguant que leurs péres, hommes sages,
sachant ce quils faisaient, ayant véou dams P'otdure, on pouvait bier continuer & y vivre, que diplacer les immmendices serait, du
reste, wenler une eXpéticnce dom les conséquences étaient tmpossibles i prévoir” (Civilisation des Arabes, p- 638),

(21) Leur bienfaiteur était YOUSSEF : en quinze ans de regne. YOUSSEF I'Almohade qui devait mouric i quarante ans, a parcou-
mu toures les phases de la pensée bumaine” (MILLET. les Almohades, p. 122).

{22} "AVERROES, dans scs cominentaires d'Avicenne, précanise, comme on le fait maintenant, le changement de climat, dans la
phtisiz : il indigue, comme stations hivernales. I'Arabie et fa Nubie” (Civilisation des Arabes, p. 531



110 - Concepts de la Civilisation Islamique

analyser, dans ses "kolliat" (Colliget), le mécanisme de la circulation du sang, chez
Ihomme. La famille des BENI ZOHR {23) comptait plusieurs fameux praticiens,
tant parmi les femmes que les hommes; un d'entre eux, ABOU MAROQUANE (24),
devait révéler, huit siecles avant PASTEUR, l'existence de parasites dangereux, pré-
cisément ceux de la gale. A Fes, les BENI AFLATONNE ( les fils de PLATON)
s'imposaient, par leur vaste érudition médicale. Les DADSI du Sud excellaient en
tant qu'oculistes. L'heureuse influence andalouse se fatsait, alors, profondément
sentir. Un médecin de Toléde, IBN WAFID, composa un ouvrage, qui devait etre
traduit en latin, une quarantaine de fois. ABOU KASIS fut le célebre chirurgien de
tout le Moyen-dge. C'est & lui que la chirurgie médiévale doit plusieurs de ses
découvertes; il parvint & suturer les artéres, a traiter avec succes certaines formes de
paralysie. Pour la premiére fois, il fit usage de fils de soie, dans les opérations chi-
rurgicales.

Plus tard appararent les célebres médecins karrami (23} du sud, ainsi que les
Aderraq médecins de la Cour Alacuite.

Un ordre des médecins était régulierement constitué, ayant a sa téte un président
(comme Abou Jaidfer Dahbi).

Il est vrai que la médecine était, encore, & son stade empirique. "Il faut cependant
noter - remarque J. Bensimhon (Maroc Médical, septembre 1951) - qu'en de nom-
breux cas, cette médecine élémentaire et tout empirique, appliquait des trattements
dont l'efficience est, depuis, incontestablement reconnue. C'est, ainsi, que le mala-
de atteint de rougeole, était enfermé, dans une chambre, dont les murs et le lit
étaient tapissés de tissus de couleur rouge; le malade lui-méme était entouré d'ob-
jets rouges et enveloppé de couvertures, de la méme couleur. Cette photothéraphie
était encore appliquée par le Dr. Chatiniére et il avait remarqué que, grace a elle,
I'éruption étair trés atténuée, la fi¢vre amoindrie et les complications prévenues”.

Les médecins du Maghreb ont, de tout temps, essay€ d'enregistrer les résuliats de
leurs propres expériences, dans des ouvrages demeurés c€lebres. Quelques spéci-
mens sont toujours conservés dans les bibliothéques privées, au Maroc et ailleurs.
On trouve i1 la karacuyine, une copie du fameux traité d'Tbn khatib, sur les maladies

{23 EVENZDAR “simplifia 'sncienne thérapentique et montra que la nature considérée, comme une force inténeure téglant For-
ganisme, sulfit pénéralement 4 elle seule, pour guéric les maladies” (Toid, p. 3301,

(24 Parmi lus médecins de YOUSSEF I'almohade, 'autenr du (kirts) cite le vizir ABOU MEROUAN ABDEL MALEK LE COR-
DOUAN{T. WM p, 176),

{25) Famille de médecins tu Maroc @ Al karramiicupe, d'origine semlalienne, dont Fancétre est It célébre Abou Bekr Thn El Arabi
i &l Bouchirir Arzaiting).



Concepts de la Civilisation Islamique - 111

et leur traiternent (26). Une école de médecine existait, a Fés, au IVé siecle, d'apres
El Kanouni qui cite un orientaliste, auteur d'une brochure sur Vart dentaire au
Maroc.

Mais, dans les siécles derniers, 'art médical dégénéra, & tel point que les maristans
ne devaient plus jouer que le réle de simples asiles ol les patients étaient abandon-
nés i leur triste sort. Les sciences occultes et le cabalisme ont généralement fini par
fausser les lois de la médecine, qui revient, de plusieurs sigcles, en arrere, Rares
devenatient les médecins animés d'un esprit réellement scientifique. Certains chro-
niqueurs des Temps Modernes faisaient parfois état d'exploits qui forcent I'admira-
tion. Doalyf cite le cas d'un médecin de Meknés qui procéda avec succes, en 1101
de I'Hégire, & une opération césartenne périlleuse, sur une femme (27).

Dans le domaine culturel, les efforts conjugués de la Nation et de ['Etat tendaient,
depuis les Idrissides, a multiplier, partout, des écoles coraniques, qui dispensaient
un enseignement élémentaire, & base religieuse, Pour les ¢ycles secondaire et supé-
reur, les Mosquées servaient de classes et de salles de conférence. Les oratoires qui
se comptaient, par centaines, dans les grands centres (785 & Fés, 3.000 d'apres Dozy
4 Cordoue), étaient autant d'institutions universttaires qui se prétaient 4 merveille, 3
T'enseignement traditionnel.

Des cours étaient, alors, donnés, 4 toute heure de la journée, par des professeurs
bénévoles, la mission didactique étant considérée comme une obligation religieuse,
dont chaque docteur de la loi devait personnellement s'acquitter. L'étudiant n'avat,
alors, que l'embarras du choix. La Karaouyne ne constituait quune mosquée-école
(28), parmi des centaines éparpillées, jusque dans les centres 1solés du bled. Ces
mosquées €taient dotées, pour la plapait, d'une bibliothéque plus ou moins impor-
tante. On vient de découvrir, il y a quelques décennies, dans un oratoire de Fés (sous
le caveau des tombes), un grand meuble A rayonnage trés bien conservé, sous un lin-
teau sculpté, oll se trouvaient deux caisses de livres et de liasses de documents
anciens. Mais, avec le temps, l'afflux des étudiants, dans les grandes villes, souleva

(26} Le Docteut Renand a publié une fude intitalde " Un ssai de classification botanigque, dans Tocuvie dun médecin mwrocatn du
XV siecle, dans "Publicaton de nsiitur des H. E. M. t, XVILL, p. 193, sur "Hadiqat al-azhir” dont I'auteur se nomme Qésirm Ben
Mohymed Al Wazir al-Ghassini, qui fut médecin du sultan saidien Ahmed E1 Mansour. Cet ouvrage se distingue, dapels Renaud,
par “la méthode trés claire” de la description bolanigue qui “a souvent une allure originale”.. Al Ghassini manque, raremen, d'in-
diqucr les gites des especes qui croissent & proxtmild de Fes. Clest un essai vraiment intéressapt de classi(ication, & trois degrés,
qui apporte, dans la deserption des planies de la vieille phanmacopée ofientale, uh €lément nouveau”.

(27) Se référer & mon guvrage arabe sur o médecine an Marag,

(28) "La premiire feole du monde” (Delphin, Fas, son Université, t889) : Se référer A mon onvrage arabe, sur "les missionnaires
inkeliecwels entrz le Maglreb et I'Osicnt”.



112 - Concepts de la Civilisation Islamique

un probleme nouveau : celui du logement (29).

C'est, alors, que les Mérinides s'attelérent activement a la tache, dés le XIVe siccle,
en créant des pavillons universitaires, destinés a accueillir les étudiants, qui
affluaient des tribus voisines et méme de l'extérieur. Mais, dés le Ve sigcle de
'Hégire, Ben Tachfine édifia, & Fés, la Médersa d'Essabirine, connue au X1Ig siécle
de 'Hégire, sous le nom de Médersa Bou Median. Abou Yacoub fonda une meder-
sa, la dota d'une bibliothéque (30} que tui offrit un prince espagnol. Abou Said (31),
fit construire celle de Fés Djedid, en assurant a ses étudiants et  ses professeurs des
bourses et des appointements appréciables. Des biens immobiliers furent constitués
en biens habous, pour en assurer, en permanence, l'entretien et le fonctionnement.
D'autre part, des bourses, dites morattabat, étaient allouées par I'Administration
habous 2 tous ceux qui savaient, par coeur, le Coran et certains po¢mes didactigues.
Ces bourses ont toujours constitué pour 1'étudiant, un appoint non négligeable,
auquel venait se joindre une dotation en nature quotidienne.

Abou Hassan fonda, & l'ouest de la mosquée andalouse, une médersa qui lui coiita
100.000 dinars-or. Plus tard, en (1323) fut construite la médersa d'El Attarine,
contingué aux salles de la karaouyne. En 1351 de l'ére chrétienne, Abou Inane édi-
fia celle qui porte encore son nom. Toutes ces institutions étaient des chefs-d'oeuvre
artistiques. Entre temps, plusieurs médersas étaient construites, dans les grands
centres urbains, principalement 4 Salé et & Marrakech.

L'ensemble constituait des sortes de cités universitaires, dont chaque médersa était
un pavillon isolé. La médersa Mesbahia, &difiée sous le régne &’ Abou Hassan, com-
prenait 117 chambres. Quelques-unes étaient bien aérées et dominaient le magni-
fique panorama de Fes.

Le mouvement de construction des médersas se poursulvait, par la suite, mais a un
rythme moins accéléré. On se contentait, parfois, des institutions déja existantes,
que les Souverains s'empressaient d'embellir ou d'élargir, au gré des besoins. Mais,
en principe, chaque régne devait étre marqué par des institutions nouvelles. Pour ne
citer que le régne de Sidi Mohamed Ben Abdallah, une série de médersas fut amé-
nagée, dans les principales villes : dans la seule kasba de Marrakech, six institutions

{29 "La crise du logement n'est pas soupgonnée en tribu” (Propos dun vieux marocain, p. 97}

(30} "La bibliothéque de 'Emir {Abou Yacoub, I Almohade) s'enrichissait des dépouitles de Fage précédent, au point d'égaler. dil-
o, celle du sultan omévade Hakem 17, (Millet, les Almohades, p. 101

(31} La constmcton de médersas était chose tueannue, au Maghreb, jusquiau moment o Abou Youssef construisit celle ' Al Halfa-
iyine (As-Sallarine}, dans la ville de Fets {Tbn Marzouk. Hespéris T.V. 1925 - 68



Concepts de la Clvilisation Islamique - 113

étaient, ainsi, créées (32).

Le Bled (33), surtout dans le Hawz de Fés, ne manquait pas de centres scolaires
propres. Au Sud, 200 médersas florissaient. De méme dans les Doukkala et les
Tadla. La médersa, édifiée par Waggag, dans le Sous, au Vé siécle de I'Hégire,
parait étre la plus ancienne. Ce fut un admirable exemple pour toute I'Afrique.

I1 vy eut, méme, sous le ler Almohade, une sorte d'école "d'administration marocai-
ne", dont l'effectif, qui atteignait, déja, 3.000 étudiants, fournissait a 1'Etat son cadre
supérieur. Parallelement aux sciences traditionnetles, on y donnait des cours d'équi-
tation, de tir, de natation et de rame. A Marrakech, alors capitale, un vaste étang fut
aménagé, a cet effet. On fait remonter 4 cette institution H'origine du mouvement
scoutiste marocain (34).

Fes demeura, longtemps, le centre intellectuel le plus actif du Maghreb, sinon de
I'Afrigue. C'est elle qui hérita du rayonnement de Kayrouan et des grandes cités
andalouses, Sa fameuse Université, une des plus vieilles du monde, en fit une capi-
tale de l'esprit o0l venaient se rallier les étudiants nord-africains, soudanais, égyp-
tiens, lybiens et méme européens. Nous ne citerons que le cas du futur Pape
Sylvestre qui, aprés avoir appris, a la Karaouyne, les chiffres arabes, les introduisit,
pour la premiére fois en Europe. Les Ulémas, formés a 1'Université de Fgs, jouis-
saient d'une grande réputation, dans le monde musulman. Dans le Maroc mérinide,
les doctes de la loi ne se comptaient pas. Abou Hassan se fit accompagner, dans son
expédition en ifrigya, par 400 Ulémas dont la profonde érudition éblouit Ibn khal-
doun et l'attira vers Fés,

Drailleuars, le Maghreb a, toujours, été une pépiniére de juristes. Pline le signalait,
déja, pour les Temps Antiques. L'Académie hébraique de Fés a joué un réle consi-
dérable, dans 1a cristallisation de la lo1 talmudique.

{323 Tl n'est point, d'aprés le Musnad - dit L. Provengal - de ville 1ot 501 peu importante du Maghreb-Extréme ou Moyen qu'il {Abou
El Hassan le Mérinide) n'ait, au moins, dotée d'une de ces hdtelleries d'éudiants, dont on adoure encore & Fés et & Salé, T'élégante
ordonnance et la riche décoration (Hesperis - 1 er Trim. 1952, p. 15).

{33) Parlant des gens du bled, Moise Nahon précise, dans ses (Propos d'on vieux Marocain) : "Beaucoop d'entre eex lisent ef éori-
vent, tous honoren! les lettres. Ths maoient leur langue aves woe correclion, yne abondance, inconnyes, ailleurs, chez des paysans;
ils sont douds d'un véritable génie grammatical. Ils saisissaient, au vol, les subtilités juridiques et I'abstraction ne les rebute pas...
lIs sont - dans leur miliey - migux armés, pour la vie réelle, que chez nous, bien des porteurs de parchemins” (p.11).

{34 "1 est bich remiuguable qu'ae Maroc la keura (la ballej, soit principalement jouée par les tolbas (les étudiants); dans le Haha,
its sont d'abord divisés en deux camps ef se lancent aleernativement [a balle avee le pied...; containes manidqres de jover la kovra se
pratiquent au Maroe, & towie époque et dans tootes kes classes de la socidté, Clest avec la fantasia & cheval, 1a lutte, l'escrime, o des
principaux divertisserments publics” {Marrakech, Downé, fasc. ler, pp. 325-326).



114 - Concepts de |a Civilisation Islamique

Partout dans le monde islamique, les hommes de lettres et les juristes maghrébins
ont laissé des traces; en plus, le Berbére kazzaz, expert en philologie arabe, eut le
dessus sur les célebres philologues orientaux, comme le Bagdadien Caid; Roudani
de Marrakech vit ses ouvrages de physique et de droit parvenir jusqu'aux Indes,
apras avoir forcé Fadmiration da Moyen-Oriemt, par Famplevr de leur documenta-
tion; El Harrali éblouit les milieux intellectuels de Tunisie, par son érudition ency-
clopédique; El Maqqari El Fassi tenait en haleine des milliers d'auditeurs qui se
pressérent autour de sa chaire dans la mosquée de Damas; le Tangérois Ibn Battouta
compte parmi les grands explorateurs du monde médiéval; Idrissi de Ceuta a €€,
selon la propre expression de F. Gautier, "le professeur de géographie de 1'Europe”.
D'autres Maghrébins, plus ou moins célébres, devaient contribuer largement, au
cours des siecles, & 'élaboration de 1'oeuvre intellectuelle universitaire, a la syncré-
tisation du patrimoine spirituel de 'Humanité,

Ainsi, linfluence de la civilisation maghrébine, cristallisée 4 Fes, dépassa
I' Andalousie et les pays nord-africains, pour afteindre le secteur oriental de la zone
méditerranéenne, jusqu'a Damas, en passant par le Catre.

Le Maghreb a été, donc, le point de contact entre deux mondes. "Ce fut par lui - dit
André Julien - que la théorie de la musique, des intervalles et des modes pénétra
d'Orient on elle s'était formée, en Espagne oti elle demeure a peu prés intacte™. Un
Fassi, Mohamed Ben Abdelkrim, sut provoquer, au XII& siécle de I'Hégire, une heu-
reuse révolution dans I'art sculptural égyptien, dont les chefs-d'oeuvre sont encore
conservés au Musée du Caire. L'architecture maghrébine constituait, elle aussi,
d’aprés Gsell "un chef-d'oeuvre de discipline harmonieuse”. Nos cités rivalisaient de
splendeur et de finesse avec les grandes capitales d'Orient : Ce n'est pas en vain
qu'on qu'on a comparé Rabat & Alexandrie, F&s 2 Damas, et Marrakech a Bagdad.



L'Islam et le Marxisme - 115

L'ISLAM ET LE MARXISME

"Si le Prophéte mohammed était encore en vie,
au XXe siécle, il aurait résolu les problémes de notre
Temps, en dégustant une tasse de café"
fle professeur Bernard Shaw)

Le Prophéte Sidna mohammed a prévu, grice a son esprit futuriste pénétrant, I'évo-
lution de la civilisation et d'amples réalisations €laborées par 'humanité. it a sur-
pris les critiques modernes par la justesse et la profondeur de ses vues, sur le double
plan culturel et socio-économique. D'aprés des hadiths authentiques, rapportés par
des traditionistes dignes de foi, tels Al-Bokhari, Moslim, Malik et Ibn Hanbal, le
social prime le cultuel (4/5 suivant un sondage personnel). Certaines options
mohammadiennes devancent leur temps et s'inscrivent, comme signes précurseurs
de certaines "idéologies” modernes. D'ailleurs, le messager de I'Isiam a été placé en
téte d'une liste on figure I'élite de tous les temps.

En 1911, le journal *Al Watan", quotidien chrétien de Beirout, demanda aux Arabes
chrétiens quelle personne,  leur point de vue, était le plus grand homme du monde.
En réponse, un grand érudit, de confession chrétienne, précisa que la personnalité
la plus éminente était, effectivement, celle qui, durant la courte période de dix ans,
dota le monde d'une nouvelle religion, d'une nouvelle philosophie de la vie, d'un
code esquissant un nouvean mode de comportement pour 'homme, définissant, net-
tement, le concept vivant et un train de vie adéquat. Illettré et sans éducation €la-
borée, ce grand personnage a su provoquer I'émergence d'une nation, a partir des
ruines d'une société en décantation, jetant, ainsi, les fondations d'un grand Empire,
tout frais, pourvu d'une longévité infinie. Cette grande personnalité n'était autre que
Mohammed Ibn Abdellah, le Qoraichite, le Prophte arabe et le grand Messager de
I'Islam. (Se référer 4 Siratun - Nabi, vol. 4, p. 400, en anglais}.



116 - L'islam et le Marxisme

D'autre part, un éminent écrivain anglais, Robert Briffault, rendant un vibrant hom-
mage aux enseignements du Propheéte Mohammed, dit : L'idée de liberté pour tous
les étres humains, de la fraternité humaine, de 1'égalité de tous les hommes devant
la loi du gouvernement démocratique, par le truchement de la consultation et du suf-

frage universel, les idées qui inspirérent la Révolution frangaise et 1a déclaration des
Droits (de I'homme), qui avaient structuré la Constitution américaine et enflammé
la lutte pour I'indépendance, dans les pays de ' Amérique Latine - tous ces concepts
ne furent pas les inventions de I'Occident ; ils tronvérent leur inspiration et leur
source ultime dans le Coran Sacré.

"C'est la quintessence de ce que l'intelligentsia de 'Europe médiévale avaient appris
de I'Islam, pendant des sicles, au sein des sociétés diverses, qui s'étaient dévelop-
pées en Europe, dans le sillage des Croisades, et, en imitation des associations de la
grande famille de Fislam. Il était hautement probable que, sans les Arabes, la civi-
lisation européenne moderne, n'aurait jamais vu le jour ; et il est absolument certain
que, sans eux, la civilisation occidentale n'aurait, guére, emprunté ce cachet, qui lui
a insufflé le pouvoir et la faculté de transcender toutes les phases de I'évolution”.
(Traduit de l'ouvrage : Hondred Great Muslim).

Le Marxisme el son matérialisme historique, constituent une idéologie gu'une
auréole factice tend A embellir, au dépens de toute phénomologie révélée. Or, en
analysant les préceptes traditionistes, sur le plan de sociclogie prolétarienne, nous
constatons que ['lslam a répondu, depuis 14 siécles, au trio élaboré par le
Marxisme, comme substrat de 1'idéologie [éniniste.

Ce trio réside dans 3 principes :
1) La garantie d'un minimum vital, pour la fofce QUVrigre.
2) Le nivellement des classes.

3) Le labeur prolétarien considéré comme capital-travail, c'est a dire comme base
essentielle d'appréciation de la valeur matérielle de ce travail. L'Islam ne s'cst pas
contenté d'élaborer une théorie socialiste ; il a posé les principes structurels d'une
justice sociale, dans un contexte plus large et éminemment plus humain.

Le Prophéte a dit : " je suis contre tous ceux qui ne s'acquittent guere du salaire de
I'ouvrier, dés l'accomplissement de son travail” |

Un autre hadith stipule que "I'oeuvre cultuelle d'un croyant, durant toute sa vie, s'an-
nihile, au cas ofl il s'abstiendrait de garantir & 'ouvrier tout son di".



L’lslam et le Marxisme - 117

Dans un 3¢me hadith : le prophéte proclame que : "dans les biens matériels d'un
croyant, un droit essentiel est reconnu aux pauvres, en sus de la dime canonigune”,
L'Tslam tend, donc, a assurer, par 13, un certain niveliement des classes, sans appau-
vrir la classe fortunée. Le 2 éme Khalife, Omar Ibn Khattab, a affirmé, en 'occur-
rence, son désir d'élever les nécessiteux au rang des nantis et des fortunés : Quant
au 3éme principe développé, chez Karl Marx, dans son fameux ouvrage ; le "Capi-
tal-Travail”, il suffit de lire les Prolégoménes d'Tbn Khaldoun (c'est-a-dire
Introduction de son oenvre magistrale d'histoire), pour relever le titre d'un chapitre
oul il précise que "ce qui est acquis par le travail constitue le véritable capital de I'ou-
vrier ", Lénine luni-méme, entre 1917 et 1924, s'est rendu compte d'une certaine
incompatibilité de la thése marxiste : c'est pourquoi, il a cru devoir , quelques
années avant sa mort, adopter une nouvelle doctrine, plus souple, ol I'abolition de
la propriété, ne figurait plus d'une fagon radicale. Staline a fait sienne cette thése,
et, c'est 13, ott réside le secret du fameux malentendu entre le Maoisme intégral et
le Léninisme mitigé de Trotski et Staline ol l'investissement des capitaux, I'assis-
tance technique étrangére, ne sont plus des tabous et ol Ie systéme coopératif agri-
cole constitue la base du marxisme agraire ; ces principes ne sont-ils pas ceux du
monde civilisé moderne?

* Se référer "a la Pensée Islamique et je monde Modeme™ du professenr Abdelaziz Benabdellah, édit. Presse de la Sonir,
Casablanca.



L’lslam et le Marxisme - 115

L'ISLAM ET LE MARXISME

"Si le Prophéte mohammed était encore en vie,
au XXe si¢cle, il aurait résolu les problémes de notre
Temps, en dégustant une tasse de café"

(le professeur Bernard Shaw)

Le Prophéte Sidna mohammed a prévu, grice a son esprit futuriste pénétrant, I'évo-
lution de la civilisation et d'amples réalisations élaborées par Yhumanité. Il a sur-
pris les critiques modernes par la justesse et la profondeur de ses vues, sur le double
plan culturel et socio-économique. D'aprés des hadiths authentiques, rapportés par
des traditionistes dignes de foi, tels Al-Bokhari, Moslim, Malik et Ibn Hanbal, le
social prime le cultuel (4/5 suivant vn sondage personnel). Certaines options
mohammadiennes devancent leur temps et s'inscrivent, comme signes précurseurs
de certaines "idéologies” modernes. D'ailleurs, le messager de I'Islam a &ié place en
téte d'une liste of figure 'élite de tous les temps.

En 1911, le journal "Al Watan", quotidien chrétien de Beirout, demanda aux Arabes
chrétiens quelle persenne, & leur point de vue, était le plns grand homme du monde.
En réponse, un grand érudit, de confession chrétienne, précisa que la personnalité
la plus éminente était, effectivement, celle qui, durant la courte période de dix ans,
dota le monde d'une nouvelle religion, d'une nouvelle philosophie de la vie, d'un
code esquissant un nouveau mode de comportement pour {‘homme, définissant, net-
tement, le concept vivant et un train de vie adéquat. Illettré et sans éducation éla-
borée, ce grand personnage a su provoquer I'émergence d'une nation, & partir des
ruines d'une société en décantation, jetant, ainsi, les fondations d'nn grand Empire,
tout frais, pourvu d'une longévité infinie. Cette grande personnalité n'était autre que
Mohammed Ibn Abdellah, ie Qoraichite, le Prophéte arabe et le grand Messager de
Istam. (Se référer a Siratun - Nabi, vol. 4, p. 400, en anglais).



Cachet Islamique sur YEconomie - 119

CACHET ISLAMIQUE SUR
L'ECONOMIE

A I'avénement des Almoravides, le Maghreb présentait I'aspect d'un pays paisible,
aux ressources abondantes et variées. Sous limpulsion d'une idée musulmane, le
fondateur de 1a dynastie renfor¢a I'unité des terres marocaines, développa un séden-
tarisme, largement urbanisé, en créant de grandes villes, dont Marrakech, nouvelle
capitale de I'Empire ; cette cité, érigée A 30 kilomeétres d'Aghmat, alors centre d'ap-
provisionnement de tout le désert, n'empécha, nullement Fes, ancienne capitale, de
bénéficier d'un regain de prospérité. Le Maroc des Almoravides "redevint rapide-
ment dans la paix, dit M. H. TERRASSE, un Maroc prospére, riche”. Léon
I'Africain et Marmol dépeignent le Maroc, comme couvert de foréts, qui sont,
aujourd’hu, complétement disparues.

Cet Empire, déja vaste, allait atteindre Tripoli, sous les Almohades, qui unirent,
sous un méme pouvoir, tout 1'Occident musulman. Afin de régulariser les rentrées
des revenus énormes du fisc et assurer une imposition équitable, ABDEL MOU-
MEN fit instituer un cadastre, dans toute la Berbérie. En trente ans, il accomplit une
ocuvre "dont I'ampleur force I'admiration” ; 'aisance était de plus en plus générali-
sée ; "jamais, note encore H. TERRASSE, les villes du Maghreb ne furent aussi

prosperes”.

Dr'autre part, "la civilisation andalouse - remarque, a son tour, André Julien - prit,
alors, un caractére d'autant plus écartant, qu'elle coincida avec le rétablissement de
l'ordre apporté par les Almohades", qui "mirent fin & la gabegie financiere des roi-
telets andalous” ; ils favorisérent, en outre, I'agriculture, sans négliger l'industrie
dont l'influence se fit sentir, jusqu'd Ceuta, renommée par sa production de papier.
A Fes, tournaient également, selon l'auteur du Qirtas, 400 moulins, pour la méme
fabrication, A c6té de douze "fonderies” de fer et de cuivre, onze verreries, 130 fours
a chaux et d'innombrables savonneries, minoteries et pressoirs d’huiles, sans comp-



12¢ - Cachet Islamique sur 'Economie

ter les manufactures traditionnelles de production artisanale. Dans les statistiques de
Zahrat el As, on reléve entre autres, 3.094 tisserands, 47 fabriques de savon, 86 ate-
liers de tanneurs, 116 ateliers de teinturerie, 1.170 fours a pain, 180 atetiers de céra-
mique {(pp. 81-82).

Les ports de I'Empire devinrent les centres d'une activité commerciale intense. Les
échanges s'y développérent avec Pise, G€ne, Venise et Marseille. Les Musulmans,
qui avaient €t¢, alors - reconnait A. JULIEN, les premiers a organiser les formes de
leur commerce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné
leurs méthodes, dont les chrétiens s'inspiraient. Une politique tolérante, jointe a un
systeme de sécurité, aussi solide que généralisé, ne firent que développer, de plus
en plus, les rapports et les échanges, entre chrétiens et musulmans.

Grice a une technique agricole importée d'Andatousie, des sortes de "fermes expé-
rimentales”, & culture intensive, prospéraient, sous la gestion directe des autorités,
Parmi ces vastes vergers, était El Menara 3 Marrakech, dont 1'oliveraie comprenait,
a elle seule, 15.000 arbres ; un explorateur anglais, cité par DE CASTERIES, la
visita, en 1741, et la gnalifia du "plus beau site de toute 'Afrique”.

Ainsi, les Mérinides trouvérent, a leur arrivée, un Maghreb trés peuplé, riche, a la
fois en hommes et en ressources, animé dune activité économique intense, et, pro-
fondément marquée par I'empreinte d'une civilisation raffinée. Mais, cette ére de
paix et de prospérité sera, bientdt, interrompue par les coups répétés d'une recon-
quista ibérique ; une mobilisation massive, qui arrachait & leurs terres des cultiva-
teurs paisibles, devait influer, défavorablement, sur la sitwation agricole qui condi-
ttonnait la prospérité du pays. Mais le Maghreb tint encore bon, grice a I'immense
réserve du bled.

"Le silo joue un rdle considérable. C'est, la, que sont enfermées les provisions de
grains du groupement (tribal), et, c'est dans cette réserve, que l'on puisera, en cas
d'insuffisance de la récolte : Les silos sont plus souvent constitués par des construc-
tions, dont la réunion forme des villages" (Surdon, Institution, p. 237).

D'aprés des statistiques et des tableaux comparatifs, dressés par certains chroni-
queurs de I'époque, comme IBN BATTOUTA, le pouvoir d'achat semble avoir été,
au Maroc, le triple de ce qu'il fut, 3 la méme époque, en Egypte. Mais, on était loin
du glorieux régne d'Abou El Hassan, qui "marqua, note, A. JULIEN, l'apogée de la
puissance Mérinide™ et qui fit du Sultan "le souverain le plus puissant du XIVe
siecle”. Déja, sous ABOU INANE, le Maghreb traversait une crise financiére, qui
mit en jeu 'existence méme de la dynastie. Un grave renchérissement de la vie fit



Cachet Islamigue sur ’Economie - 12

monter la valeur vénale d'un immeuble a Fes, au chiffre exorbitant (pour I'époque)
d'un millier de dinars - or. Aux prises avec des difficultés mulitples, le Sultan ne
mangua pas, toutefois, de soulager la paysannerie défaillante, en lui distribuant gra-
tis, au dire d'IBN BATTOUTA, de grandes superficies de terres et des bétes de trait.

C'est, alors, que survint une crise dynastique, d'autant plus néfaste, qu'elle coinci-
dait avec des tentatives portugaises de pénétration effective sur le sol marocain.
Désormais, I'économie maghrébine sera de plus entamée, par le grand effort mili-
taire que le Makhzen était contraint de déployer, pour endiguer la vague ibérique,
qui déferlait sur le littoral. La vie économique en ressentit un choc ; les routes tra-
ditionnelles en partie bloquées, l'incertitude duv lendemain, l'insécurité de certains
carrefours proches des enclaves détenues par I'ennemi, tous ces facteurs coalisés
devaient agir, profondément, sur I'équilibre €conomique et social du pays. Le com-
merce se rétrécit, la prospérité agricole sur laquelle se réglait I'activité artisanale
s'anémiait, par 1'¢Jan unanime que portait des milliers de cultivateurs a se mobiliser
"spontanément et sans retard”, selon l'expression de H. TERRASSE, pour résister A
la pénétration étrangere, qui faisait tAche d'huile.

La Dynastie des Saiddiens hérita, donc, d'un Maroc profondément, entamé par 1'in-
fluence néfaste de la Reconquista. Son avenement était 1'aboutissement d'une vio-
lente réaction populaire, contre I'occupation étrangére. Aussi, le ler Saddien se
héta-t-il de dégager Agadir de I'emprise portugaise ¢t de regrouper I'Empire, désa-
grégé par l'intrusion d'éléments ibériques subversifs. En méme temps, il réforma le
systéme fiscal, en instituant un impdt modeste, égal pour tous. Le chérif, qui ne vou-
lait pas pressurer la masse, eut recours A certains monopoles, pour combler le défi-
cit dii a linsuffisance de la "naiba" (capitation).

Aux monopoles industriels, de plus en plus exploités, s'ajoutérent les revenus des
grandes plantations de canne 2 sucre, qui se développaient, pour concurrencer les
sucres andalous que certains Grenadins essayaient d'implanter, prés de Fés, ot la
plantation du mirier permit & ces mémes Andalous d'élever des vers-a-soie.

Ahmed el Mansour fit venir des quantités considérables de marbre d'Italie, "qui était
payé en sucre, poids pour poids” (EI Istigsa, les Saddiens). L'économie prospérait,
grace a l'esprit d'initiative des Saidiens, dont I'oeuvre agricole forcait 'admiration,
surtout dans le Sous,

"Parlant de la canne & sucre du Sous, Al IDRISSI dit "qu'tl n'existe pas de sem-
blable, sur la terre, de par sa grosseur, la richesse de son jus et son goiit trés sucré”.
(Description de 1'Afrique sept. et sah. p. 39).



122 - Cachet islamique sur I'Economie

L'existence d'enclaves portugaises, espagnoles et anglaises, dans le pays, demeurait

une source constante de troubles. C'est pourquoi MOULAY ISMAIL, le céigbre
empereur alaouite, s'assigna comme tiche essentielle et immédiate, de libérer les
places occupées par Fétranger et de renforcer l'unité nationale. "Soucieux de
défendre I'intégrité du Maroc, Moulay Ismatl ne I'était pas moins, note A. JULIEN,
de développer son activité économique”. Il "souhaite, écrivait de i un Résident
francais, 'agrandissement de ses sujets, et celui de leurs fortunes, par le commerce
qu'il préférait a la piraterie”.

Le Maroc connut, sous le régne de Sidi Mohammed, une ére de paix et de prospé-
rité. C'est lmi qui, au cours d'une crise €conomique, provoquée par une sécheresse
persistante, distribua, durant tout un lustre, de larges subsides que I"anteur du Dorrat
Essoulouk, évaluait 4 500 millions de dinars. D'autres chroniqueurs signaldrent des
distributions massives de vivres dans les villes, de subventions dans ies campagnes.

Pendant presque tout le XI1Ve siécle, le Maroc demeura prospére. Moulay Slimane
(1792-1822) supprima les droits de porte et les taxes sur les denrées dont les reve-
nus couvraient, seuls, les dépenses de |'Etat. Au cours d'une disette qui sévit en
Tunisie et en France, il y envoya de grandes quantités de blé. Le Maroc exportait en
Europe son excédent de production ; en 1843, il exporta 75.000 tonnes de blé et de
légumes secs, par le seul port de Mogador, qui est une création vivante de la
Dynastie Alaouite ; en 1851, son mouvement s'évaluait a six mullions ; ce port
demeura actif jusqu'en 1911, année dans laquelle il regut la visite de 462 navires et
exporta 38.000 tonnes de produits marocains, contre une importation de 12.000
tonnes. '

Vers 1859, date de la mort de Moulay ABDERRAHMANE, le cheptel marocain a
été évalué par Charles LAMARTINIERE (dans son ouvrage la Question du Maroc,
édité 2 la méme année), & 48 millions d'ovins et prés de 6 millions de bovins.
L'industrie artisanale produisit en série des articles variés.

Les artisans évoluaient, alors, dans le cadre d'un "régime corporatif” trés libéral, qui
ne s'altérera, reconnait PALLEZ, qu'au contact de I'Occident. Le Makhzen respec-
tait le principe de la Hberté du commerce. Les vastes vergers d'Aguedal, a
Marrakech, étatent de véritables jardins d'essai ol on tentait d'acclimater toute une
gamme de fleurs importées d’'Europe.

Devant la carence des spécialistes européens, pressentis pour traiter les cannes &
sucre et raffiner les produits sucrés, dans la manufacture d'Aguedal & Marrakech, le
Sultan Sidi Mohamed Ben Abderrahmane fit venir, a cet effet, des techniciens égyp-



Cachet Islamiqué sur I'Economie - 123

tiens. (Ai Ithaf, par Ibn Zaidan, t. III, p. 556). En 1864, la plantation du coton & pris
un développement considérable aux alentours de Mazagan. La production s'élevait
- d'aprés le vice-consul frangais T. Gilbert, & 400 quintaux de textile, dont la valeur
représentait prés de 100.000 francs-or (chiffre d'autant plus important que les expor-
tations totales du Maroc ne dépassaient guere, alors, 22 millions de francs-or). Une
industrie mécanisée transformait, sur place, les coions dont e Maroc produisait une
qualité trés appréciée en Europe et & New-Orléans ; la variété "See Islande” aux
longues soies américaines.

Déja, Al-ldrissi, patle du coton de la région de Tadla, qui desservait tout le Maroc
(Description de I'Afrique sept. et Sah., p. 50).

Le coton, était cultivé au Maroc, dans les régions de faible altitude, et, aux alentours
des principales villes, depuis le Haut Moyen-Age, sinon I'Antiquité ; mais 1'écono-
mie péréclitait, le pays s'appauvrissait. Le guerre avec I'Espagne {1859-1860), finit
par semer la confusion et par anémier le Trésor national. Plus tard, la fameuse affai-
re des créances juives dans le Rif, fut le prétexte d'une campagne diplomatique, qui
préoccupa le Sultan, pendant toute une décennie. C'est cette "diplomatie 4 la finan-
ciere”, comme l'appelle, si ironiquement A. JULIEN, qui incitait certaines puis-
sances, misant sur la ruine économique du Maroc, pour le dominer, politiquement -
a faire pression sur le Suitan, pour conclure des emprunts forcés successifs (62 mil-
lions et demi en 1904, 100 ‘millions en 1907). Cet endettement fut, & l'instar de ce
qui s'est passé en Egypte, une véritable hypothéque, qui allait peser gravement sur
I'avenir du Maroc. Le Makhzen disposait, jusqu'ici, "d'une trésorerie assez aisée” et
"d'une comptabihité en régle”. Mais, 11 fut compromis, par suite d'une succession
d'intrigues européennes, dans des aventures, sans précédent, qui devaient provoquer
une crise politique, pour aboutir finalement au traité du Protectorat.



L'lslam et le Planning Familiaf - 125

L’ISLAM ET LE PLANNING FAMILIAL
oU |
Pl}OBLE‘ME DEMO(}RAPHIQUE
ET DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE *

L’accroissement de la population mondiale, aprés I’ére industrielle, a atteint des
coefficients vertigineux, d’un milliard et demi en 1900, cette population passe 3
trois milliards et demi, en 1970. Les techniques de limitation de mortalité, étayées,
en Europe et aux Etats-Unis, par des transformations sociales et économiques fon-
damentales, essaient de s’équilibrer avec des techniques paralleles, guoi, en réduisant
le taux d’ignorance, d’analphabétisme et de méprise dans la reproduction, abaissent
le taux de natalité. Une stabilisation démographique devrait, ainsi, se cristalliser, en
principe, dans I'équilibre entre les naissances et les décés.

Nous allons essayer de dresser, dans une fresque vivante, un parallélisme, compa-
rant les données du probléme aux Etats-Unis capitalistes, en Chine socialiste, au
Tiers-Monde, et, notamment, au Maroc. Certes, dans une zone considérée comme
la plus moderne du Monde, les Etats-Unis, une «explosion démographique» fait
passer I’effectif de la population, de 76 miltlions en 1900, i prés de 205 millions en
1970. Dans le probleme démographique, plusieurs points sont en’corrélation: le
taux de natalité, le taux de mortalité, le coefficient de fécondité, le facteur socio-
économique etc... Une planification familiale tend a équilibrer ces données, pour
abaisser 1a mortalité, réduire les naissances, en limitant la procréation, par des
moyens contraceptifs. Il convient de distinguer ce qu’on a appelé la « régulation

démographique» on la limitation des naissances, de la planification familiale (fami-

{*) Texte de Commumication faite, par le professenr Benabdellah A., au nom des pays musulmans, au cotloque istamo-chnétien,
organisé A Tunis, en 1976,



126 - L’islam et ie Planning Familia)

ly planning), congue comme moven de protection maternelle et infantile,
. visant,notamment, la réduction du taux de mortalité, chez I’enfant, par une théra-
peutique préventive appropri€e. Tous ces facteurs s’ interférent, pour créer un champ
de neutralisation réciproque. Ce qui est curieux, ¢’est que, parfois, une mortalité
¢élevée favorise une forte fécondité et crée des impératifs socio-économiques inver-
sés. La procréation en Afrique tropicale, par exemple, doit atteindre son sumrmum,
pour assurer un équilibre démographique. Les responsables s’ingénient, préalabie-
ment, a mettre sur pied un systéme social adéquat, susceptible d’abaisser le taux de
mortalité, avant de lancer toute politique contraceptive, tendant A répandre les pra-
tiques anticonceptionnelles.

On emploie, parfois incorrectement, le terme d’« explosion démographique », sans
faire de distinction entre le tanx d’accroissement de la population, Ia superficie utile
d’un pays et les moyens effectifs de son développement. Certains économistes bri-
tanniques ont calculé, qu’il y avait moing d’habitants, par acre cultivé, en Chine
qu’en Grande Bretagne ou au Japon, la proportion étant respectivement de 7,2 et 13,

Le facteur socio-économique entre aussi en jeu, pour créer une ambiance propice.
Mais, ce facteur n’est pas tout, car « le probléme de {’emploi et non pas la capacité
technique de produire de la nourriture, représente le point critique dans 90 4 100
pays, comprenant 70 pour cent de la population mondiale.. Les réactions en chaine
de la croissance démographique rapide, du taux de chomage et de sous-emploi
croissant, et ¢’un pouvoir d’achat par téte bas, pourraient constituer, a eux seuls,
tout le processus d’amélioration de la situation économique et sociale. En prenant
I’exemple des Etats-Unis, nous constatons que I’ accroissement de la population est
dd, surtout, & un autre facteur: I'immigration, estimée a 40%, dans les dix premiéres
années du siecle. En 1971, Tes Etats-Unis ont connu, méme, une période de dénata-
lité, provoquée par un grave fléchissement des taux de naissance. Les facteurs qui
entrent, ainsi, en jeu, varient d’un pays a un autre, et, les solutions sont fonctions de
cette variation. C’est pourquoi, le Congres américain a adopté, en 1971, une lot
empéechant la contraception, ce qui fait obstacle 4 ’enseignement du planning fami-
Hal. N’empéche que, faute d’usage 1égal de contraceptifs, une forte proportion de
personnes ont recours a la stérilisation chirurgicale; pratique renforcée par la loi de
1972, aux termes de laquelle peut étre opéré I’avortement, sur demande, par un
médecin autorisé », Cette 1égislation diminue les risques éventuels des avortements
illicites {200.000 a 1.200.000, chaque année), destinés 3 empécher une naissance
non voulue. Dans cette optique, le législateur américain tend, pour limiter les
dégits, et mettre fin 4 une pratique imhumaine, qui est 'interruption volontaire



L’lslam et le Planning Famlliai - 127

d’une existence virtuelle, & encourager par étapes, la technique contraceptive et le
planning familial. Cette innovation se cristaliserait, notamment, par la priorité don-
née aux études de biologie de la production et A la recherche de meilleures
méthodes, permettant aux individus de “maitriser eux-mémes la fécondité™: II
s'agit, donc, de moyens nouveaux, pour mettre sur pied une éducation sexuelle
appropriée.

Voyons, maintenant, cormment un Etat socialiste, pas trop léniniste comme la Chine,
envisage le probléme. Le chiffre global de la population a été estimé en 1968, 4 713
militons de Chinois et le taux d’accroissement 3 2%. Une premiére campagne de
planning familial a été lancée, dés 'année 1956, par une large diffusion des moyens
contraceptifs, accompagnée de conseils sur leur utilisation; ce procédé de titonne-
ment demeure, sans danger, dans ce premier stade, car elle ne dépasse guere les
contours d’une éducation contraceptive libérale. Mais, la Chine, qui avait encore 3
combattre I'analphabétisme, se trouvait, alors, en pleine période de décantation,
€tant donné le cours de sa transformation en Etat socialiste fort et modeme, comp-
tant sur ses propres forces et sur le génie de son peuple. “Une grande population est
une bonne et non une mauvaise chose”, disait le président. Mao, en 1958 ; car, avec
I'industrialisation et I'accroissement de la production agricole, la force de travail
manquait, et, manquera, encore plus. Une population nombreuse, agissant en auto-
défense, menant une guerre du peuple sur son propre territoire, rend la Chine invin-
cible. Cette attitude de “Neutre” n’empéche guére Ia mise sur pied d*un sysi@me de
planning familial; mais, le caractére libéral d*une telle politique permit 4 1a masse
rurale de rester dans I’expectative, alors que les cadres et les inteliectuels, qui se
rendirent dans les campagunes, apres 1938, pour répondre au grand appel de Mao,
apporterent avec eux 1'enseignement de la régulation des naissances. Mais, dés
1963, sous I'impuision de Mao, la planification des naissances est lancée avec
vigreur, soutenue par des équipes médicales mobiles, et par la grande diffusion des
procédés intra-utérins de contraception. Li, I'essentiel, aux yeux du socialisme,
¢'est ’absence d’intimidation et de pression économique, sur la famille,
[’émancipation de la femme, son droit & I’étude, sa conscience accrue, sa contribu-
tion effective a Perection d’un foyer solide, autant de facteurs qui justifient le libre
choix, basé sur les possibilités et les moyens de chague famille, Cette notion de Iibé-
ralité, dans tout systéme de planning familial, demeure le ressort vital et le secret de
toute réussite, car le peuple est amené, par des tests successifs, & se former, libre-
ment, une idée judicieuse de son intérét. L' intérét général bien entendu de la nation
reste, dans toute communauté, qu’elle soit socialiste ou autre, le pivdt qui axe et
régulanise toute réformation de structure. L’Islam, dans sa simplicité, sa souplesse,
son adaptabilité a toutes les exigences humaines, & tous les impératifs rationnels, est



128 - L’lslam et le Planning Familial

la doctrine la plus libérale. Son optique initiale, et, partant ses options, sont fonc-
tions d’une vue, foncierement humaine, des mobiles réels, qui justifient 1a mise sur
pied d’un systeme culturel, intellectuel, social ou économique. Un principe isla-
mique original considére, comme critére valable de licitation ou de légitimation, “la
sagesse d'une bonne contume” (Falell o)

C’est ce que I'lmam Malek, grand animateur du rite qui porte son nom, appelle
(ilupall plagll) qui explique 1'afflux de ses adeptes en Afiique, Continent bien connu
par son “attachement & la coutume” ancestrale. Le socialisme, aussi bien dans sa
forme marxiste, que dans I"optique islamique de I'intérét social bien entendu,
implique ’abnégation, I’altruisme, la maitrise de sot, autant d’éléments moraux qum
renforcent, le cas échéant, toute technique jugée utile, méme contraceptive. La
Chine suggére, ainsi -aux jeunes, de retarder I’dge de leur mariage, c'est-3-dire, Ie
temps de reproduction, jusqu’a 23 ans, sinon plus tard. Le Prophéte Mohamed avait
épousé, a cet age, sa premiére femme Khadija ; la dynamique islamique, a laguelle
le socialisme Chinois se rallie curieusement, tend & déverser le trop plein d’énergie,
dans la vie active que méne le musulman. “Que celui qui peut assumer ses obliga-
tions familiales, se marie, sinon qu’il 8’abstienne” dit le Prophete. Le jeune Chinois
trouve un palliatif, dans les sports et 'entrain pour {’innovation et Ie travail pro-
ductif. “Le bonheur de la jeunesse”, diraient les Chinois, n’est pas lIa licence sexuel-
le, qui signifie aux Etats-Unis un nombre annuel de 1.700.000 nouveaux cas de
syphilis. Le Socialisme, tel qu’il est congu par la Chine, n’est pas un acquis dans
lequel on peut s’installer, mais, un effort permanent de rééducation de 'homme(1).

La Révolution culturelle, que j’ai vécue, personnellement, en Chine, ne fut que
I’institutionalisation de la vision fondamentalement pédagogique du processus
révolutionnartre, destiné & accélérer 1'évolution des motivations et des aspirations
individuelies, clé du comportement et, notamment, du comportement reproductif.

Dans une intéressante interview, le Directeur de la Banque mondiale, soulignait la
nécessité pour le Tiers-Monde, de limiter, a tout prix, sa croissance démographique,
sans quoi, cela conduirait certainement a une catastrophe planétaire(2)

Le Monde connait, effectivement, une confusion totale: “Alors que I'économie,(3)
fait 1’objet d’une planification, de pius en plus rigoureuse, dans le Tiers-Monde et
ailleurs, oun laisse les populalions §’accroitre, diminuer, émigrer etc... presque, sans

(1) tla Pensde de Mao Tsé Toung, ). Codfin — Privat. Pariz 1971).
(2) (The Observer, London 3, Oct, 1471)
{3) Déveluppement et Civilisadon — MNumére spécial (47 et 48) Paris — 1972 p. 128)



L’lslam et le Planning Famillal - 129

* aucun effort rationnel, cohérent, sauf de rares exceptions, comme la Chine —pour
diriger ces mouvements... Est-il besoin de souligner que la planification écono-
mique reste gravement hypothéquée, tant qu’elle n’est pas accompagnée d’une pla-
nification de la croissance démographique 7 planification qui, cela va sans dire, n'a
pas besoin d’étre malthusienne, mais, peut aussi bien étre pronataliste, comme la
politique de population de la Roumanie(4).

“Or, 1a plupart des pays du Tiers Monde n’onit pas de politique globale de dévelop-
pement, rigourecusement définic ; souvent, ils n’ont méme pas fait ’inventaire de
leurs ressources. Aussi, adopter, sous I'inspiration de conseillers occidentaux des
politiques de population, définies presqu’uniquement en termes de limitation des
naissances, doit &tre dénoncé, comme une facon erronée de poser le probléme de
développement et un moyen dangereux de détourner I’attention du Tiers-Monde des
problémes les plus importants, qui sont, par définition, de nature politique. La popu-
lation n’est pas la seule tendance sociale, sur laquelle nous pouvons avoir une prise
solide(5).

La population sera, peut-étre, la plus difficile a planifier, de toutes les variables de
base du processus de développement ; et nous avons des doutes sérieux, méme
concernant la capacité de I’homme d’y parvenir, en stade actuel de I’évolution poli-
tique, culturelle et spirituelle de "’humanité”,

L’ auteur ajoute: ainsi la tentative répétée de nombreux spécialistes occidentaux, de
définir une politique de population, d’abord, en termes malthusiens (qui est leur
base idéologique), et, ensuite, en termes de limitation des naissances.... doit étre
rejetée par le Tiers Monde ; car elle repose sur une confusion conceptuelle fonda-
mentale, & savoir celle entre la motivation contraceptive(6) et la fourniture de ser-
vices contraceptifs. “Une politique de développement économique vigoureux reste
la clé de voiite d'une politique de population, visant 2 limiter les naissances...; la
base de toute politique de population, dans les pays non industrialisés, ne peut
gu’étre 'élévation du niveau de vie et la stabilit¢ de I"'emploi. L’application de la
Charte d’ Alger des droits économiques du Tiers Monde (défini par le groupe des 77,
4 Alger, en Octobre 1967), est directement li¢e aux probléemes de la contraception.
C’est de 1’application de telles mesures économiques que dépend la création de la

{4) Suite & une Forte chute de la nacalité, }a Roumanie a priz, depuis 1968, pne seree Je mesures devant encourager la natalité.
{51 Dévelopt_ etc__ ibid p. 131,

(&) Tt entend, par 13. Te desir qu une personne peut avolr de pratiquer la contraciion, en vie despacer ou de limiter les nats-
sances



130 - L'isiam et le Planning Familiai

motivation contraceptive, sans laguelle toute campagne de stérilisation demeure
vaine(7). Si la limitation des naissances s’ avére, parfois, non senlement un principe
valable, mais indispensable, sa réussite dereure fonction d’une application appro-
priée, gui tienne compte des contingences locales. La structuration séculaire doit
étre préalablement réformée, en éliminant les attitudes nihtlistes d’un patriarcalis-
me, qui se confond avec I'authentique traditionalisme de I'lslam. Le danger des
techniques contraceptives modemes réside dans une procédure d’intrusion aveugle
d’un “article d’exportation”, sans égard au contexte culturel que I'lstam intdgre
dans une ethique générale, qui doit fagonner la société. Une étude substantielle(8)
met en avant une série de mesures susceptibles d’accroitre la motivation contracep-
tive, dans le Tiers Monde: prévoir, outre 1a lutte contre 1a mortalité, I'émancipation
morale de la femme, des cours d'éducation sexuelle, d’orientation familiale, au
niveau secondaire; avec Ie choix du moment psychologiquement propice (post par-
tum) c’est a dire apres 1’accouchement), pour inculguer a la femme des notions de
planning familial, par I’intermédiaire de services de protection maternelle et infantile.

Or, les disciplines classiques du Figh (droit musulman), intégrées dans les pro-
grammes des cycles secondaires et méme primaires, répondent amplement A cet
appel de Ia nature, dans un contexte d’ethique sociale. La fille et le gargon rece- |
vaient, sans pudeur factice, des enseignements, jetant une vive lumiere, sur 1’effi-
cience réelle de tout rappoert sexuel, dont ["objet demeure une procréation, dans les
limites des moyens disponibles. L'Islam recommande, méme, d’éviter toute union
conjugale, faute de possibilités ménageres adéquates; “Ie mariage, dit le prophéte,
n’est permis qu’a celui qui peut en assumer les conséquences’ .

Le martage a le double sens d'union conjugale et d’élaboration d’un gite conve-
nable, bien choisi pour recevoir de mende, ce qui implique le pouvoir matériel
d’ériger un ménage, sur une base socio-économique solide.

Nous pouvons nous demander, ici, comment se présente le probléme en Afrique du
Nord(9), notamment en Algérie et au Maroc, pays limitrophes ?

“En Algérie, une femme mariée, dés ’dge de 15 ans et jusqu’a 45 ans, ne subissant
aucune interruption de sa fécondité, donne naissance, en moyenne, 4 10 enfants
vivants, et ce chiffre ne tient pas compte des avortements, des fausses couches ete...;

(71 P. Demeny, “The ecotomics of population Conrrod”, conférence de T'Union int4,

internationale pour 1" Erude scientifique de la Populaton, London sepr., 1969, p. 6.

{8) Pélaboration et Ja mise en peuvre de politiques de populaton dans le Tiers-Monde: Obstacles et possibilités par Pierre
Pradervand. Développement et Civilisation, 1972 {n° 47, 48)

{9 (Programune de planning fammilial en Aftique —Centre de développement de I organisation, de coopération et de développe-
ment économiques — Pars, 1970, p. 14,



L’'lslam et le Planning Familial - 131

e ministére de la santé reléve un millier de cas d’infanticides enregistrés, en 1968,
surtout pour des motifs économiques. L' Algérie a essayé de répondre 4 ce défi
démographique, par Padoption de la stratégie de développement économique
(1967-1980) suivante:

1. Fintégration économique, par la mise sur pied d’une industrie de transformation
des produits, jadis exportés; la balance des paiements sera, d’autant plus saine qu’on
limitera les importations aux biens d’équipements, nécessaires 4 la création de
branches complémentaires de 1I’économie algérienne.

2. T'accroissement du capital industriel national, réalisé, grice a4 une politique
expansionniste des exportations, notamment les hydrocarbures, d’oil un accroisse-
ment des capacités d’accumulation de I’ensemble de 1'économie.

3. la mise en place d'un nouvel appareil de formation, adapté aux besoins écono-
miques: une démocratisation de ’enseignement et une généralisation de la forma-
tion.

4. nouvelle répartition des revenus par 1’élimination du chdmage, c’est a dire, la
création de nouveaux emplois et I'élargissement du marché intérieur, pdle de crois-
sance de I’économite.

Au Maroce, 70,7% de la population totale vivaient, en 1960, en milieu rural et 29,3%
en milieu urbain®. En 1971, les résultats du recensement faisaient ressortir une lége-
re diminution, dans Ie pourcentage de la population urbaine (64,9%, par rapport &
35,1 % dans Ia campagne); un des facteurs qui motiveraient cette contraction démo-
graphique rurale, serait le phénomene d’attraction vers les grandes villes. Le Maroc
est un des pays oil le taux de natalité est des plus élevés du Monde. La densité de la
population, sans le Sahara, pour une superficie totale de 444.000 kn?’, atteint une
moyenne de 33 hab. au kil. carré, en 1968, angmente, d’apres les statistiques offi-
cielles, d’un hab. par k2 et par an. Lors du recensement de 1960, la population du
Maroc était de 11.626.232 hab. Dans le recensement de 1971 le Maroc comptait
15.379.2539 hab. dont 111.987 étrangers. La taille moyenne des ménages qui était
entre 1961-1963, de 4,9 personnes, est montée en 1971 a la dimension de 54.
Pourtant, le pourcentage de foyers polygames marocains demeure trés faible, (de
Pordre de 3%). Si 'cn se référait & 1" étude comparée des chiffres, mis en avant par
le recensement de 1960 et les recensements antérteurs, le tanx brut de natalité serait -
de 50%, et, celui de la mortalité de 17%; autrement dit, le taux moyen d’accroisse-

¢} Aujourd hui, 4°aprés le recensement de 1993, le taux en milieu urhain, s'est &levé A 51.4% et le taux Tural a baissé jusqu’a
48 5%



132 - L'lstam et le Planning Familial

ment de la population marocaine qui était de 33%, en 1969, permettrait A cette
population de doubler, en I'espace de 21 ans, pour devenir 30 millions en 1990 ia
population marocaine est, pour 99%, de confession musulmane, L’ alphabétisation,
gui est plus répandue en milieu urbain qu’en milieu rural, atteint, d’apres les statis-
tiques de 1961-63, 29% dans le ler (41 % pour les hommes et 17% pour les
femmes), alors que, pour le second, le taux est de 18%, pour les hommes, et, 2%
pour les femmes. En 1971, le taux d’analphabétisation est de 76,5% contre 83% en
1960; les écarts sont importants, entre le milieu urbain (56% ) et le milieu rural
(88%). La population scolarisée, en 1971, est de 167.900 personnes au total, parmi
lesquelles, 530.000 ou éleves en milieu rural dont 28% fréquentent 1'école cora-
nique. Le produit national par habitant est pass€ entre 1961 et 1969, de 674 dirhams
4 942 d. Mais, en 1969, il diminua de 0,30%, par rapport 2 1968. En 1971, 1a popu-
lation active se monte A prés de 4 millions d’individus, soit 26% de la population.
Dans Ies villes, le taux de chdmage dépasse 15%, alors qu’il atteint 4,7% a la cam-
pagne. Pour connaitre les interférences de la croissance démographique et du déve-
loppement socio-économique, il suffit de dresser un tablean comparatif: d’une part
du taux d’accroissement de la population, compte tenu des coefficients de mortali-
té¢ et de fécondité, et d’autre part, de I'incitdence sur le revenu national.
L’accroissement démographique se cristallisera, dans I'hypotheése de fécondité
constante, par une population totale de 26.500.000. Si cette técondité se maintient,
jusqu’en 1985, le niveau de vie du citoyen ne sera maintenu, aprés 20 ans (1965-
1985), que par un surplus d’investissement, évalué a 52 milliards de dirhams, sans
parler de la nécessité de créer quatre millions d’emplois nouveaux, exigeant des
investissements complémentaires de 107,5 milliards de dirhams, pour résorber le
chbmage. De plus, la construction de logements 4 bon marché coiterait 15 milliards
de dhs et I’effort de scolarisation exigerait un supplément de 5 milliards de dirhs.
Les autres budgets sociaux, tels le budget de fonctionnement de la santé publique
devraient angmenter au moins de 3%. Le fardeau, s’alourdissant, ainsi, pour 1'Etat,
n’est pas, pour autant, allégé par la production céréaliére et [’élevage dn cheptel,
dont le niveau s'est stabilisé, s’il n’a pas baissé, depuis un demi-siecle. Dans cet
ordre d’idées, I"accroissernent démographique présente de graves dangers, pour le
développement économique et social du pays et posera, & notre société, des pro-
blemes de grande portée, A cause des flambées d’inflation, rendues plus excessives
par I’exaspération des besoins de la société maghrébine. Le Maroc essaie, pour
résoudre le probléme démographique, d’étayer la planification familiale, par des
mesures tendant a résorber le chémage et remédier au surpeuplement. Une politique
démographique, de toute urgence, doit donc, d’aprés les responsables, tre mise en
oeuvre, comportant les trois volets suivants:



L'tslam et le Planning Familial - 133

1. création d’emplois dans les villes
2. aménagement urbain et lutte contre les bidonvilles

3. politique d’émigration temporaire. L’abaissement du taux de natalité (que Ie gou-
vernement se propose d’abaisser a 35% , vers 1980-1985), ne fera que contribuer a
fournir une solution aux problémes de nutrition, de scolarisation, de I’habitat et de
’emploi, en atténuant leur acuité. Quant 2 la planification familiale elle-méme, Ie
programme gouvernemental se propose d’instituer un systéme libéral, qui laisse 2
la famille toute latitude de choisir le nombre d’enfants qu’elle désire avoir, en fonc-
tion de ses moyens. Mais, des services d’éducation contraceptive sont mis en place,
bien équipés en matériel et en personne, pour aider les familles, en dehors de toute
contramte, i faire un choix adéquat et judicieux. Un programme d’information édu-
cative prévoit, donc, Futilisation de moyens appropriés de communication, avec les
masses, et la création d’un corps de 600 animatrices et animateurs, pour expliquer
les différents aspects de la planification familiale. 1l semble, que depuis 1969, le sté-
rilet intra-utérin {DIU) a-joui, au début, d’une vogue croissante, aupres de la popu-
lation. Mais, jusqu’a présent, 3% seulement des femmes, en Age de procréer, font
usage d'une méthode moderne de contraception, en dehors des insertions pratiquées
par Ies médecins du secteur privé. Ainsi donc, cette politique, inscrite au plan
Quinquennal, n’a été que partieliement adoptée, faute de moyens suffisants dans
I’infrastructure de la santé, que, sans parler de la carence d’une population indiffe-
rente ou tradittonnellement nataliste: Ainsi, le Maroc essaie d’éviter toute attitude
brusque, allant 3 T'encontre d’un “traditionalisme”, quelquefois aberrant. Il continue
Ies recherches, tout en optant déja, pour une politique contraceptive, sans heurt. Il
semble se garder bien de lancer de grands slogans catégoriques et de blesser gra-
tuitement des susceptibilités, chez un peuple islamique, influencé tantdt par 1’ac-
ception litterale des traditions, tantt par une généralisation hitive, qui tient peu
compte de I'ensemble des impondérables culturels, sociaux ou socio-€conomiques
de la communauté musulmane. En sériant, certes, les problémes, nous devons nous
attacher, d’abord, 2 I’elaboration d’un mecanisme, efficient pour la protection de la
mere et de ["enfant, congue et presentée comme partie intégrante d’un tel systéme
préventif, sur Ie plan de la santé. Le planning famitial peut, alors, &tre bénéfique.
quels que soient le taux de I’analphabetisme, Ie niveau de I"infrastructure sociale et
Ie processus de developpement economique de la nation. Ce processus constitue un
substrat indivisible et un ensemble homogéne, dont les supports ne doivent guere
&tre isolés les uns des autres. Quand un probiéme est placé, dans son contexte réel,
les atouts de base tels le milieu familial, le niveau éducatif et sanitaire, I"impératif



134 - L'Islam et e Planning Familial

social et le support économique bien entendu, s’inteégrent, comme éléments sponta-
nés, dans une équation humaine harmonieuse. Ii faut, donc, réaliser une approche a
I’ensemble des problémes, en vulgariser les données, présenter des tests stirs, pour
mieux convaincre, car, quel que soit le degré d’analphabétisme, un milieu sociale-
ment éduqué, demeure apte a saisir les nuances les plus subtiles d’un processus
donné. La tendance 2 une forte natalité, repérée chez 1’ Africain, en général, a pris
naissance, dés 1" Antiguit€, sous I'impulsion du régime tribal dont le volume démo-
graphique conditionnait le potentiel militaire ; d’ol une attitude pro-nataliste, carac-
térisée par un taux de fécondité tres élevé, & 'image d’un prestige factice, basé sur
la quantité. Le Hadit du Prophéte, qui dit: “procréez, multipliez-vous. je serai fier
de vous, le jour du jugement”, se situe dans ce cadre, d’autant plus que le potentiel
humain de I’islam, au temps du Prophéte, dépassait de pen une centaine de milliers
de personnes. Ces dimensions idéales de la famille patriarcale, gonflées, outreme-
sure, par les effets de la polygamie et du concubinage, prenaient, avec Ie dévelop-
pement socio-économique de 1a “nation”, des proportions moindres: et le taux de
fécondité tend, surtout en Afrique du Nord, a baisser du chiffre 7,5 enfants par
famille, a un chiffre, s’échelonnant entre 3,5 et 5. D’ aprés Caldweli{10), le systéme
de la famille nombreuse, donc de la fécondité élevée, repose, en Afrique, sur trois
éléments essentiels: les enfants. représentant un atout économique, assument une
partie du travail, assistent Ies personnes agées ou malades et contribuent, par leur
nombre, au prestige des parents. Mais, ce trio est surtout occasionné par I'absence
de tout organisme d’entr’aide ou d'assistance sociale, érigé par I'Etat, 4 |'échelle
nationale. Le panorama classique d’une cité médiévaie maghrébine, par exemple,
montre I'inanité de problémes, que le citoyen musulman ignorait & I'époque, parce
qu’ils sont, spontanément, éliminés par des attitudes neutralisantes. Nous citerons,
pour mémoire, certaines données ilkustrant le processus “d’historicité”, susceptible
d’éclairer I’arriére-plan du milieu islamique, au Maghreb. Certes. les caracteris-
tigues socioéconomigques, telles qu’elles se presentent, dans ce processus, consti-
tuaient un facteur déterminant, qui est de nature a nous orienter, dans |’élaboratton
de toute politique démographique. Dans quelles mesures 1'éthique islamique a pu
avoir libre cours, dans cette société, pourtant africanisée et tribalisée o un particu-
larisme excessif devait avoir pour conséquence, une forte décentralisation. Le
Maghreb du IXe siécle a été plutdt plus peuplé (11). Mais faute de statistiques
démographiques, méme pour un Makhzen bien organisé€,(12), tout dénombrement
demeure vague, et, sans rapport avec le réel. En Europe méme, la population ne

101 Selon 1a rdgle de Carette, concernant 1° Algerie, Ie chiffre de la populationn armée, augmentée d’un quan, représentant les
non-valides. est égal au tiers de la population fotale des oibus. :
117 the conteol of fanwly size in Afica-démography 5, 1968 p.600}-

12} Gautier, siécles obscurs do Maghreh p 435



L'lslam et le Planning Famillal - 135

commengait a étre connue, qu’a partir de 1830; et ¢’est, depuis 1880 senlement, que
le recensement en France se fit, par bulletins individuels, seul procédé présentant
certaines garanties. Quelques explorateurs n’ont pas manqué, cependant, d’avancer
des chiffres, & partir d’une estimation approximative. Pour le Docteur Reynaud, la
population maghrébine gravitait, entre 9 et 10 millions(13). Léon Godard I’ estimait
a huit millions et non & quinze, comrne le veulent Jackson et autres(14). Gustave le
Bon corrobore ces chiffres, en faisant état de six a sept millions d’individus, en
1880(15). Seul Mouliéras (16) qui, en 1895, parle de vingt quatre 3 vingt cing mil-
lions d’habitants, fait pourtant allusion 4 ’unanimité faite par les géographes occi-
dentaux, a n’accorder que cing 2 six millions d’ames. Mouliéras n’a pas manqué de
prévenir un accroissement, au double, de notre population, en I'espace d’un sigcle
“Si -dit-1l- cette contrée privilégiée échappe, pendant cent ans encore, & P'avidité des
nations conquérantes, elle aura, a la fin du XXe siécle, une quarantaine de millions
d’habitants. Pourtant, des vagues épidémiques qui déferlaient sur la zone méditer-
ranéenne, depus le XVIié siécle, auraient provoqué une mortalité massive et réduit
le nombre de la population. Paris aurait été, entre 1619 et 1668, le thédtre de cing
épidémies successives, dont une seule aurait fait quarante mille victimes.

“La longue paix dont avait joui le Maroc -dit Henri Terrasse-(18), avait dii accroitre
le chiffre de sa population. Le Maroc, riche en ressources naturelles, se suffisait lar-
gement & lut-méme. Quand les disettes sévissaient dans certains pays méditérra-
néens, comme la Tunisie et le Portugal—, le Maroc ne manquait pas de les assis-
ter”: L'Empire Fortuné était un grenier inépuisable, une vaste réserve ol le cheptel
comptait —fit remarquer Charles Lamartiniére(19), 48 millions d’ovins et six mil-
lions de bovins. Cette richesse, sir garant d’une autarcie efficiente dans le Maghreb
indépendant, commenga & faire doulourcusement défaut, sous le Protectorat quin’a
pu enrayer les conséquences désastreuses de la sécheresse de 1945, qui fit va mil-
lion de victimes, dans le Sud du Maroc. {’est que, avant I’avénement du colonia-
lisme, I'économie marocaine dont le fonds était triple (élevage, culture céréaliére et

E

arboriculture) fut, reconnait Terrasse. “logique et stable”- “Il y a eu -affirme Doutté-

{13} Hygiéne et Médecine au Maroc, Alger 1902 p §

{13} Descripticn et Histoire du Maroc — Pars, 1860, p. 8

(15} Civilisation des Arabes p_ 263

{183 Le Marog meonnu 2 T, 1895,

(IMTIP 27

(18} Histoice du Maroc, T, 2 p. 17

(19} Dans son ouvrage “Ouestion du Maroc”, pare 1859, Godard confirme, aussi, cette estimation dans son ouvrage publié en
1860 (Description et Histoire du Maroce (p. 1881) soit. 40 millions de moutens, 10 2 12 millions de chévres, 5 4 & millions da
boeufs et de vaches ete...

(20) danz son onvrage “Marrakech”™ (fascicule ler, p. 203)



136 - L'lslam et le Planning Familial

une époque ol toutes les campagnes étaient couvertes de cultures; des irrigations
bien entretenues permettaient probablement, la végétation des arbres; et, vraisem-
blablement, des vergers s’étendaient 1a ol aujourd’hui, nous ne voyons plus que des
cultures de céréales; bref, le pays (il parle des Doukkala), étatt dans un état de pros-
périté qu’il ne semble pas avoir connu depuis” -Léon et Marmol dépeignent le
Maroc comme couvert de foréts qui sont aujourd hui complétement disparues(21).
Le Moyen-Atlas fut la vraie montagne pastorale du Maroc(22), mais tout le pays
était couvert de piturages gras. Depuis le VIlI& siecle de I’hégire, les Almohades,
qui mirent fin a la gabegie financiere de I’ Andalousie, favorisérent, encore mieux,
I"agriculture, sans négliger I’industrie qui se cristallisait, entre autres, dans des
manufactures de papier, des verreries, des fonderies et des ateliers de production
artisanale. Le commerce marocain fut internationalisé, grice a une politique tolé-
rante qui anima les musulmans, devenus -reconnait André Julien-, “Les premiers 2
organiser les formes de leur commerce, selon les nécessités du trafic international”.
Une escadre navale de plus de quatre cents unités, devint, selon la propre expres-
ston d’ André Julien- “la premiére de la Méditerranée”. Le Maroc s’érigea en leader
du Monde Musulman. Le pouvoir d’achat semble avoir été au Maroc, nota Ibn
Baitouta, le triple de ce qu’il fut, alors, en Egypte. Le Sultan mérinide Abou el
Hassan fut -précise encore André Julien- “le souverain le plus puissant du XIV
siecle". Aux prises avec des difficultés suscitées par la Reconquista ibérique, le
Mérinide Abou Inane put soulager la paysannerie défaillante, par une politique de
distribution des terres et la répartition, gratis, de matériel agricole. Désormais,
I’économie marocaine sera, de plus en plus entamée, par le grand effort militaire
que le Makhzen déploya, pour endiguer la vague qui déferlait sur le littoral. Elle en
ressentit un choc, d’autant pius marqué que les routes traditionnelles, en parties
bloquées, I'incertitude du lendemain, I'insécurité des carrefours proches des
enclaves détenues par I’ennemi, constituaient autant de facteurs qui bouleversatent
les données classiques de I’économie. L'exode rural vers les villes et leurs ban-
lieues, mieux protégées, démarrait, alors, pour la premicre fois, dans I'histoire du
Maroc, avec tout son processus subversif: bidonvilles, promiscuité, sous-emploi
etc... Un équilibre précaire, dans la balance commerciale du Maroc, est alors réali-
sé, grice 4 la victoire marocaine dans la Bataille des Trois Rois (Wadi el
Makhdazine), A or tiré du Sénégal et des rangons portugaises; I’Empire Fortuné
était sur le point d’entrer dans le concert des puissances européennes. Aux mono-
poles industriels de plus en plus exploités, s’ajoutérent les revenus des fermes expé-
rimentales étatisées et des grandes plantations de canne a sucre, dont le produit raf-
finé suscitait I’émulation de Paris et de Londres. Pour accrofire les échanges avec
{"Europe. Ie souverain saddien Zeidin envoya, ses agents dans les grandes Capitales



L'Islam et ie Planning Familial - 137

d’Occident, en vue d’entreprendre une vaste propagande, pour les produits du
Maghreb, son cheptel el ses minerais; il prit des mesures tendant & protéger 1'in-
dustrie artisanale de la concurrence étrangere, et interdire 1'importation de produits
anglais et autres. Le célebre empereur alaouite, Moulay Ismail, s’assigna, comme
tiche primordiale immédiate, de libérer les places occupées et de cimenter I’ unité
pationale. “Soucieux de défendre I’intégrité du Maroc, il ne I'était pas moins -note
André Julien- de développer son activité économique. En fondant te port de
Mogador, ie roi Sidi Mohamed Ben Abdeliah, coupa court & I’activité contrebande
des Européens, qui exploitaient le Sud Marocain. Devant les intrigues de quelques
pays de 1’Europe latine, il s’adressa aux Nations protestantes telles I’ Angleterre, la
Suede, le Danemark et les Etats-Unis, avec lesquels, il signa en, 1786, un traité de
commerce et de navigation, pour 50 ans, renouvelé en 1836. Lors d’une sécheresse
persistante, le Roi alaouite distribua, durant tout un lustre, de larges subsides, que
I'auteur de “Dorraat Essoulouk™ estimait 4 cing cents millions de dinars(23).
D’autres chroniqueurs signalérent des distributions massives, de vivre dans les
villes, des subventions, dans les campagnes, des préts aux firmes commerciales, en
vue ¢’ importer les denrées indispensables et les vendre, 2 bon marché. Sous le régne
de Moulay Sliman (1792-1822), le Maro¢c envoya & la Tunisie et a la France, de
grandes quantité€s de bl€, lors d’une disette qui y sévissait. il exportait en Europe son
excédent de production; en 18435, il exporta 75.000 tonnes de blé et de 1égumes secs,
par le seul port de Mogador, qui regut, en 1911, juste a la veille du Protectorat, 462
navires et exporta 38.000 tonnes de produits marocains, contre une importation de
12.000 tonnes. La balance commerciale fut loin d’étre déficitaire. Les artisans, dont
le nombre a éi€ estimé a la moitié de la population totale des villes(24), évoluaient,
dans le cadre d’un régime corporatif trés libéral “qui ne s altérera, reconnait Palles
-qu’au contact de 1'Occident™. La variété des matieres premieres permettait a 1’arti-
sanat de prospérer, méme dans le bled. Une industrie mécanisée, transformait, aux
alentours de Mazagan, d&s 1664, des cotons, de production locale, dont la qualité,
trés appréciée en Europe, approchait de la variété “Sea Island”, aux longues soies
aménicaines. Ce standard, assez élevé, incita Edward Doutté(23), & reconnaitre qu’il
-a emporté, de ses voyages d’études au Maroe, la conviction que les populations de
ce pays vivaient, d’une vie économique plus intense et mieux organisée que les
Algériens” - Mais, aprés I'intervention coloniale, I'économie péréclitait, le pays
s’ appauvrissait, le Trésor national s’anémiait, ce qui provoqua “une diplomatie 4 la

£21) ibid p. 230

{22) Institution, Surdemn, p. 251

23) le dinar valait, alots, plus de quatre grammes — or

24) Corporaticns musulmanes, Massignon, Paris 19215, p 38
{25) Marrakech, fac 19 p. I8



138 - L’islam et le Planning Familial

financiére” -comme 1’appelle si ironiquement, André Julien-, misant sur la ruine
- économique du Maroc, pour hypothéquer son avenir et le dominer politiquement,
(Quant au mode et au niveau de vie, dans le vieux Maghreb, le citoyen Marocain
jouissait des effets d’on mécanisme d’assistance et de prévoyance sociales, 4 1’en-
contre des facteurs subversifs et des éléments malsains, qui soulevaient, les bas-
fonds de la société médiévale. Cette société souffrait de mille maunx, que venaient
aggraver ces fléaux classigues: la faim, la maladie, I'ignorance et ’arbitraire. Le
Maroc constituait, alors, un des rares ilots, jouissant, dans le monde civilisé, d’une
relative salubrité et d’un équilibre social assez stable. Mais, ce qui est a retenir,
c’est que I’Etat avait rarement a intervenir, car les rouages de la société se coor-
donnaient curieusement, sous Peffet de facteurs moraux, dont les reflets, devenus
ternes marquent encore la vie sociale marocaine. Ce fut, surtout, des institutions
autonomes, fonctionnant sous forme de fondations habous, qui se chargérent effec-
tivement de I’assistance des éléments non favorisés de la nation. Les Habous sup-
portaient, méme, le financement et 'exécution de certains travaux publics. Des
centres d’accueil, éparpillés, a travers le pays, donnaient 1’ hospitalité aux nécessi-
teux en passage. Depuis les Mérinides, les sultans n’ont cessé de multiplier les
asiles et les auberges publiques, jusqu’aux coins les plus reculés de la campagne.
Jamais persenne, méme les étrangers, ne pouvait se sentir une géne quelcongue,
car les Marocains se faisaient et, se font encore, de I"hospitalité un potnt d’hon-
neur. L’ hospitalité est trés large -fit remarquer la mission scientifique du Maroc,
Dans chaque douar, se trouve la djemaa ol tout voyageur musulman est assuré de
trouver le gite et la nourriture”(26). Visitez une zaouia du bled, vous serez étonné
de la somme de bienfaits qu'elle dispense, en tant que refuge et gite d'étapes pour
voyageurs, en tant qu’asiles pour vieux et éclopés(27). La retba-dit Mouliéras(28)
- C’est I"autorisation de suivre des lecons et la faveur d’étre nourri et logé, gratui-
tement, dans le temple, avec les autres écoliers; logement, nourriture, enseigne-
ment, vétements, tout est gratuit, dans les mosqués. Mais, le sens de la dignité fut
tel, chez le citoven méme nécessifeux, que de tels procédés d’assistance sociale
n’étaient jamais susceptibles de freiner I'effort individuel, qui conditionne ['épa-
nouissement de I’économie nationale. Le sens de la solidarité fut, aussi tel, que
I’Etat ne se sentait jamais obligé d’intervenir, pour équilibrer les moyens de subsis-
tance et donner libre accés a toutes les chances. “En tribu, un bovin accidenté ou
malade, est saigné et les membres de la djmaé sont tenus d’acquérir, chacun, une
portion de la viande, sorte d’assurance réciproque contre les aléas de I'élevage”. 1l

{263 Villes et Tribus du Marec — Casablanca et 1a Chaouia, T 2, p. 101
(27} Propus 4 un vieux marocain p. 127
{28) Maroc Inconny, T2 p, 91-1 13



L'Islam et le Planning Familial - 139

faut voir, avec quel empressement, -fit remarquer encore Mouliéras(28), avec quel-
le loyauté scrupuleuse, le capitaliste marecain s’acquitte de 1’aumbne 1égale, c’est
a dire de la dime de ses revenus qu’il distribue, lui-méme, aux pauvres, sans I'in-
tervention de 1’Etat, sa conscience et son Dieu étant seuls juges.

Avec cette libéralité continuelle, avec cette charité obligatoire envers tous les misé-
rables, avec cette hospitalité accordée a tous les étrangers, Ies bureaux de bienfai-
sance, les maisons de santé de notre Monde moderne, n’ont plus de raison d’étre,
ainsi que la lutte implacable des ciasses, qui menacent gravament notre Vieille
Furope (28). Des mutualités, d’atlleurs assez rares, se constifuaient en caisses de
crédit prétant sans intérét; les artisans, les agriculteurs et les commergants A court
d’argent, en bénéficiaient et seuls les insolvables furent astreints a produire une cau-
tion, qui garantissait le remboursement. L’Orient -affirme Gustave le Bon- est le
véritable paradis des bétes. Jamais on ne voit un Arabe maltraiter un animal, ainsi
que cela est généralement la régle, chez nos charretiers et cochers européens. Une
société protectrice des animaux serait tout & tait inutile, chez eux”. La solidarité
interarabe et panislamique ne fut pas moindre. Des exploits frappant fa caractéri-
saient tels les Habous affectés aux classes pauvres du Hedjaz et Yemen, le rachat de
la ville de Tripoli assujettis par les Corsaires, I'aide bénévole accordée i
Constantinople, sous le regne de Moulay Slimane. Parallélement a ce systéme effi-
cient de sécurité sociale, I'Etat s’efforcait d’assurer au citoyen des garanties juri-
dictionnelles, par le choix rigoureux de juges integres et Ie ferme contrdle exercé
sur la magistrature. Le Sultan Moulay Ismail ordonna une révocation massive de
tous les cadis de la campagne, jugés inaptes. Déja, au VI¢ siecle de I'hégire,
I’ Almohade Yacoub El Mansour, adresse une circulaire aux cadis, pour rappeler les
regles qui doivent présider & I’ observation de la justice et il annonce I"intention de
faire tendre Ia gorge aux caids prévaricateurs”(29). C'est un fait qu’avant le
Protectorat, les cadis ne commettaient pas, aussi Jargement, les abus que I'ont a pu
relever depuis, parce qu’ils n’ont plus été freinés par les réactions du sentiment
public. Les Marocains étaient convaincus de la portée universelle du Droit musul-
man, adaptable 2 toutes les conjonctures, comme en fait foi le veeu adopté & 'una-
nimité, au cours de la séance finale du 7 juillet 1951, lors du Congreés International
du Droit comparé:

L’ ceuvre entreprise dans Ie vieux Maghreb, en vue de protéger I’hygiene et la santé
publigue, loin d’étre idéale n’était cependant pas négligeable pour I’époque.

Cette désorganisation des bas-fonds de la société bouleversa le processus démogra-

{29} La France en Arrique du Nord — Surden p. 213



140 - L’Islam et le Planning Familial

phique et socioéconomique maghrébin. L'lslam vient étayer cette optique socio-
économique de la communauté musulmane, en plein développement. La tradition
islamique renforce la chasieté prénuptiale de la femme, abhore I’enfantement illé-
gitime et prohibe I'infanticide ou le foeticide, autant de préceptes qui découragent
une fécondation aveugle. Mais, Ie déviaticnnisme moderne, qui tolére de plus en
plus les rapports sexuels illégaux et Ies pratiques abortives clandestines, ne fait que
désaxer, de plus en plus, le ronage social de la communauté islamique moderne(31).
Dans une interview avec le journal parisien “le Monde(10 -11-84), .M. Ie Roi
Hassan 11, qui envisage une poussée démographigue pouvant atteindre, en ¥Van
2081, quatre-vingt millions d’habitants-préconise- & juste titre un palliatif concréti-
s€ par un espacement des naissances. “L’LV.G. (Interruption volontaire de grosses-
se, comme on dit en France), jusqu’a un certain nombre de mois, n’est pas interdi-
te par notre religion, si ¢’est une nécessité pour la santé de la mere”. Le condition-
nement des comportements et des états sociaux, ayant changé, dans le milien musul-
man moderne, toute modification de ce processus doit tenir compte d’un ensemble
d’impondérables, certes contradictoires, mais de nature & fausser I’enchevétrement
idéal des principes transcendants du “traditionnisme” islamique. Les textes législa-
tifs coraniques ou traditionnistes (hadiths), qui ont traité de la contraception, d’une
facon ou d'une autre, sont rares. En confrontant certaines versions, 3 partir des
moabiles actualisant et justifiant une interprétation donnée, nous constatons qu'un
certain procédé de contraception fut, du temps du Prophete, pour le moins toléré,
Déja, 4 I’avénement de I’Islam, un procédé anticonceptionnel était en vogue, au su
et an vu de Prophete, “avec 1’approbation tacite du Coran, encore en cours de révé-
lation”. Le Musulman pouvait, alors, éviter toute fécondation de I’ovaire, lors de ses
rapports sexuels, par une séparation des organes génitaux méle et femelle, au
moment de 1’&jaculation. C’est le “azl” traditionnel. L’application de cette forme de
contraception demeure conditionnée par une entente préalable entre époux: les rai-
sons justificatives restent & leur enti¢re appréciation. La femme a droit 4 la mater-
nité et le mari ne saurait I’en priver, qu’avec son consentement. Sa-volonté est sou-
veraine, en cas de danger reconnu médicalement.

Le citoyen musulman doit aussi jouir de toute sa liberte; mais il doit étre, en méme
temps, conscient de sa responsabilité, en tant que pére de famille. Il s’agit donc
d’une liberté consciente,



Le Dhimmisme et ¥lstam - 141

LE DHIMMISME ET L’ISLAM

Les doctes de la loi musulmane, tant au Maroc que dans les autres pays islamiques,
ont été contre I'idée intolérante qui fait de I'Islam, la «religion unique d’Etat».

Lorsqu’en plein Moyen-Age, le Khalife Abbasside a voulu en enfreindre le princi-
pe, le «Cheikh el Islam» de I'époque intervient, pour s opposer énergiquement a
cette mesure irrégulidre, en invoquant le respect reconnu par I’Islam, de la liberté
de conscience et du droit, qu’ont toutes les minorités, de célébrer dignement leur
culte. Le Maroc a €ié, souvent, plus tolérant que beaucoup de pays de «Dar el
Isiam.,

Parmi les déclarations faites par feu notre Souverain vénéré Mohammmed V, 4 la télé-
vision américaine, qui semble avoir retenu particulizrement 1’ attention:

«On ne doit point ignorer —affirmait notre Souverain—que nos sujets israélites ont
toujours joui, en tant que citoyens marocains, de leurs droits, et ont, en tous temps,
exercé librement leur culte. En outre, le pouvoir central a toujours témoigné, a leur
égard, une sollicitude particuliére, et cela, méme dans les circonstances exception-
nelles». Par 13, le Roi fait discrétement allusion aux lois d’exception et de discrimi-
nation raciale, édictées sous le régime de Vichy, et qui allaient 8tre appliquées au
Maroc, comme elles le furent dans d’autres pays de domination frangaise, ne fiit
’intervention énergique et bienveillante de feu Mohammed V.

Conscient de la situation réelle faite & ses sujets par le régime colomial, le Souverain
relatait modestement, dans un de Ses discours du Tréne, I’effort, qu’il a toujours
soutenu, pour mettre fin & tout arbitraire. «Nos sujets, tant musulmans qu’israélites,
seront—affirmait-1l—assurés de la garantie de leurs biens et, riches ou pauvres,
puissants ou fatbles, seront égaux devant la loi».

Pour mieux juger de I’irréalité de ce «drame perpétuel»— comme d’aucuns se plai-
sent i le nommer— que les communautés juives auraient vécu, dans le vieux Maroc



142 - Le Dhimmisme et I'lslam

indépendant, nous allons esquisser une fresque concréte, sur la situation faite aux
juifs marocains, depuis la conquéte arabe, en nous référant, surtout, A certains
auteurs hébreux des plus autorisés. C’est Byzance, qui a inauguré, en Afrigue du
Nord, le régime de la persécution religicuse. Justinien ordonna aux Juifs de se
convertir au christianisme, et de transformer leurs synagogues en églises. Cette
intolérance provoqua I'exode des Juifs qui, dés 'an 535, venaient se réfugier en
masse, dans les tribus berbéres marocaines de la montagne et des cétes océaniques.
Les Chrétiens byzantins continuaient a briler vifs cenx gui se refusaient d’abjurer
leur foi. Le Maroc offrira, au cours des siécles suivants, un refuge siir aux juifs que
les Wisigoths expulsaient de la Presqu’ile ibérique.

Dans 1" Atlas et dans le Sahara maghrébin, les Israélites ont vécu, cdte 4 cote, fra-
ternellement avec les Berberes, depuis prés d’un bimillénaire. Outre les sentiments
humanitaires, qui les animaient, ils avaient conscience de leurs lointaines attaches
orientales. «Ces Juifs -——fit remarguer Slousch, dans son «voyage d’études juives en
Afrique du Nord» —continuent, avec Procope, avec Ibn Khaldoun et les auteurs
hébreux de 1’ Antiguité et du Moyen-Age, a considérer les Berb&res, comme un
peuple issu, hul aussi, de la Palestine». Dans la montagne, les Juifs sont respectés,
gt Slousch précise, également, qu’aux environs de Mesrata «un marabout juif du
Moyen-Age est trés vénére par les Musulmans».

Aux Juifs venus d’Orient, depuis le X2 sigcle avant J.C., et, & ceux chassés
d’Espagne, est venn se joindre au VIIe siécle, quelques années avant la conquéte du
Maghreb par les Musulmans, un groupe de Juifs arabisés yéménites, et un autre de
Khaibar (cité juive prés de Médine. un des lisux sacrés de V'islam).

«Sous les premiers conguérants arabes (les khalifes omeiades et méme abbassides),
les Juifs témoignaient une vive reconnaissance, en grossissant de leur nombre, les
armées arabes qui, guidées par Tarik, partaient 4 la conquéte de I'Espagne
{Tolédano dans son «ner Hamarp»). C’est pourquoi, a I’avenement d’Idriss ler, les
Juifs entendaient rester les loyaux sujets des Abbassides, malgré les efforts tendant
a les rallier 4 la cause Idrisside. Mais, bientdt Juifs et Idrissides firent cause com-
mune, pour se lancer a la conquéte de tout le Maghreb. Le grand rabbin d” Algérie,
Matrrice Eisenbeth, a bien souligné qu'au cours du régne de la dynastie des
Idrissides, ¢’est-d-dire pendant prés de deux siécles, «on ne connait pas d’événe-
ment qui ait nui aux Juifs». La fondation de Fés et les conditions favorables accor-
dées, par Idriss 11, engagent les Juifs a abandonner leurs résidences, pour la ville
nouvelle, Ils y viennent de Kaironan, d’Egypte, de Babylonie, de Perse.

Le judaisme a su profiter de la Renaissance arabe, provoguée par I’aveénement de



Le Dhimmisme et Flsiam -~ 143

I'Islam. «Un mouvement intellectuel se dessine, grandit et illumine tout le Marocs,
sous I'effet du courant d’idées, suscité par I'arrivée an Maroc de personnalités
Kairouanaises, auxquelles était due la renaissance de la science talmudicque. Mais,
le rayonnement de cette science allait 8tre interrompu, un certain temps, par les bou-
leversements d’inter-régne, qui faisaient fatalement des victimes, tant parmi les
Juifs que parmi fes Musulmans.

Dés les Idrissides, le Judaisme marocain profita de ce courant d’idées revivifiant,
pour entamer la renaissance talmudique. L'arrivée au pouvoir des Almoravides
améliore la situation des Juifs du Maghreb et améne un grand changement de vie,
chez les Juifs d'Espagne. «Les hautes situations auxquelles quelques-uns d’entre
eux parviennent, fascinent leurs fréres d’ Afrique et les attirent». Le fait a été mis en
relief par Maurice Eisenbeth. Ainsi donc, malgré la tendance puritaine de ces grands
nomades sahariens qu’étaient les Almoravides, la situation des Juifs continuait i
prospérer. Le seul incident dont le Judaisme maghrébin souffrit a I'époque—<est-
a-dire au début du VIIeme siecle— fut la prétention d’un imposteur israélite, qui se
fit passer pour I'envoyé du messie, dont il annonga la venue.

Néanmoins, I"avénement des Almohades allait donner lieu & une épuration, qui tou-
cha durement les Almoravides et leurs protégés, ausst bien musulmans qu’israélites.
Ce qui prouve le caractére politique et non racial ou confessionnel de la réaction
almohade, ¢’est |’attitude d’ Abdel Moumen et de ses successeurs, en faveur de la
communauté juive de Tanger, qui n’avait pas eu I"occasion de s’enliser dans les
«intrigues» almoravides.

Sous les Mérinides, le célebre Al Mansour, qui régna prés de 30 ans i Fés, fut un
fervent «protecteur des Juifs». Des historiens ont signalé un incident ou le Sultan
n’a pas hésité€ i exposer au danger de mort sa propre personne, au cours ¢’ événe-
ments survenus au Mellah de la capitale idrisside. Les Rois mérinides ont accueilly,
a bras ouverts, les Juifs andalous qui fuyaient les persécuteurs de I'Inquisition.
D’ailleurs, des le XIII& siécle, les Juifs du Rif, originaires de Phénicie (comme les
Berberes eux-mémes), se virent renforcés par ceux chassés d'hialie en 1242,
d’Angleterre en 1290, des PaysBas en 1350, du Midi de la France en 1395. Une
nouvelle vague afflua au Maroc, terre de refuge et centre hospitalier, sans pair, au
XVeme siecle. L'émigration forcée amena au Maghreb en 1403, les Juifs de France
et d’ Angleterre, 1492 ceux du Portugal et de I'Espagne. De nombreuses familles
israélites quitterent la presqu’ile ibérique, et vinrent se réfugier & Debdou, qui
devient célebre dans la chronique juive de I'histoire maghrébienne. Mais Fgs, capi-
tale de UEmpire, n’en demeurait pas moins, le principal centre de ralliement des



144 - Le Dhimmisme et I'islam

immigrés Juifs d’ Andalousie. En plein Moyen-Age, et, & I’époque ol les pays de
I’Occident ne souffraient gudre 1’existence, au sein des cités européennes, de mino-
rités isradlites, celles-ci cohabitaient, dans Fas El Bali, cdte & cite, au centre reli-
gieux de la cité. L’empereur Yacoub fonda le Mellah, dans F&s EL Jedid (Fés la nou-
velle), qui devient la résidence impériale des Mérinides. Le transfert des demeures
israélites était une marque de bienveillance, de la part du Souverain maghrébin, qui
tenait a édifier un Mellah contigu au Palais.

Quand les persécuteurs castillans s’acharnaient en Andalousie contre les Juifs, le
prédicateur Abdelkrim El Maghili, un des grands cadis et savants coraniques de
I’Empire, fut exilé de Fes, pour avoir entrepris une campagne anti-juive.

Le Mérinide Youssef choisissait, parmi les Beni Ogassa, les majordomes du Palais.

Bien mieux, le Sultan Abdel Haj érigea le Juif Haroun Ibn Santon 4 la dignité de
vizir.

Ce geste laissa indifférente la population musulmane de Fes, dont les Ulémas consi-
déraient le vizirat dit d’exécution, comme une haute charge, pouvant étre exercée
par fes Marocains, tant Juifs que Musulmans. Le Droit Constitutionnel Islarmique
est formel, sur ce point (se référer & I'ouvrage d’El Mawerdi, sur «les statuts gou-
vernementaux islamiques»), et la tradition le confirme, aussi bien en Orient qu’au
Maghreb et en Andalousie. Une des différences essentielles qui diversifient le vizi-
rat d’exécution et Je vizirat dit de délégation, consiste en ce que, titulaire de cette
derniére dignité, il devait exercer le pouvoir judiciatre, c’est-a-dire une fonction, 3
caractére nettement religieux. Dans certains cas, les Juifs pouvaient méme, comme
il advint sous les Chérifs, exercer un vizirat de délégation. L.'Etat marocain a tou-
jours été ferme, en ce qui concerne le domaine de la religion, exclusivement réser-
vé & chaque confession. Le Makhzen a reconnu, constamment, aux J uifs marocains
Ie droit d’étre les seuls juges des liturgies judaiques. Or, le vizir Haroun outrepassa
ses attributions, en s’immissant, résolument, dans les affaires du culte: ce qui fut
fatal, car il ne tarda pas & étre, lui et son protecteur royal, les victimes d’un déchai-
nement populaire inattendu Sloush a parlé de cet incident dans ces termes: Ce vizir
(Haroun), comme son nom [’indique, était d’origine des Cohen-Scali (ou Skali) ?
D’oii I’acharnement de la foule & saccager le quartier des Skali». Ce quartier €tait
distinct, dans le Mellah, qui fut épargné. Il est bien significatif que les Juifs soient
chassés d'Espagne, d&s la chute de Grenade o ils avaient joui de la liberté du culte,
sous les Princes nasrides. Un Edit d’explusion a été promulgué conire eux, par
Ferdinande et Isabelle la Catholique, le 31 mars 1492, Les réfugiés entrérent, en
grand nombre, an Maroc, Dans son «appendice», le rabbin Adrotel, qui vivait &



Le Dhimmisme et I'lslam - 145

I’époque, décrit, ainsi, la situation des Juifs: «Bien accueillis, dans les Etats de
Moulay Cheikh (plutdt Moulay Said) A Fes, ceux qui allérent, & Salé, eurent 3 souf-
frir de Toumach et de Julien, qui violerent les filles d’Isragl ; & Arzila, ils eurent &
subir les exactions du représentant du roi du Portugal, le comte Bourba...; 4 Badis,
ils n’eurent qu’a se louer de Moulay Mansour, pendant tout le temps qu’ils mirent
a se rendre a Fés, et y mettre en siireté leurs biens». Maurice Eisenbeth, fait égale-
ment remarquer que le Portugal chassa les juifs, 4 son tour, en 1496. Les plus consi-
dérés des exiiés viennent au Maroc. A Arzila, une partie d’entre eux peut gagner
Fes, nne autre se voit «emprisonnée par le représentant du Portugal et meurt de cha-
grinx». Ces exilés finirent, grace & la bienveillance des autorités marocaines, «par se
créer des situations stables», qu’ils conservent toujours, malgré les fluctuations
politiques, dont le Maroc fut le théétre, avant le Protectorat francats.

Les exilés avaient, donc, trouvé, au Maroc, 1a paix ¢t 1a prospérité. «Yahas Fés» a
précisé, entre autres, que I'année 1508, par exemple, fut bénie. «Dieu —affirma-t-
il nous a accordé ses faveurs et nous avons biti de vastes maisons a étages, embel-
lies par des peintures et des arabesques; nous avons eu des Yechiboth (c’est-a-dire
des écoles talmudiques, a 1'instar des msides cu écoles coraniques), pleines d’étu-
diants et des synagogues, possédant de nombreux sépharim (c’est-a-dire rouleaux
de la lo1), recouverts de riches ornements, En 1520, pendant que les Marocains
musulmans mouraient de faim, par suite d’une grave disette, la communauté juive,
qui avait amassé de grandes réserves de blé, ne connut aucune victime. Le Makhzen
aurait pu, alors, se revitailler, au dépens des mellahs; 1l n’en fit rien. Lors d’une nou-
velle famine, survenue, quelques lustres plus tard, certains juifs auraient défié et
excité leurs concitoyens marocains, en expédiant a I’étranger du blé dont le Maroc
avait grandement besoin. Mais, l¢ sultan les avait protégés.

Ainsi donc, la situation des Juifs du Maroc «est relativement bonne», et «le grand
nombre de savants juifs, dont I’histoire nous a conservé les noms, peut en consti-
tuer la preuve» (Eisenbeth).

Jusque dans le Sahara Maghrébin, Sijelmassa, comme dans |’ Atlas (Faziz, Debdou,
etc.), la communauté juive, assez toffée, put jouir, a travers les siecles, d'une liber-
té d’action, grace a laquelle, elle put demeurer en rapports constants, avec les
centres mondiaux de culture judaique. Les savants juifs marocains se déplacatent,
librement, en Afrique du Nord, et allaient rejoindre, en Orient, les académies rab-
biniques. Le rabbin Isaac Cohen, dit et Fassi, sut profiter de cette large latitude intel-
lectuelle et sociale, pour contribuer, efficacement, au nem du judaisme marocain, a
I'ceuvre de résurrection talmudique; ce personnage était une des plus brillantes



146 - Le Dhimmisme et I'lsiam

figures du monde juif.

D’ailleurs, dés le Xe siecle, les Juifs, initiatears des musulmans qui, ensuite les sur-
passerent, avaient adopté la langue de ces conquérants comme «langue savante», en
Afrique du Nord «Godard»—Histoire du Maroc-—1860, t.2 p.453).

D’aucuns pourraient épiloguer, sur le «caractere matérialiste» de cette tolérance: les
Juifs, soumis au

pouvoir temporel de I’kmam, auraient joui de la liberté confessionnelle, contre le
paiement d’une capitation spéctale. On a, sans doute, oublié que cet imp6t n’est que
le pendant de la dime canonique, payée par les Marocains musulmans, et que,
¢’était 13 un autre aspect de la tolérance; c’est respecter éminemment, en effet, la
liberté religieuse, que s’abstenir d’imposer aux non-musulmans une taxe, a caracte-
re essentiellement islamique. La capitation, loin d’étre un tribut d’assujettissement
et de dépendance, n’est autre qu'une participation des citoyens non-musulmans, au
financement de la chose publique, sur un pied d’égalité, avec les autres éléments de
la nation.

Dar Ibn Mech’al (le fameux richard juif), ne fut dépossédée par Moulay er-Rachid,
que parce qu’elle devint le refuge des prétendants au tréne marocain. D’ailleurs,
Slousch parle de I’avénement du juif Ibn Mech’al a la souveraineté de 1'ancien fief
de Debdou et le présente, 4 la téte de ses guerners, dominant toute la région des
Beni Snassen, comme prince indépendant (se référer Juifs de Debdou, p.30).

Il est & signaler, que les Juifs du Maroc furent exemptés de la bastonnade. Seuls les
citoyens musulmans subissaient ce chitiment corporel, avant son abolition. Ce fut,
la d’ailleurs, une forme d’esclavage connue en Europe, aussi bien qu’en Afrique et
ailleurs. Les Juifs n’ont jamais ét€, au Maroc, victimes d'un esclavagisme quel-
conque. L'esclavage des Chrétiens a été supprimé par le Sultan alaouite, Sidi
Mohammed Ben Abdalla, an temps de Louis XVI, c’est-a-dire bien avant la
Révolution Frangaise, et plus complétement, sous le régne de son fils Moulay
Slimane, contemporain de Louis XVIIL. D’ailleurs, Moulay Smail, considéré
comme «le plus grand protecteur des Franciscains», promulgua deux dahirs {(datés
respectivement de décembre 1711 et de Juillet 1714}, qui décrétaient la peine de
mort, contre tous ceux qui «s’aviseraient de molester les chrétiens ou de les insul-
ter». Les Juifs n’avaient pas besoin d’un régime spécial. Sujets du Sultan, au méme
titre que les Musulmans, ils furent soumis & Ja loi organique nationale. Le sultan
Sidi Mohamed Ben Abderrahmane ne mangua pas, cependant, de promulguer, le 5
février 1884, un dahir consacrant juridiguement !’assimilation des Israélites aux



Le Dhimmisme et I'lslam - 147

Musulmans, sur un pied d’égalité absolue.

Le sultan Sidi Mohamed Ben Abdellah usait, volontiers, des lurzidres et de Phabi-
leté des Juifs et I'un d’eux, Samuel Sumbel de Marseille, fut longtemps son premier
conseiller.

La langue arabe avait, a travers les époques, exercé par I’intermédiaire de sa forme
dialectale marocaine et andalouse, une grande influence, sur I’hébreu, qui se mit 3
prendre de I’extension, en Europe et en Amérique, tout en gardant ses empreintes
marocaines, car les penseurs juifs, commentateurs du Talmud, ne pouvaient com-
prendre une bonne partie de ses textes, qu'a 'aide de la langue arabe. Il ne nous
parait, guére, possible de confirmer ce point de vue, sans évoquer |'évolution d’un
tel enrichissement terminologique, depuis la conquéte musulmane, jusqu’a nos
Jours. 51, comme le dit Je grand professeur regretté Abbés Mahmoud Al-Aqgad, le
nabathéen et Phébreu comptaient parmi les anciens dialectes des Arabes, il est,
aussi certain, que les Israélites enrichirent, aprés 1'apparition de P’Islam, de nom-
breuses données hébraiques, avec des élements spécifiquement arabes. -Certes, les
Juifs sont entrés au Maroc, accompagnés de berbéres venus de la Palestine.
Quelques sieécles plus tard, lorsque le refoulement des Juifs de la péninsuie arabique
eut pris fin, apres la bataille de Khaibar, un certain nombre d’entre eux s’intégrérent
dans I’armée arabe conquérante, qui, sous le commandement de Tariq Ibn Zyad, (1)
marcha sur I’ Andalousie. Par suite d’une heureuse symbiose sous les Idnssides, un
mouvernent de la pensée talmudique, qui avait pris naissance & Kairouan, ne tarda
pas a prospérer a Fes, sous les Almoravides et les Almohades. Cette ville devint,
d’aprés AlBekri (2), la plus peuplée de juifs, parmi les localités marocaines et, en
méme temps, un centre de répartition, d’ou ils allaient, partout ailleurs. Les
Israélites avaient fait usage de I'arabe, pour écrire et parler, depuis le III& siecle de
1'hégire, dans toute I’ Afrique du Nord. (3) A Fgs, le «Traité de Grammaire» de
Sibawalh devint ieur source d’inspiration, pour la rénovation de la grammaire
hébraique, depuis le IVe siécle (4).

A cette méme époque, de nombreux juifs brillerent, par leur savoir, en Andalousie
et au Maroc. Ils eurent le mérite de faire renaitre la langue hébraique, ainsi que les
émdes talmudiques, et de contribuer au renforcement du mouvement scientifique,
en se servant de 1’arabe, comme langue véhiculaire. Vers 'an 960 de 1’ére chré-
tienne, un homme de science juif andalou, nommé Mounahim Ben Saroug, compo-

(I} Tolédano dans son émde «Ner Hamarp».

{2 Dians son livre intitulé «Al-Masilik wal-mamalik (p. 1152

(1) Histoire du Maroc, par Godard {T 11 p.453).

(4} Massipnon: «Emdes et Conférences» -Congrés de 1" Académie de i langue arabe du Caire (1959-1963) (p.218).



148 - Le Dhimmisme et Ulslam

sa un fameux dictionnaire, connu sous I’appellation de «Mahbart», qui fut un pre-
mier essai, quant 4 I'étude de fa langue de I” Ancien Testament, tandis qu'un autre
juif savant de Fes, Donach Ben Labrit, prit i’initiative de suggérer une idée auda-
cieuse: a savoir qu'il fallait nécessairement s'intéresser et recourir 4 la langue arabe,
pour comprendre la teromnologie de ce Livre Sacré. A ce propos, il donna, a titre
d’exemples, environ deux cents mots hébreux, dont les savants talmudistes n’an-
raient pu saisir le sens, sans leur recours 2 la langue arabe. Il se produisit & Fes,
depuis cette époque, un conflit entre partisans et adversaires de I’arabisation de
I'hébreu. C’est, alors {c’est-a-dire, au début dv XI¢ siecle de 1'ére chréticnne)
qu’ Abou Zakaria Yahia Ibn Dacud Hayouj de Fés, partit & Cordoue, dans le but de
tirer avantage des points de vue de Mounhim précité, ayant été le promoteur du
mouvement, visant a la rennaissance du patnmoine hébreux. Grice i sa grande
connaissance de la langue arabe, il fut en mesure de fixer les régles de 'hébren, en
les complétant, par une terminologie arabe. Abou Al Walid Merouan Ibn Jonah de
Cordoue, né dans la premitre moitié du XI2 siécle, fut I'anteur de I’ ouvrage intitu-
1é «Rapprochement et facilitation». Dans un autre ouvrage portant le titre
«Alloumah», il traita des regles de 1’hébren. Quant & son «Livre des Origines», il en
réalisa I'élaboration, grice au recours 4 des sources arabes, entre auires: «Les
Partjcularités» d’Ibn Jinny, dont le théme est relatif a la philosophie de P’ éthymolo-
gie et & la dérivation linguistique, basée sur la bon sens.

Parmi les traces de la langue arabe, laissées, depuis lors, dans I’hebreu, il y a celles
1ssues des observations émises par Yahouda Ibn Tboun, comme par exemple, 1’ex-
pression «Ffham» (qui signifie «comprends donc»), par laquelle, on prit 1’habitude
de terminer certaines correspondances et certains ouvrages écrits en langue hébrai-
que... D’autres exemples sont les arabismes, tels que «Moutafalsifim» (déformation
du mot «moutafalsifine» (qui signifie «théologiens» et parfois «dialecticiens»).

Les premiers auteurs d’ouvrages, dans lesquels furent traitées les régles de la phi-
losophie hébraique, étaient, peut-&tre, des Juifs irakiens, tandis que le premier éla-
boreur d’un dictionnaire hébreu, fut le grand rabbin égyptien Saidia Al Fayourni
(892-942 aprgs J.C)) (3). Quant & Yahia Ibn Qoreich, auteur d’un livre intitulé
«Philologie comparée», i attira, iui aussi, I"attention des Jmifs nord-africains, sur la
nécessité de s’intéresser, davantage, A 1’arabe, pour mieux saisir les mystéres de
Phébreu et de 1a langue de I’ Ancien Testament. Il composa, encore, un dictionnai-
_re hébreu, qui ne nous parvint pas, tandis que son contemporain David Ibn Ibrahim

{5} Abou Said Tbn Youssouf, considéré comme ayant é4& le promoteur de la philosophie juive du Moyen-Age. 11 finr ' autenr
d'une traduction en arabe de 1’ Ancien Testament et perfectionna la loi hébralque, relative au droit d*heiritage, en s’inspirant de la
lEgislation islamique,



Le Dhimmisme et I'Islam - 149

Al Fassi, en élabora un autre, sous le méme titre «Ajroun» et d'une valeur égaie,
mais, en le complétant, par une explication, en arabe, de chaque terme hébreu..

Toutefois, Yahouda Ibn Qoreich étayait son ceuvre, par des citations tirées de la poé-
sie arabe {6), & I'instar d’ThnJonah et de ses successeurs, suivant, ainsi, le procédé
des philologues et grammairiens arabes.

D’autre part, Alharizi, en imitant les «Séances d’ Alhariri», introduit dans la hittéra-
ture hébraique, un art nouveau, inconnu jusqu’alors chez les hébreux. Il en fut de
méme, en ce qui concerne la composition d'un «recueil de proverbes».

Par ailleurs, des membres, appartenant a la famille Tboun, traduisirent en hébreu un
grand nombre d’ouvrages arabes de philosophie, de médecine, de mathématiques et
de contes populaires. Quant a Isaac, fils de Jacob Alkchen, swrnommé «Alfassi»,
né, en 1013 (404 de I"hégire) 4 Kaladt Ben Ahmed, prés de Fés, mort 2 Wassina
(pres de Grenade), en Andalousie, en 1103 (497 de ’hégire), il fut Pauteur d'un
commentaire du Talmude en 20 volumes. Cet ouvrage est considéré,. jusqu’a pré-
sent, comme étant, parmd les plus importants traités de Mgislation talmudique,
L’ceuvre d’«Alfassi», comprend, encore, trois cent vingt «fetwas» (interprétations
des questions juridiques) rédigées entitrement en arabe. 1l fonda, en outre, en 1089
4 Wassina (Lucena), un institut de hautes études talmudiques, qui fut fréquenté par
des étudiants, venant de toutes parts.

A Fes, le commerce et I’enseignement talmudique s amplifierent. Les Juifs du
Maroc continuérent 4 étadier et 4 écrire en arabe, 3 I'instar de ceux de 1’ Andalousie,
comme, par exemple, Yahouda Ibn Nissem Ibn-Malka, philosophe marocain, qui
acheva en 1365 ap. J., Ia composition en arabe de son @uvre intitulée «ouns al
Gharib». (7) Un deuxieme exemple & citer & ce propos est celui qui fut le chef des
enseignements dispensés a Fes, Khallouf Al-Mghili, chez qui descendit Abol
Abdallah Al Abili, un des maitres d’Ibn Khaldoun, avant d’aller 2 Marrakech,
rendre visite a Ibn Al-Banna (8).

Ce sont 12 des faits évocateurs qui mettent en relief: d’abord I"importante contribu-
tion des écoles juives du Maroc, au développement des sciences, en général, et des
études talmudiques, en particulier, grice, surtout,  1'usage de 'arabe, comme

(8) «Conférences sur la littérature hébraiques, par le Doctenr Hassanein Ali (Editicn de la Ligue Arabe, 1963, p. 147},
(MHespéris (1952, pp. 462-258). L'an 1365 de i'2re chrétienne correspond 4 5125 de I'Ere judaique.
®) =Tabaqit Ach-Chadrani» (Tome I p.215). «Le livre des Catégories», par Ach-chafirani.



150 - Le Dhimmisme et I'lslam

langue véhiculaire; ensuite 1’enrichissement de 1’hébren, par des termes et des
fegles d’ongine arabe. D’ailleurs, le patler juif est, enrore, jusqu’a présent, dans les
centres urbains et ruraux, ce méme arabe qui a subi les déformations du langage
vulgaire, ainsi que cela s¢ manifeste, clairement, dans son texte rédigé, pen avant le
milieu du XXe¢ siecle (9), par des Juifs de Missour—localité située sur la Moulouya,
au Sahara marocain—et qui débute, comme suit : «Ce roi appelé Nemord ne
connaissait, guére, Allah, parce qu'il fut un puissant souverain, qui donna aux
mentbres de son gouvernement, des ordres pour qu’on lui baisat les pieds (en signe
d’allégeance) et qu’on Vadordt ; gens se mirent a I’adorer.»

Si les juifs marocains ont joué leur réle de trait d'union, avec I'Europe, en raison de
leur connaissance de ses idiomes, et, plus particuliérement I’espagnol que les immi-
grés andalous de religion juive avaient continué de pratiguer, jusqu’a Ia fin du siécle
dernier, leur contribution au renforcement de l'usage de la langue arabe, en
Andalousie avait eu une importance plus grande encore. 1l en fut de méme, en ce
qui concerne I'influence due & leurs transmigrations, tant en Amérique du Nord,
qu’en Amérique du Sud, pays, dans lesquels, il existe en plus de I'élément juif, celui
des noirs. Malheureusement, cet exode des Juifs marocains vers le Continent
Américain (Surtout le Canada) et I’Europe (la France), a faussé le cours de 1’histoi-
re juive en Afrique. Beaucoup s’en repentent et essaient de réintégrer leur mére
patrie —Mais, hélas, Ie nombre des «revenants» est infime—d’une colonie juive
prospere, qui passait, pour étre la plus nombreuse du monde {quelques quatre cent-
mille), il en reste moins de vingt mille. Une certaine psychose, avait, dés Ie lende-
main de I'indépendance, provoqué cette émigration massive. Nos concitoyens israé-
lites craignaient les contrecoups des atrocités perpétrées, par I'Etat d’Israél, 4 'en-
contre des populations arabes de Palestine. Il n’en fut rien; et nos compatriotes juifs
s'en rendirent amérement compte. Dans une «patrie israélienne nouvelle», ces
meémes israélites nord-africains ont eu, piutdt, 'occasion de subir les exactions
commmises, par leurs propres corréligionnaires occidentaux qui tiennent les rénes du
nouvel Etat —Nos concitoyens juifs connaissent, pertinemment, la rigidité millé-
naire de la 1ol maghrébine qui, en plein Moyen Age, reniait et refusait d’admettre
toute espéce de responsabilité collective, Ce fut 1a un principe de hante portée inter-
nationale, que seul le Maroc a su pratiquer avec efficience, a une époque o 1a res-
ponsabilité individuelle jouait pleinement, dans une Europe quasi-féodaie—
«Latrie» 1'a bien démontré, dans ses Ecrits, & propos du respect du Droit des gens,

{9} Hespéris (1052) Remarque : Ie proppm relanf «gui», cormespondant aw mot «alladis en arabe régulier, est deveru sallj'w, chez
les msylmans dans 12 dialecte marocain, randis que bes juifs Uont ransforme en wis,



Le Dhimmisme et |'Islam - 151

an Moyen Age. C’est, pour nous, un concept vital, €rigé en lot fondamentale, dans
une premiére charte, élaborée par e Prophéte Mohammed, il y a quatorze siécles.
Les Jwfs qui s attachent—précise cette charte—a la communauté musulmane,
seront protégés contre tout affront et toute vexation; ils jouiront d'un droit €gal a
celui de notre peuple—a notre assistance et 3 nos alliés 4 Médine formeront, avec
les Musulmans, une nation untie. Ils pratiqueront leur religton, aussi librement que
les Musolmans. Les alliés des Juifs jouiront de 1la méme sécurité et de liberté. Les
coupables seront poursuivis et punis. Les Juifs se joindront aux Musulmans, pour
défendre Médine contre tous les ennemis.

I’mtérienr de Médine sera lieu sacré, pour tous ceux qui adherent a cette charte.
{10} Celle-ci est donc, un résumé de ia Sahifah, signée 4 Yatrib par les Musulmans
Koreichites, les Ansars; les Juifs et Chrétiens de Najran s’y joignirent.

La croyance dans 'unité de Dien fut une condition essentielle, pour 1’adhésion a
cette charte. '

Plus tard, & Jérusalem, congquise par I'Islam, le Juif jouit de cette bienverllance.
Cependant, du temps des Bysantins, les Juifs n’étaient pas autorisés a habiter
Jérusalem. Avant eux, en ’an 125 de I’@re chrétienne, les Romains avaient effacé
toute trace jurve, dans la ville sainte. Mais, dés 'arrivée des Musulmans, les
Israélites jouirent de nouveau, sous le flambeau de la foi Mohammadienne, de toute
latitude, pour y habiter et recevoir les pélerins de Juda, affluant de tous les coins du
monde. Pendant quatorze siécles, la hiberté d’accés a la cité sacrée, fut pleine et
entiére, sauf lors du contrdle des Croisades, durant 103 ans. Sous la domination
musulmane, Jérusalem est devenue la cité de la foi, pour les trois Religions révé-
lées. Le Khalife Orar fit don aux Juifs d’une terre habous, sur les pentes de la mon-
tagne des olives, pour établir leur cimetiere. Les Califes ont voulu marquer ce
cachet spécial du Beit el Meqdis, en évitant d'y transférer leur capitale temporelle.
N’est-ce pas la preuve tangible qu’elle est le centre universel de la Foi. Ainsi donc,
le Juif a toujours été et demeure, malgré les vicissitudes, un concitoyen protégé par
la constitution islarique. Toute infraction 4 ce dogme péremptoire. n’est qu'une
malheureuse déviation 2 un principe qui est ia raison d’étre de 1'Islam. Le Roi
Hassan 11, esprit éclairé, juriste, authentique croyant, a fait de ce dogme le leit motiv
et la ligne directrice de sa politique de haute tolérance, d’interdépendance univer-
selle, de communton humaine.

Al-Qods est la cité sainte de la Palestine Arabe, dont elle demeure une parte ints-

(10Y Ville sainte oft 5'éxige le tombeay da Prophiie,



152 - Le Dhimmisme et 'lslam

grante. La lutte que I’fslam a engagée, durant des siécles, a eu pour but la protec-
tion du caractére sacré de la premiére Kibla de I'Islam, qui est, en réme temps,
centre de ralliement universel des religions monothéistes. Le Prophéte a tenu &4 mar-
quer cette empreinte de centralité et de rayonnement centrifuge d’ Al-Qods, dans
une tradition célgbre. En effet, Abou Horeira rapporte un hadith du Prophéte:

«Un groupe, parmi ma Communauté appartenant au Gharb (Maghreb), demeurera
attaché au Droit: nul de ses adversaires ne pourra lui miire, jusqu’a 1’échéance de
I’Ordre de Dieu». Dans une autre variante, confirmée par Ahmed Ibn Hanbal,
Tabarani et Ibn Hajar, le mot Gharb est remplacé par le mot Beit E] Maqdis (Al-
Qods), autour duquel les combattants luttent victoriensement contre 1I’ennemi».

Tous ceux, donc, qui participent a cette lutte sacrée, autour d’ Al-Qods, sont consi-
dérés par le Prophéte Mohammed, comme les bien-heureux, les favoris, bénéficiant,
mieux gue quiconque, des graces divines.

Al-Qods est une cité arabe; elle le demeurera a jamais; car elle 1’était 1égitimement
depuis sept mille ans, quand les Arabes de Canaan, emigrant de I'Jle Arabique,
furent ses premiers fondateurs. Il s’agit des Jébuséens (ou Jébsiens), «peuple (11}
préisraélite de Canaan».11 y a 3 mille ans, le roi David fit des Israélites une mino-
rité, dans cette cité, qui existait, défa, quatre milliers d’années, avant lui.
Néanmoins, les premiers immigrants Juifs en Afrique du Nord avaient fui, dés 1'an
588 avant J., 1a persécution de Nabuchodonosor, et vinrent s’installer, parmi les tri-
bus berberes de Jerrawa, Nefousa, Pendlawa, Mediouna, Behloula, Ghiatha et
Fazaz, en Atlas. De nombreux Juifs cherchérent encore refuge au Maroc ,en I'an 70
ap. 1., quand 'empereur romain Titus mit en mines Jérusalem.

A cet apercu sur le dhimmisme juif, élaboré, selon la législation islamique, telle
gu'elle fut pratiqguée au Maroc, au Moyen Age, nous joignons cette esquisse par une
étude parallgle sur le dhimmisme chrétien.

Les Européens résidant au Maroc avaient toujours joui de droits économiques et de
larges libertés religicuses et sociales, les droits proprement politiques restant réser-
vés aux autochtones qui, seuls, détenaient la souveraineté dont le Sultan devenait
dépositaire, dés son intronisation solemnelle, par les représentants qualifiés du
peuple. Cet exclusivisme souverain de la Nation Marocaine, ne s'inspirait d'aucune

{11} Sar Wilham Muir. Life of Mubhammed.



Le BPhimmisme et I'lslam - 153

considération confessionnelle, car, les Juifs marocains, aussi, avaient accés aux
hautes fonctions gouvernementales.

Ayant réalisé, dés le XIgme siécle, son équilibre politique, e Maroc ne manqua pas
d'ouvrir ses portes aux commergants occidentaux, qui n'on pas tardé a y établir des
comptoirs, pour acquérir, finalement, de larges intéréts. C'est, alors, que se posa,
pour la premiére fois, ia question de la sauvegarde des droits économiques, 1égiti-
mement acquis par les ressortissants européens, dans les villes de I'Empire.
L'Europe a trouvé, auprés des souverains duo Maroc, une sincére bienveillance ; les
droits des Européens avaient ét€ scrupuleusement respectés, comme en font foi de
nombreux documents diplomatigues ; leur hiberté religieuse aussi, grice a un large
esprit de tolérance. "Les religieux franciscains et les religieux dominicains, qui vin-
rent dans le Maghreb, sous les fils d’Almanzor, furent - affirme De Mas Latrie, dans
son ouvrage, sur "les relations des Chrétiens avec les Arabes de 1'Afrique
Septentrionale au Moyen-Age” - aussi bien accueillis que les Rédemptoristes, dont
ils complétaient et agrandissaient la mission” ; ils desservatent les oratoires des
marchands européens, administraient les sacrements, vaquaient aux soins de la pré-
dication et parcouraient les villes de la cbte, en toute sécurité. Les successeurs du
Pape Honorius III eurent & remercier, plusieurs fois, les rois du Maroc, de la faveur
particuliére qu'ils accordaient aux chrétiens et aux religieux, devenus assez nom-
breux dans leurs Etats.

Les Archives européennes conservent toute une collection de traités, qui ont établi
les conditions essentielles - sur lesquelies ont reposé, pendant tout le Moyen-Age,
les rapports des ressortissants occidentaux, avec les Marocains - et consacré les
principes de sauvegarde et de liberté, les garanties protectrices des personnes et des
intéréts des marchands européens. La sécurnité ¢t la protection étaient assurées, a
tout marchand ou sujet chrétien. Les garanties s'étendaient, tant au séjour dans les
villes qu'aux voyages sur mer ; les étrangers étaient placés, ainsi que leurs biens,
"sous cette hante main royale qu'exprimait, au Moyen-Age, Ie mot de sauvegarde,
chez les chrétiens et le mot d'aman, chez les Arabes”. "Les méfaits des musulmans
vis-a-vis d'eux - précise Latrie - étaient passibles des sévérités de la loi ; et la doua-
ne, dans le cas de dommage occasionné dune fagon quelconque, devait poursuivre
le délinguant, jusqu'a la réparation du tort, éprouvé par le sujet chrétien”. Nulle per-
sonne, ni officier ni sujet marocain, ne devait géner, en quoi que ce soit, leurs opé-
rations de commerce, On reconnaissait, en principe, que partout au Maroc, ol un
pays européen allié possédait un établissement commercial, exclusif et permanent,
il pouvait entretenir un consul. Les consuls résidatent, au milieu de leurs nationanx,
en quartier "dont la haute surveillance leur appartenait” ; ils avatent charge d'admi-



154 - Le Dhimmisme et {'Islam

nistrer la colonie, de remplacer vis-a-vis d'elle et vis-a-vis des Arabes, la souverai-
neté de leur patrie, de rendre la justice entre leurs nationaux, de défendre leurs inté-
réts. Ils jouissaient, effectivement, du droit de voir le sultan, une fois au moins par
mois, et de lui exposer les doléances et les observations de leurs nationaux. "De
simples marchands obtenaient, aussi quelquefois, d'exposer personnellement et
directement leurs griefs au sultan. Le principe qui assurait "la respensabilité indivi-
duelle et dégageait les nationaux de toute espéce de solidarité collective, garantis-
sait, d'autant plus, I'irresponsabilité des consuls, principe si absolu et i respecté par
les Maghrebins, qu'l est rarement exprimé dans les traités.

Les fondouks étaient des établissements destinés, & I'habitation des colonies euro-
péennes, a la garde et A la vente de leurs marchandises ; ils étaient situés, soit dans
I'intérieur de 1a ville, ou ils formaient un guartier a part, soit en dehors de la ville.
(C'était - d'apres le méme Latrie - une sorte de cité, "dans le sens moderne et muni-
cipal de ce mot". La colone possédait, quelquefois, des boutiques, en dehors du
fondouk. Le gouvernement marocain garantissait, méme aux Européens, certaines
convenances, en ordonnant, par exemple, pour chague colonie, "qu'un bain de la
ville fiit, un jour par semaine, mis a sa disposition, si elle en manguait, dans son
propre fondouk”. Chaque colonie avait son église et son cimetiére. La bienveillan-
ce du sultan, & I'égard des étrangers, était telle que les "dépenses générales de
construction, d'entretien, d'agrandissement et de réparation” de leurs demeures, de
leurs églises et de leurs boutiques, "étaient, a la charge de la donane, c'est a dire du
Sultan". M. Latrie fait une constatation, non moins importante : "Nous n'avons vu
nulle part-dit-il-qu'on ait pris, vis-a-vis de ces cités chrétiennes, enclavées dans les
villes du Maghreb, les mesures de défiance humiliante”, auvxquelles les Européens
furent contraints a se soumettre dans d'antres pays "oit chaque soir, des agents fer-
maient les portes des rues et des quartiers francs, pour ne les ouvrir qu'aux heures
fixées par l'antorité du pays”. La Police de la cité appartenait, absolument an consul
et & ses délégués. Sous aucun prétexte, les officiers arabes ne devaient entrer d'au-
torité, dans la cité, ni s'y livrer a des perquisitions ou en extraire un sujet chrétien.
Quand il y avait lieu d'agir contre un membre de la colonie, les autorités marocaines
s'entendaient, au préalable, avec le consul et ne devaient rien entreprendre, sans sa
participation "& moins d'un refus formel de justice et de concours"”.

Le principe de la responsabilité individuelle, tant au civil qu'au criminel, était rigou-
reusement respecté, a une époque ol on faisait généralement bon marché de la
dignité humaine, Nul étranger ne pouvait étre, donc, recherché, pour la dette et les
infractions d'un autre étranger, fiit-il de méme nationalité, 3 moins qu'il ne ft sa
caution. Dans toute 1'histoire du Maroc, un seul cas de responsabilité collective



Le Dhimmisme et l'lslam - 155

limitée (surtout civile), est a signaler, dans le privilege accordé par le sultan méri-
nide Abou Einan, aux Pisans, en 1358, avec leur plein assentiment.

Bien mieux : les traditions assuraient a 'Européen et a ses ayants-droit, des garan-
ties qu'il ne trouvait nullement en Europe, alors féodale. Le droit d'aubaine, en vertu
duquel les biens de Fétranger décédé étaient dévelus au seigneur du liew, n'a jamais
été appliqué par les souverains du Maghreb. Les Sultans admettaient, dans leurs
traités avec 'Europe, que les biens et les effets des Occidentaux, morts en Afrique
du Nord, devaient étre remis au consul ou 4 ses compatrioies.

Le Gouvernement chérifien s'imposa, ainsi, a lai-méme, pour régle de conduite, le
respect absolu de la propriété de 1'étranger, lors méme qu'il n'était plus. Méme, 1a,
ou il n'y avait ni consul ni nationaux de l'étranger, ses biens étaient placés, sous la
garde de l'autorité arabe, en attendant leur livraison aux ayants-droit. Le magistrat
en faisait dresser, par-devant témoins, un état sommaire (traité Pise-Maroc 1358,
art. 4, Alinéa, 14). -

A cOté de ces garanties, concernant la protection de leurs personnes et de leurs
biens, les étrangers en recevaient d'autres, destinées i faciliter leur commerce et
leurs rapports, avec les autochtones. Soucieux des intéréts et des droits des étran-
gers au Maroc, les Souverains Maghrébins allaient, jusqu'd assurer aux négociants
occidentaux "les moyens de trouver, & des conditions équitables, les bateaux et les
gens nécessaires, pour le débarquement et I'embarquement de leurs marchandises”.
Le souverain faisait confiance aux €crivains "spéciaux i chaque colonie étrangere,
pour l'inscription des opérations effectuées, dans la douane, et des sommes dues au
Trésor Public, sur les mouvements du trafic européen, dans les ports marocains. La
loi limitait, souvent, la perception du droit aux marchandises effectivement ven-
dues, en décrétant la réexportions, en franchise, de toute marchandise non vendue.

Les obligations qui - en regard de ces larges droits - incombaient a I'étranger, étatent
bien minimes. Celui-ci fut astreint & n'aborder - sauf en cas de force majeure -
qu'aux seuls ports expressément désignés dans les traités, ou par "un usage formel
et notoire”, comme marchés ouverts au commerce étranger. L'étranger devait,
ensuite, respecter les lois et les usages du pays, tout en évitant ce qui était de natu-
re 3 blesser les sentiments religicux des antochtones. Les chrétiens qui jouissaient,
pleinement, de leur liberté du culte, ne devaient, toutefois, en user qu'a l'intérieur de
leurs Eglises ou de leurs cités.

L'auteur des "Relations des Chrétiens avec les Arabes”, commentant les prescrip-
tions de police maritime, décrétées a I'égard des étrangers, a bien précisé que "nulle



156 - Le Dhimmisme et I'lslam

intention politique n'a dicté ces mesures restrictives, qui ne sont aucunement, en
contradiction avec la tendance constante des traités a faciliter et 4 augmenter les
relations commerciales des chrétiens avec les Arabes maghrébins. L'intérét de la
douane et des finances royales, les avait seul fait adopter”. La mesure était, donc,
toute financiére ; elle ne tendait & rien d'autre qu'a régulariser les communications,
empécher la contrebande et assurer les intéréts du Trésor.

Quant i 1'autre restriction, concernant la liberté du culte, elle ne visait, au fond, qu'a
mieux garantir les pleins droits confessionnels des étrangers, en faisant éviter tout
motif de friction entre Jes &léments, appelés & vivre céte-a-cdte. Dans ce méme
ordre d'idées, les mémes garanties furent assurées aux jnifs marocains qui exer-
caient librement leur culte, a I'intérieur des synagogues, érigées, parfois, en pleine
cité musulmane. Les Chrétiens "pouvaient ainsi, & leur convenance, et, hors de toute
contrainte, se livrer, dans l'enceinte de 1'enclos, aux prigres publiques, aux chants
religieux, 3 la prédication et aux processions que leur piété devait aimer & prolon-
ger, sous les portiques et les allées de leurs bazars, embellis, en ces occasions de
fleurs et de tentures". (De Mas). La faveur du gouvernement atteignait, alors, des
proportions jamais égalées, et, qui allaient, jusqu'a faire assumer par le Trésor de la
communauté musulmane, les frais d'entretien des églises et des monastéres chré-
tiens.

En fait, le zéle des ordres religieux ne se bornait pas aux soins du ministére, dans
les quartiers européens. Latrie fait remarquer que "respectés et bienvenus des indi-
geénes, admis auprés des Sultans, dans toutes les grandes occasions, oll la nation (il
veut dire 1a colonie) devait agir en corps, ils allaient, partout, Ithrement dans la ville,
conversant avec les cheikhs”.

Les chrétiens étaient hautement respectés par le peuple marocain. L'auteur, cité plus
haut, constate que "tant qu'ils éviterent de provoquer la susceptibilité des musul-
mans, tant qu'ils respecterent l'esprit et la lettre des traités, acceptés par leurs sou-
verains, ils (les chrétiens) trouvérent, dans la population et dans les gouvernements
du Maghreb, les égards et la protection la plus équitable”.

* Le Dhimmi est le protégé parmi les gens du livre (uifs et chrétiens), dans un pays musulman.



Evoiution Millenaire de la Flotte islamique comme Force Pacifique en Méditerranée - 157

EVOLUTION MILLENAIRE
DE LA FLOTTE ISLAMIQUE COMME
FORCE PACIFIQUE EN MEDITERRANEE

Vers fe milien du Ve siécle et au plus tard, dans la moitié du IVeé S, le rot Hannon,
franchit les colonnes d'Hercule, avec une soixantaine de bateaux, établissant sept
colonies sur le littoral marocain, dont une 4 Saguia el-Hamra, en face des Canaries.
Carthage disposait, pour sa flotte, de plusieurs ports sur toute la c6te méditerra-
néenne, ef, notamment de Luxos (Tichmech), prés de Larache,sur I'Atlantique. La
flotte carthaginoise animait le trafic des matidres premiéres de I'Afrique et des Iles
méditerranéennes ; dans les ports, de Leptis Magna (Lebda 4 Tripoli) & Lixos, en
passant par Utique (prés de Tunis) et Icosium (Alger), abondait un prolétariat,
recruté parmi les citoyens, trés évolué, grice & son brassage international. Des Je
IVe siécle, les escadres de Carthage s'assurérent la maftrise des Mers et un ravi-
taillement régulier, dans une trentaine de ports, liant les diverses échelles d'Afrique
et d'Espagne, aménagées et équipées a I'Oriental, comme tous les autres ressorts de
la civilisation phénicienne. Mais, Carthage ne songeait guére a annexer le maghreb
et se limitait, au ITI¢ siecle, 4 la Tunisie et & quelques centres algériens comme
(Theveste) (Tébessa) et Madaure (Madaouronch). Mais sa civilisation déborda ces
limites, pour rayonner sur une partie du littoral marocain, en vulgarisant un langua-
ge punique, qui favorisait la diffusion parmi les Berbéres de I'arabe, langue soeur”
(1), permettant, ainsi, a Gsell, de dire que "Carthage les avait préparés a recevoir le
Coran, livre saint et code” et a E.F. Gautier, de "marquer la pérennité de l'influence
orientale sur I'Afrique, depuis trois mille ans”. Méme, aprés leur défaite, les
Carthaginois demeuraient les routiers des Mers. Les guerres puniques qui, pendant
plus d'un siecle, opposerent Carthage a Rome, pour la domination de la

{1t André Julien, Histoire de I'Afrique du Nord. p. 27



158 - Evolution Millenaire de la Fiotte Isiamique comme Force Pacifique en Méditerranée

Méditerranée occidentale, étaient des batailles navales que les Carthaginois ont pu
affronter, grice a leur puissante flotte. Leur victoire de Drepanum (Trapani}, lors de
la 1&re guerre punique, en 249 av. J.C. en est une preuve. Plus tard, 'Afrique romai-
ne "laissait, en dehors d'elle, une partie du Tel algérien et 1a presque totalité de Ia
Tripolitanie et du Maroc (2), jusqu'au Ve siecle de I'ere chrétienne, dans le cadre du
"limes", de Tingitane au Sud de Rabat. "Sous 'Empire, la flotte romaine perdit de
son importance, et fut confinée dans la surveillance des pirates. C'est ainsi qu'une
escadre africaine, composée de croiseurs rapides emprunt€s aux escadres
d'Alexandrie et de Syrie, fit la chasse & ceux du Rif et de Tingitane” (3).

La flotte de Byzance demeura la premiére en Méditerranée, sans conteste, jusqu'a
I'avenement de I'Tslam. Constantinopole fut, lors des VI¢ et Vil¢ sigcles de l'ere
chrétienne, la plus grande Cité d'Orient, avec un millier d'habitants (4). Les Arabes
ont inanguré leurs conquétes maritimes, en 21 h/641 ap. I, par l'occupation
d'Alexandrie. Une 2re nouvelle s'ouvrit, alors, en Méditerranée, incitant le grand
Conquérant arabe, Amr Ibn el ‘4s, i considérer la zone maritime comme un grand
hinterland de défense. En l'an 25 h/645 ap. J., aprés une réoccupation précaire, les
escadres de Byzance furent contraintes & évacuer le port d'Alexandrie, sous les
coups répétés d'une jeune flotte arabe, mise en chantier par 'Emir Mo*awiya. Elle
entreprit sa premigre expédition, en Méditerranée, avec 1.700 unités (5), des l'an 28
h/648 ap. I., en occupant Chypre et Hrigia. Les Omeyades réalisérent, en 74 h/693
ap. J., une victoire éclatante en Afrique du Nord, en assujettissant Carthage, dés Pan
76h/695 ap. J. : ce qui mit fin & ja domination byzantine en Afrique. Le Calife
Omeyade sentit la nécessité de renforcer ses unités maritimes et chargea le grand
commandant d'armée, Moussa Ibn Noceir, d'édifier une base maritime, c'est a dire
un arsenal ou Dar Es-Sinda, sur 'emplacement actuel de Tunis, en reliant cette baie
au Golfe par un nouveau canal appropri€. Une centaine de navires de guerre sont
mis en chantier. La zone navale nord-africaine devint dés 1'an 85h/704 ap. 1., la Hle
de la Méditerranée, apres celles dEgypte et de Syrie, Ibn Noceir put conquérir (6),
en I'an (90h/708 ap. J.), les Baléares et la Sardaigne avec i'aide de Julien, gouver-
neur de Ceuta, le commandant Tarik Ibn Zidd passa en Espagne. La flotte arabe
encercla, alors, te] un croissant, les deux tiers du Littoral méditerranéen ; elle com-
portait trois escadres autonomes, avec une unité, sonmise a la flotte £gyptienne,

[2) André Julien p. 150

{3} ibid p. 159

(4} Lettre de Justinien - Diebl, historien frangais, mort en 1944 p, 340.

(%) Chiffre exortitan( difficile 3 admettre, d'autant plus gue Je Califie omeyade fut contraint 3 embaucher des maring persans.

{6) Rury - Byzantine naval policy, p. 32,



Evolution Millenaire de la Flotte Islamique comme Force Pacifique en Méditerranée - 159

dans la Mer Rouge. L'Amiral égyptien commandait toutes les forces maritimes (7),
assurant, ainsi, une heureuse coordination. Néanmoins, la ITI2 flotte opérait, seule,
en Méditerranée occidentale, et, renforga la conquéte de I'Espagne et du sud de 1a
France. Cette expansion de 1'Islamn ne se souciait, gugre, des grands centres de com-
- merce, en Méditerranée. Le Code maritime, élaboré par Justinien au VIIe S., est
remplacé par un Code Arabe qui permit a I'Afrique du Nord d'exporter son or, ses
huiles d'olives, ses grains, chevaux et chameaux, dans le cadre d'un commerce libé-
ral, au profit de tous et que Byzance monopolisait. La flotte byzantine ne se tint pas,
pour vaincue, et put, en deux reprises (97 h/715 ap. J. et 135 W/752 ap. 1.}, mettre
fin & la maitrise omeyade des Mers, aut dépens de la Prospérité économique de la
M¢éditerranée, dont le marasme en France carolingienne, en 98 h/716 ap. J. La flot-
te de Byzance garda toute sa potentialité, jusqu'au début du VIIe siécle ; les
escadres andalouses, centrées A Syracuse, port de Sicile, pour défendre les frontiéres
d'Bspagne et entreprendre des expéditions contre Marseille et les Baléares, en 182
h/798 ap. J., I'ltalie en 162 h/778 et Narbonne en 177 h/793ap. J. - La flotte syrien-
ne, affaiblie, ne put intercepter Abderrahmane ler qui, dés 139 h/756 ap. 1., établit
un Royanme Omeyade en Andalousie ; ce qwi permit, aussy, l'avénement des
Idrissides, au Maroc en 172 h/788 et des Aghlabides en Ifrigia, en 184 h/800 ap. J.
Mais des 19} h/806 ap. J., les Insurgés de cordoue, une vingtaine d'années aprés |'ef-
fondrement des escadres syriennes, purent envahir Chypre, puis Rhodes et
Alexandrie, renforcés par les Aghlabides, qui mirent fin a la Maitrise maritime de
Byzance, en occupant la Sicile en 209 h/820 ap. J., avec des escadres de 170 unités.
La flotte musulmane comportait, €galement, la flotte andalouse, qui fut la seule &
demeurer a I'écart de la domination de Byzance. Le mercantilisme nord-africain
s'imposa, dans ces conjonctures, comme agent médiateur, entre la Syrie et I'Egypte,
pour monopoliser le trafic maritime et les comptoirs d'Occident. Le dirham maro-
cain, dont un spécimen est conservé au Musée de Karkov, en R.U.S8.S., est la pre-
mi¢re monnaie arabe, frappée au Maghreb, des 'an 185 h/801 ap. J. La flotte afri-
caine s'assurd la prééminence, en neutralisant le fen grégois, composition incen-
diaire, & base de salpétre et de bitumine qui briilait au contact méme de l'eau, par
une arme nouvelle, & flammes naphteuses. Les Maghrébins mirent, aisément, la
main sur I'tle de Créte, en 224 h/838 ap. J., établirent 4 Bari sur I'Adriatique, en 228
h/841, un Royaume musulman, & l'instar de celui de Sicile, reconnu par Bagdad.
Entre temps, la flotte byzantine a été battue par la flotte musulmane, en 226 h/840
ap. J., en perdant une centaine d'unités. Une escadre arabe occupa Malte en 257
h/870 ainsi que Sicile et Fltalie occidentale, en 290 /902 ap. I., occupation conti-

{7) Charles 1l 1e chauve, roi de France, Empereur d'Oecident (840-877 ap. 1.-.) conelut un traité de paix {250 h/864 ap. L}, avec les
Rois d"Andalousie.



160 - Evolution Millenaire de la Flotte Islamique comme Force Pacifique en Méditerranée

itue malgré l'avénement des Fatimides en 301 h/917 ap. I, et ce, & cause de la défai-
te, subie par la flotte de Byzance, en I'an 298 h/910 ap. J. Néanmoins, les escar-
mouches intermittentes des unités fatimides, en I'an 308 h/920 ap. J., n'empécherent
guere la flotte omeyade d'Andalousie de poursuivre ses défis aux flottes régionales.
Depuis déja un siécle, cette flotte affrontait une croisade carolingienne et des 1nva-
sions de corsaires scandinaves, qui pillerent, en 230 h/844, Séville et la cité maro-
caine de Nekkour. La maitrise en Méditerranée était, donc, répartie, an début du X&
siecle de 1'aére chrétienne, entre les musulmans des Baléares, de Sicile et de Créte,
L'intervention, d'un millier de navires de guerre russes, sous le commandement
d'Igor, prince de kiev, en I'an 338 h/949 ap.J., ne put libérer I'lle de Crete ; la flotte
musuimane a été renforcée, dés I'an 319 h/931 ap. 1., par les escadres omeyades
d'Abderrahman 111, qui supervisaient les Iles Baléares et les bases maritimes, tout
le long du littoral sud de la France. Une nouvelle force maritime destructive vit,
alors, le jour : les pirates, qui établirent leurs nids dans les fles méditerranéennes (8).
Un chaos s'en suivit, sucité surtout par I'intervention d'une troisidme force maritime
islamuque : la flotte fatimide, qui, de I'an 302 h/914 ap. J., a I'an 339 w950 ap. 1., se
porta contre les Egyptiens et les Andalous, & ]a fois. L'existence simultanée de trois
califat & Cordoue, Mehdia et Bagdad, devait aboutir aux pires conséguences.
Toutefois, la maitrise de Ja flotte islamique ne mangua pas d'insuffler un esprit nou-
veau au trafic international, entre les deux bassins oriental et occidental de la
Méditerranée ; d'autant plus qu'un mouvement intense d'industrialisation s'instaura
en Andalousie et en Afrigue du Nord, avec, parallélement, les prospections miniéres
- et I'extension des cultures des zones chaudes, tels les oranges, citrons, riz, miriers
et cannes A sucre. L'Occident musulman imposa, désormais, en Méditerranée, sa
politique économique, instituant le dinar, dés 1'an 950 ap. J./335 h, comme devise
internationale. Ce nouveau systéme monétaire demeurera, le seul en vigueur, en
Andalousie et au Maroc, & partir des Almoravides ol la valeur du dinar atteignit
3,960 grammes-or, pour remonter, sous les Almohades, au taux du premier siécle de
I'hégire, s'échelonnant entre 4,25 et 4,792 g.or. Dés le début de la période almora-
vide, les Normands surgirent en menagant la Sicile islamisée. Mehdia, qui mit,
alors, en chantier, en I'an 418 h/1027, quatre cents navires de guerre, sauva 1'Tle stra-
tégique, en transférant son potentiel maritime contre le littoral grec, en 424 h/1032,
soutenu indirectement par les escadres andalouses de l'emir Mojihid el *Amiri,
décédé en 436 h/1044 ap. J. ; Dans un reflux inéxorable, la flotte islamique fléchit,
encore une fois, sous les coups combinés des Normands, qui revinrent sur la scéne,
des T'an 1044 ap. J., des forces maritimes de Génes, de Pise et de tout le littoral nord-

(8) TDhozy. Histoire de Tlslam.



Evolution Millenaire de la Flotte Islamique comme Force Pacifique en Méditerranée - 161

ouest de |'Italie. Les lignes de communication, entre I'Gccident et I'Orient, se limi-
taient & un cotoyage des ports africains, entre Sousse et Alexandrie. Le dilettantis-
me des Musulmans, tant 4 I'Est qu'a I'Ouest, la chute des iles méditerranéennes mai-
tresses, sous le joug chrétien, les transformations radicales, survenues dans la
Société eurc-occidentale, antant de mobiles péremptoires, qui mirent fin 4 la pré-
éminence des musulmans et des Byzantins. Dés 1'an 494 h/1100 ap. 1., 1a Corse, la
Sardaigne, la Sicile, I'Ttalie méridionale et méme le littoral syrien, tombérent, sous
Femprise d'une Europe revenue i la vie. Cet élan rénovateur coincidait, en 'an 444
h/1052, avec l'invasion de I'Egypte et de la Tunisie par les hordes campagnardes des
Beni Soleim et Beni Hildl. Mehdia dut conclure, avec Roger de Sicile, en I'an 486
h/1075 ap. J., un traité d'alliance et d'amitié ; le Royaume croula bien avant, dés 452
h/1060. Les Almoravides intervinrent, par miracle,sur la sceéne islamique, en 479
k/1086, pour mitiger cette débandade. Pise attaqua, en effet, Mehdia en 480 h/1087,
avec quatre cents navires ; le roi de Castille occupa Tolede en 478 /1085 ap. J.,
assujettissant I'emir de Séville, Al-Mootamid Ibn Abbad ; Roger, roi des Normands,
mit fin a4 la domination centenaire islamique sur la Sicile, en 480 h/1087, aprés une
série de raids et d'incursions, pendant trois décennies consécutives. Malte est repri-
se, en 483 h/1090, et la premiére guerre des Croisades est déclenchée (490 h/1096
ap. 1.). Ce fut, alors, que le grand leader almoravide Youssef Ibn Tachfine issu, du
Sahara marocain, jeta dans la mélée méditerranéenne, une flotte qui parvint, d'apras
son adversaire Alphonse VII, roi de Castille, jusqu'aux cbtes syro-palestiniennes,
occupées par les Croisés. D&ja, en 479 h/1086, le khalife almoravide qui remporta
sur Alphonse VI (1065 - 1109 ap. J.), une éclatante victoire a Zellaga, put réunifier,
sous I'étendard istamique, toute P'Afrique du Nord et 'Andalousie, pendant trois
quarts de siécle, jusqu'en I'an 537 h/1142 ap. J. La chanson de Roland immortalisa
les explotts maritimes de ce Calife Saharien.

Les Almoravides disposaient, aussi, d'une flotte, ayant & sa téte 'amiral Abdullah
Ben Maimoun. L'amiral de la flotte Ali Ben Maimoun fut le premier a se rallier a la
cause almohade. (Histoire du Maroc Terrasse, T. L. p. 303}.

Ibn Jobeir parle de marins maghrébins, comme Héros des escadres de Saladin.
{Voyages, Trad. 1949, p. 66.}.

Au temps d'Abdel Moumen, "quatre cents navires sont sur le chantier, a savoir, 120
au port de la Mamora (sur le Sebou), 100 a Tanger, Ceuta, Badis et dans les autres
ports du Rif, 100 en Tumisie et & Oran, et, 80 en Andalousie. (Raoudh ¢l Qirtis,
p. 28).

Cette escadre navale ne cessait de croiser entre Tunis, Oran et Alger, garantissant la



- 162 - Evolution Millenaire de la Flotte Islamigue comme Force Pacifique en Méditerrande

sécurité de la cote. Gibraltar, dont on réalisait, déji, l'importance stratégique, était
doté d'un puissant mécanisme de défense. La flotte almohade sera, bientét, "la pre-
micre de la Méditerranée”, selon la propre expression d'A. Julien ; ce qui incita
Saladin a requérir son concours, pour arréter les expéditions chrétiennes, sur la
route de Syrie. Le Maghreb s'érigea, ainsi, en leader du monde de 1'Tslam. Sa puis-
sance, ses richesses, la réputation de son armée et de sa flotte, lui valurent un pres-
tige, d'autant plus grand que les Musulmans du Caire et d'Alexandrie, en arrivérent
a souhaiter, d'aprés  Andalou Ibn Jobeir, un protectorat almohade.

Les ports de 'Empire devinrent les centres d'une activité commerciale intense. Les
echanges s'y développerent avec Pise, Génes, Venise et Marseille. Les Musulmans,
qui avaient été, alors, reconnait A. Julien, les premiers a organiser ies formes de leur
commerce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné leurs
méthodes, dont les chrétiens s'inspiraient. Une politique tolérante, jointe & un sys-
teme de sécurité, aussi solide que généralisé, ne firent que développer, de plus en
plus, les rapports et les échanges, entre chrétiens et musalmans.

"Quand Abdel Moumen parut devant Tunis, son amiral 1'y attendait, avec soixante
dix navires”. (Ibid. P. §1).

Le quartier général d'Abdel Moumen €tait, aussi, "Salé qu'il avait agrandie. La barre
du fleuve, si incommeode, était une sorte de rempart, a 1'abri duquel les navires se
construisatent et s'équipaient, dans les eaux calmes" (Les Almohades, p. 80).

Les Mérinides trouvérent, a leur arrivée, un Maghreb trés peuplé, riche, 4 la fots en
hemmes et en ressources, animé d'une activité économique intense, et, profondé-
ment, marquée par I'empreinte d'une civilisation raffinée. Mais, cette ere de paix et
de prospérité sera bientdt interrompue par les coups répéiés d'une reconquista ibé-
rique ; l'occupation de I'Andalousie fut mamtenue, quelque temps encore, grice 3
un déploiement de force considérable, qui fit échec aux tentatives des Chrétiens, en
vue de disloquer FOccident musuiman.

Le Makhzen mérinide n'hésita, guére, i donner le pas a 'organisation militatre, sur
Feffort économigue. Une mobilisation massive, qui arrachait 2 leurs terres des cul-
tivateurs paisibles, devait influer, défavorablement, sur la situation agricole qui
conditionnait la prospérité du pays. Mais, le Maghreb tint, encore bon, grice a 1''m-
mense réserve du bled.

Mais, on était loin du glorieux régne d'Abou El Hassan qui "marqua, nota A. Julien,
I'apogée de la puissance mérinide”, et, qui fit du Sultan "le souverain le plus puis-



Evolution Millenaire de la Flotte !slamique comme Force Pacifique en Méditerrande - 163

sant du XIV? sigcle”.

Sous le régne du Mérinide Abou El Hassan, il y eut, entre Safi et Alger, "tant d'en-
ceintes et de vigies, que si 'on allume un fen, au sommet de T'une d'elles, le signal
est répété, sur toutes, dans une seule muit, ou, méme une partie de la nuit, et cela sur
une distance que les caravanes mettent environ, deux mois a parcourit”. (El-
Mousnad. Ibn Marzouk, trad. L. Provencal, Hesperis, ler trim. 1926, p. 61).

Les marins arabes pratiquérent, jusqu'au XIII2 siécle, les rives de I'Atlantique, de
Tanger au Sénégal. (Les Berberes et le Makhzen. R. Montagne, p. 22).

C'est, alors, que survint une crise dynastique, d'autant plus néfaste qu'elle coincidait
avec des tentatives portugaises de pénétration effective sur le sol marocain.
Désormais, 'économie maghrébine sera, de plus en plus entamée par le grand effort
militaire, que le Makhzen était contraint de déployer, pour endiguer fa vague ibé-
rique, qui déferlait sur le littoral. D'Agadir, les Portugais allaient contrdler tout le
commerce du Sud ; ils occuperent Anfa et Arzila ol is confisquerent le Trésor des
Wattasides. Les entreprises espagnoles s'esquissaient au Nord par l'emprise sur
Méhlla et la Pendn de Velez.

La Dynastie des Saddiens hérita, donc, d'un Maroc profondément entamé par 1I'in-
fluence néfaste de fa Reconquista, Son avénement était l'aboutissement d'une vio-
lente réaction populaire contre I'occupation étrangere. Aussi, le ler Saidien se hata-
t-il de dégager Agadir de l'emprise portugaise et de regrouper I'empire désagrégé
par I'instrusion d'éléments ibériques subversifs,

La brillante victoire sur les Portugais, 4 la Bataille des Trois Rois, allait écarter le
péril étranger et rehausser le prestige du Maroc, en tant que grande puissance. En
plus de T'or tiré du Soundan, les rangons portugaises drainérent, sur le trésor maro-
cain des richesses nouvelles. Certains pays européens, impressionnés par la puis-
sance et la richesse du Maghreb, recherchérent son amitié. L.'Empire Fortuné était
sur le point d'entrer dans le concert des puissances européennes, ne fiit la mort subi-
te du célebre Abdelmalek, qui "parlait avec élégance 1'espagnol, I'écrivait correcte-
ment et savait I'italien et le trc” (C. De Chavrebiere).

Le Saadien Moulay Abdelmalek construisit un chantier naval & Sal¢ et Larache
(Chronique anonyme p. 53).

“L'estuaire du Bou Regreg est devenu, depuis 1614, le hivre musulman du Maroc
atlantique le plus rapproché de 'Europe”. (La Petite Histoire de Rabat, J. Caille,
p. 92).



164 - Evolution Millenaire de la Flotle Isiamique comme Force Pacifique en Méditerranée

"20 ans aprés la mort de Moulay Ismail, un tremblement de terre, i Lisbonne, avait
provoqué l'élargissement subit de l'estnaire de Salé, ce qui permit I'utilisation le
véritables vaisseanx de ligne” (Le Grand Ismail, par Maxange, p. 71).

Les ports les pius importants étaient, alors, Safi. Agadir et Massat. Ce n'est que plus
tard, que le port de Salé, deviendra et restera, pendant plus d'un siécle, le centre le
plus actif du Maroc.

L'existence d'enclaves portugaises, espagnoles et anglaises, dans le pays, demeurait
une source constante de troubles. C'est, pourquoi, Moulay Ismail, le célebre empe-
reur alaouite, s'assigna comme tiche essentielle et immédiate, de libérer les places,
occupées par F'étranger et de resceler I'unité nationale. "Soucieux de défendre l'in-
tégrité du Maroc, Moulay Ismail, ne I'était pas moins, note A. Juiien, de développer
son activité économique”. Il "souhaite, Ecrivait de lui un eésident frangais, I'agran-
dissement de ses sujets, et celui de leurs fortunes, par le commerce qu'il préférait 4
la piraterie”.

Outre 'armée noire, Moulay Ismail organisa, militairement, en les encadrant par les
Abids, des boucaniers du littoral atlantique. En régularisant ces corps de "volon-
taires de la for", le Sultan comptait libérer les ports marocains de ['occupation chré-
tienne et de l'influence tarque. Clest, ainsi, que “les moujahidines™ reconquirent El
Mamora, en 1681, Tanger en 1684, Larache en 1689. Par la suite, avcun chef de
. bandes turc ne put pénétrer au Maroc, par les Ports du Gharb.

Deux ans aprés la libération d'Arzila (1691), Pidou de ST Olon signala la reprise
des échanges avec I'Europe. La ville de Fes, "magasin général pour toute la
Berberie", alimentait les ports de Salé et de Tétouan. Des marchandises varides
étaient importées d'Espagne, d'Angleterre, de Holande et dTtalie. Les tarifs doua-
niers, imposés aux marchandises, 4 leur entrée et 4 leur sortie, atteignaient, parfois,
25%.

Un renouveaun économique fut réalisé, grice a l'heureuse imitiative de Sidi
Mohamed Ben Abdellah (9) qui, en fondant Mogador, coupa court a Factive contre-
bande des Européens dans le Sud Marocain. Dés lors, le commerce extérieur est,
pratiquement, accaparé par le nouveau port. Devant tes infrigues de quelques pays
de I'Europe latine, le Suitan s'adressa aux nations protestantes, telles I'Angleterre, la
Suéde, le Danemark, avec lesquelles, il signa des traités de commerce et d'amiti€.

9 "8 Mohamed Ben Abdellab espérait, en établissant, dans toutes les villes de la cdte, des négociants érrangers, déterminer un
important mouvement d'échanges, grice auquel 1l pourrait établic des taxes nouvelles ¢t instaurer un monopole commercial, au
bBéntlice du Trésor” (R, Montagne - Les Berbéres et le Makhzen po 104).



Evolution Millenaire de la Flotte Islamlque comme Force Pacifique en Méditerranée - 165

Quelques années avant sa mort, Sidi Mohamed conclut, avec les Etats-Unis, un trai-
té de commerce et de navigation pour 50 ans. Ce traité, daté du 16 Juillet 1786, sera
renouvelé en 1836.

Le Sultan Sidi Mohamed Ben Abdellah avait envoyé, en suéde et en Angleterre des
R'batis, pour se former dans la construction des navires (Petite Histoire de Rabat,
Caille, p. 132). Il avait envoyé€, aussi, six cents Ait Atta (du Sahara) et quatre cents
Abid du Tafilalet, 2 Tanger, pour les exercer aux manoeuvres navales (G. Surdon,
Institu., p. 85).

Sous le méme régne, une mission d'experts militaires turcs reprit Vinstruction des
tirailleurs.

"A l'avenement de Moulay Sliman, en 1793, la marine impériale comptait 10 fcé-
gates, quatre bricks, quatorze galiotes et 19 chaloupes canonnieres, montés par 6000
marins de réputation” (Godard p. 156).

Sous le régne de Sidi Mohamed Ben Abdellah, le Maroc disposait de 50 vaisseaux
dont 30 frégates. Une soixantaine de rais commandaient 5000 marins, 2000
artilieors.

Pour constituer ses corps de Mohandissine (génie), Moulay Hassan envoya des étu-
diants & Montpellier et dans d'autres pays d'Europe. 1l institua, méme, un secrétariat
aux Travaux Publics (d'aprés Campou).

En 1904, le Maroc disposait de pavires de guerre dont le "Hassani". Le "Sid
Etturki",le "Triki" et le "Bachir".

Le Maroc exportait en Europe son excédent de production ; en 1845, il exporta
75.000 tonnes de blé et de légumes secs, par le seul port de Mogador, qui est une
création vivante de la Dynastie Alaouite ; en 1851, son mouvement s'€évaluait a six
millions ; ce port demeura actif, jusqu'en 1911, année dans laquelle, il recut Ia visi-
te de 462 navires et exporta 38.000 tonnes de produits marocains, contre une impor-
tation de 12.000 tonnes.



Enseighement Comparé de la Médecine dans le Monde Musuiman au Moyen Age - 187

ENSEIGNEMENT COMPARE DE LA
MEDECINE DANS LE MONDE
MUSULMAN AU MOYEN-AGE #*

Cet exposé sur 'enseignement de la médecine aw Maroc, au Moyen-Age (c'est i dire
jusqu'an XVe siécle, période Mérinide), comparé i celui du Monde Musulman, s'in-
sére dans une étude que je viens d'élaborer, A la demande de la "Commission
Internationale pour le Développement de I'Histoire de ta Science et de la Culture de
FHumanité". J'ai, done, essayé d'analyser, dans ce contexte, la portée de la contri-
bution du Maroc, en l'occurrence. Je parle en historien qui tend, quoique profane en
science médicale, a définir les contours de I'impact de la tradition maghrébine, sur
I'évolution de cette branche scientifique, paraliélement a la pensée gréco-romaine,
sur le processus d'évolution des centres didactiques : hopitaux, cliniques, polycli-
niques, et ce qu'on appelait "boutiques de traitement”. Simples noyaux d'applica-
tions quotidiennes, les travaux, effectués an sein de ces centres, seront bientdt
étayés par des expériences, souvent individuelles, mais paifois collectives, avec la
collaboration d'étudiants, au nombre toujours limité. Une diagnostologie trés &lé-
mentaire, au début, finit par constituer, avec les Avempace, les Avenzoar et les
Averroés, une véritable branche d'émde tendant & mettre au point une symptomolo-
gie des maladies .et, a tenter des ordonnances adéquates, dans le contexte maghré-
bin; certaines conjonctures, particulieres au milieu Islamique, avaient fagonné, trés
t6t, les optiques et les options, créant une assise exceptionnelle ol la médecine pré-
ventive s'imprégne d'une teinte culturelle ou le social prime le religienx.

La médecine et ses dérivés prirent, dés les premiers siécles de I'Hégire, un cachet
sacré, les classant parmi les sciences dites Islamiques. C'est, pourquiol, la mosquée

* Conférence proponcée 4 la Faculié de Médecine de Ralbwt, lors du 258me anniversaire de la erdation de I'Université Mohammed V.



168 - Enseignement Comparé de |a Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age

constituait 1'institution de choix, pour l'enseignement de cette branche scientifique.

. Elle est symbolisée, au Maroc, par la grande mosquée de la karaouyéne, édifiée en
I'an 245 de 1'Hégire (859 1.C.).

A cette époque, F2z, construite une soixantaine d'années auparavant, hébergeait le
rite Chifiite dont le promoteur affirmait qu'il ne connaissait guere de science, autre
que la Charia, plus noble que la Médecine; cette branche de la connaissance qui
assure la santé physique et psychique de 'Homme, est placée dans le contexte de
'Islam, au. premier rang des structures essentielles de 1a société. La polyvalence des
Ulémas de la premigre Université religieuse du Monde Islamique ne se concevait
nullement, sans une profonde connaissance, dans I'art médical. Une heureuse équa-
tion entre le temporel et le spirituel est le secret de N'équilibre dont dépend Ia félici-
té de I'étre humain. Les enseignements coraniques ou traditionnaires, englobent les
éléments principaux qui régissent le régime alimentaire, la prévention hygiénique,
et la lutte contre tout ce qui est de nature & porter atteinte a la santé de l'esprit et du
corps. L'éducation de 1'dme vise I'élimination des mobiles psychiques qui perturbent
cet équilibre et dont les interférences, accusant de graves troubles neurologiques,
constituent, d'aprés des statistiques américaines, les 9/10 des états morbides chez
I'homme. Le Coran, qui ne s'intéresse qu'accidentellement a la science, décrit, pour-
tant, les phases de 'embryogenése et du développement autant intra-utérin que pos-
térieur. Le béhaviorisme du comportement s'integre dans ses enseignements, met-
tant en exergue l'idéal des réactions et des conduites conscientes ou inconscientes
de Thomme. L'évolution de la science médicale, dans toutes ses branches, a ainsi
trouvé un heureux stimulant dans ta Charia qui devait structurer I'enseignement de
la médecine, dans les pays Islamiques, et, notamment, au Maghreb, depuis le IXe
siecle de I'gre Chrétienne, alors qu'en Europe, la pensée médicale n'a pu prendre son
élan, dans le cours logique de I'expérience scientifique, qu'un millier d'années plus
tard, c'est & dire au XIXe siécle, avec Claude Bernard. En Andalousie, remarque
Dozy (1), "presque tout le monde savait lire et écrire, tandis que dans I'Europe
Chrétienne, les personnes les plus haut placées, 3 moins qu'elles n'appartiennent au
clergé, ne le savaient pas", Tout cela a été réalisé, grice aux Almohades, en plein
Xlle sidcle qui était, souligne Leclerc (2), "le plus grand siécle scientifique de
I'Espagne Musulmane”. "Nous ne pouvons guere dissocier-affirme Renaud (3) -
I'étude de 1a médecine, au Maroc, de celle de 1a bibliographie des savants Andalous,
qui ont suivi les Rois du Maroc de Séville et Cordoue, a Fés et Marrakech ou

11 Histoire des Musulmans d'Espagne 11, 184,
23 Histoire de la Médecine Arabe, 2 tomes, 11, 71 - Paris, Edit. Leroux, 1874 (rédité, Rabat 1980},

3y Médecine Arcienne au Maroe, 1L 72,



Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age - 169

Aghmat”. Le Maroc, a, donc, - dit-i] - "le droit d'adopter les Avempace, Ibn Tofail
et ITbn Roschd".

A Tépoque ou I'Andalousie dépendait de Marrakech, capitale de I'Empire, un
ensemble de médecins de toutes spécialités, a €té attiré par les cours Almoravides
et Almohade, dont elles encourageaient la mission clinique et enseignante, les
recherches thérapeutiques et pharmaceutiques, dans les hopitaux. La réputation du
Maroc fut telle qu'un certain Gerbert, devenu Pape, sous le nom de Sylvestre I, en
999 de l'ére Chrétienne, s'inscrit comme étudiant a la Karaouyéne ol un moine
d'Espagne y obtint la chaire de professeur. Il semble - d'aprés Kanouni, qui cite un
orientaliste, auteur d'une brochure sur I'art dentaire au Maroc - qu'une école de
médecine aurait été édifiée a Fes, dés le Xe siecle (I'Ve de 'Hégire). La karaouyéne
qui, de simple mosquée, s'éleva, alors, au rang d'Université, créa des cycles d'étude
de médecine, pour former des généralistes dont l'exercice médical était considéré
comme une obligation communautaire, tant qu'un nombre suffisant de médecins et
de spécialistes n'émergeait, pas au sein de la société. Les théologues, jurisconsultes,
traditionnistes et exégétes du Coran, n'en furent guere exceptés, car la médecine
constitue un des facteurs socio-économiques les plus afférants au processus vital de
la communauté, dont il supervise la structuration. Le Maghreb, fagonné par un
Islam agissant, tient en grande estime toutes les sciences appliquées d'intérét pra-
tique, les expérimentations positives, le doute créateur et 1a persévérance dans la
recherche. "C'est a la médecine - affirme encore Leclerc (I, 36) - que revient l'hon-
neur d'avoir ménagé la concorde et lalliance heureuse de la science et de
I'Islamisme™, La science, d'aprés le Coran, s'identifie a la Hikma ou Sagesse et la
Sagesse comportait, au temps des Almohades, toutes les branches de la philosophie
et des sciences. Mais, plus tard, la Hikma concernait exclusivement une spécialité
préférée, compte tenu de certaines contingences régionales, a savoir celle de locu-
liste appelé Hakim, alors que le médecin ou Tabib était un simple généraliste (4).
N'empéche que plusieurs médecins arabes, soit au Maghreb, soit ailleurs, dans le
Monde Musulman, ont cultivé maintes autres branches avec les sciences médicales
et naturelles, telles les Mathématiques, 1a Philosophie, 1'Astronomie et autres, qui
avaient leurs chaires respectives & I'Université de Fez, et plus tard, a celle de Ben
Youssef, & Marrakech. Clest grice a cette polyvalence que le Maghreb a connu,
alors, toute une lignée de médecins, dont quelques uns eurent une réputation uni-
verselle. Clest & travers oenvre grandiose de ces médecins, qgue nous allons évoquer
les caractéristiques de la mission didactique médicale an Maghreb.

4) 1bn el Qédy, Dorrat ¢t Hijél, p.117.



170 - Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age

L'expérience dans les laboratoires s'effectuait, au milieu des étudiants, soit indivi-
duellement au sein d'officines ou cliniques personnelles, soit & I'hépital ou dans une
polyclinique collective. Le premier Maristin (hopital) est celui qui fut édifié par Al-
Mansour a Marrakech, pourvu d'onguents et de remédes en abondance, et, dirigé par
un groupe de médecins, avec l'assistance d'étudiants, dans un site admirable,
dépeint par l'auteur du "Mo’jib". Cet hopital - dit Millet (dans son ouvrage "Les
Almohades”, p. 130, paru en 1925), non seulement laissait bien derriere lui les
maladreries et les hdtels-Dieu de notre Europe Chrétienne, mais ferait encore honte
aujourd'’hui (c'est & dire en 1925), aux tristes hopitaux de Ia ville de Paris". De
grands spécialistes, réputés dans le monde médiéval, avalent participé a la mise sur
pied de ce Maristin - école ol les théories et les pratiques médicales s'affrontaient,
animées par les Avempace, Ibn Tofail, Ibn Roschd et Avenzoar :

- Ibn Badja Abou Bekr Mohammed Ibn Saigh dit Avempace mourut a Fez, en I'an
1138 J.C./538 H. Ibn Abi Ossaibia le compare & Al-Fardby et le place au-dessus
d'Avicenne. Il élabore un "Discours”, sur le Traité des Simples de Galien €t les
médicaments d'Thn Quafed.

- Ibn Tofail, Abou Bekr Mohammed ben Abdelmalek, disciple d'Avempace, mou-
rut & Marrakech, en 1185 J.C.. 1l £tait le maitre du grand Alpetragius (Al-Bitrondji)
et ses travanx médicaux furent étayeés, en sus des expériences cliniques, par sa gran-
de érudition philosophique.

- Ibn Roschd, Abou Al-Oualid Mohammed ben Ahmed, dit Averroés; il est qualifié
par Leclerc (H, 97), comme "le plus grand nom de I'Espagne Musulmane”. Il mou-
rut également, & Marrakech, en 1198 J.C.. Sa connaissance du grec et de la philo-
sophie hellénique lwi vaudront le surnom de "commentateur d'Aristote”. Eminent
médecin d'Al Mansour et de son pere Youssef, il €labore sa principale oeuvre médi-
cale, intitulée Al-koulliat (Colliget) o il traita des généralités de la médecine, réser-
vant, pour un autre Hivre ses particularités, En fidele disciple d'Aristote, Averroes
souligne, bien, que pour comprendre le Colliget, il faut faire la connaissance de la
logique et des sciences naturelles. Dans ses commentatres d'Avicenne, dictés 3 ses
€léves, il préconisa le changement de climat dans la phtisie, indiquant comme sta-
tions hivernales I'Arabie et la Nubie; ses recherches 'amenerent a la découverte de
la grande circulation du sang, avant William Harvey et I'Egyptien Ibn Nafis, quina
pu déceler que:le processus de la petite circulation pulmonaire. Ses investigations
dépassérent Ie cadre philosophico-médical, pour atteindre les grandes découvertes
d'ordre historicogéographique. Christoph Colomb, cité par Ernest Renan, dans son
ouvrage "Averrogs et I'Averroisme”, a reconnu n'avoir eu vent de l'existence d'une



Enseignement Comparé de la Médecine dans ie Monde Musulman au Moyen Age - 171

terre ferme-outre-atlantique, qu'aprés avoir lu la traduction latine du Colliget. C'est,
grice a Ibn Roschd, que s'effectua I'échange millénaire entre la pensée grecque et la
pensée arabe, A travers le Maghreb, dont la capitale intellectuelle, Fez, a ét€ consi-
dérée comme 1'Athénes de 1'Afrique. Les échanges Maghrébins avec les savants
romains, notamment sur le plan médical, sont attestés par la récente découverte
d'une statue d'Esculape, dieu romain de la médecine, imberbe, & Volubilis (5). A
Padou (Vinitie), se constitua une école ou les doctrines d' Averrogs faisaient le fond
de l'enseignement, jusqu'au milien X VIIe si¢cle. Témoin de son éminence, une sta-
tue est €rigée, en son honneur, 2 [a faculté de médecine de Montpellier.

Avec la grande famille des Ibn Zohr, la réputation du Maghreb, sur le plan médical,
s'accentua et la mission didactique enseignante se développa. De nouvelles
méthodes cliniques virent le jour. Abon Al-Ala Zohr Ibn Abi Merouin, qui mourut
en 1131 J.C,, mit en avant avec l'aide de ses €léves des diagnostics audacieux, par
ses pronostics qui se tiraient du pouls et de I'analyse des urines. Il fit peu de cas du
Canon d'Avicenne et se fia aux résultats réalisés en laboratoire. Son "Traité des pro-
priétés” médicales est cité, une cinquantaine de fois, par le naturaliste Ibn Al-Beitér,
Son "Opuscule sur les médicaments simples” (Bib. de Paris N°28), fit sensation sur
les deux rives du Détroit. Mais le plus éminent de la famille est Abou Merouan
Abdelmalek ben Abi Al-Alaa, dit Avenzoar dont le génie médical tire sa grandeur
d'une expérience clinique, basée sur I'observation. Avenzoar est, pour certains, le
plus grand médecin de I'école arabe, auquel seut Razés est comparé. Son principal
ouvrage, le "teissir" est un chef-d'oeuvre qui concrétise ses options médicales ol il
se montre indépendant et créateur. Ce “teissir”, que j'a1 préfacé dans une nouvelle
édition €laborée par I'Académie Royale du Maroc, a été, maintes fois, publié et tra-
duit en latin; Ibn Zohr le dédia & son célebre disciple Averroés. Il y parla de son
séjour 4 Marrakech ou il fut, semble-t-1l, chargé de la direction d'un hépital. Ce fut,
pour s¢s étudiants, un manuel de travail, ol Avenzoar développait I'analyse de
thémes nouveaux, dans une sorte d'Institut des spécialités. Il a pu en définir, avec
une précision étonnante, les données d'un diagnostic différentiel (des encéphalites,
des humeurs fibrokystiques, du Xanthome, de la conjonctivite kératite, du
Cataracte, de la symptomologie du délire chronique de 1'Osteite, de la trachéotomie,
de I'Dedéme aigu des pournons etc... Son autre ouvrage, intitulé "['igtisid", com-
porte une synthése originale sur un double theme : médecine du corps et celle de
I'dme. La psychiatric est alors, étayée par Pétude des maladies organiques. II fut, 13,
un innovateur, recommandant la contraception, par ordonnance de recettes qui
empéchent la grossesse. Il a pu simplifier 'ancienne thérapeutique et montra que la

5) HPI Renaud, Escplape, revue mensuclle illustrée des sciences ef des arls.



172 - Enseighement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age

nature, considérée comme une force int€rieure réglant i'organisme, suffit générale-
ment, i ¢lle seule, pour guérir les maladies. Son fils Abou Bekr el Hafidh, médecin
de génie et grand traditionniste, mourut - dit-on - empoisonné, en 'an 596 H/119%
J.C., avec sa soeur qui fut, efle et sa filie, gynécologues, accouchant les femmes du
Palais.

D'antres médecins, parmi les Ibn Zohr sont dignes de figurer dans 1a nomenclature
d'hormeur, ainsi que leurs célébres colégues tels Ibn el Boudouh Omar el Maghreby,
qui résida longtemps 4 Damas ot il tenait une officine.,

Ahou Yahia ben Qassim gérait le dépdt des boissons et onguents. Abou Jaifar
Ahmed ben HAssan, savant praticien, écrivit un trait€ du régime et mourut a Fez.
Abou Yahia ben Assam était le pharmacien en chef d'El Mansour. Un autre phar-
macien, Abou Jadfar Al-Ghazzali, fut chargé par le Palais de préparer le médica-
ments et les onguents. Abou Jaéfar ben Haroun Etterjily, philosophe aristotélicien
et médecin, était oculiste; devenu impotent, 1l donnait des cours et des consultations
a domicile, et, eut pour éléve le célebre Averroes.

Tous disciples de la premiére école médicale de Marrakech, ils constituaient un
cercle de chercheurs dont les applications cliniques se dounblaient de pratiques
didactiques. Les consultations du fameux Abou Bekr ez-Zohni, disciple d'Avenzoar
et d'Tbn Roschd, étaient données gratis, étayées par de véritables ordonnances. Les
autres cités marocaines ne manquaient pas d'officines ow cliniques, jouant le méme
réle. Ibrahim el Hajary (décédé en 506 H), exergait & Tanger puis a Fez. Maimoun
es-Sahraoui, erxercant dans le bled, mourut la méme année. Ce fut un célébre psy-
chiatre {selon Youssy). Ali ben Atiq de Fez professa la médecine a4 Bougie, et, mou-
rut, en I'an 598 de I'négire. Une famille de médecins, dite Al Karramioune, eut pour
ancétre Abou Bekr Ibn Al-Araby (6). A Fez aussi, les Ben Aflatone (fils de Platon)
s'imposaient par leur vaste €rudition médicale. Un ordre de médecins, est, alors,
réguligrement constitué i la capitale, ayant & sa téte le doyen des généralistes, Abou
Jaafar Dhahby. Ce réscau comportait d'autres savants, spécialisés dans diverses
branches scientifiques. Le Chérif Idrissy, "professeur de géographie d'Europe” -
comme le qualifiait maints orientalistes - et qui naquit a Ceuta, plus tard que l'an
1100 J.V,, est un médecin naturaliste. C'est lni qui élabora, pour Roger I, Roi de
Sicile, la premiére carte du Monde, sous forme de planisphére couilée en argent. It
rédigea un "traité des simples”, cité par Ibn Ab1 Ossaibya; ses articles de thérapeu-
tique sont parfois étendus et remarquables; ils parait, avoir eu quelque connaissan-

£1 "Bouchardr ez-Ziyrine”,



Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musuiman au Moyen Age - 173

ce du grec. D'ailleurs, tous les savants andalous connaissaient, d'apres Ibn Hazm
dans son Jamhara, aussi bien le grec que le latin et le catalan. Au moins, trois
lexiques ou dictionnaires médicaux assuraient les échanges entre le Maghreb et
I'Occident :

1) Tarib (arabisation) du "Tadhkira” d'Ibn Zohrt élaboré par Ibrahim ben Abi Sa'd
(décédé en 1151/546 H).

2} Bl Manhaj sur 1a médication d'Abi Sa'id el 'Alaiy, médecin du XIle sigcle, est un
lexicon des termes médicanx, en trois langues,

3) Un troisiéme lexique intiulé "Charh Asmfa Al Ogar" (explication des noms des
médicaments), est dié au fameux Maimonide, décédé en (204/601 H).

Ces dictionnaires seront étayés par d'autres, au fil des années,
YESs p

On saisit, msément, Yimportance de ce rayonmement scientifique maghrébin, en
constatant que 1'Europe fut, encore, au stade de la médecine cabalistique. L'Eglise
réprouvait, alors, toute médication, comme défi & Dien qui punissait par le mal phy-
sigue. Cette ére dite "de la foi" ne prit, effectivement, fin qu'au début du XIle sigcle,
sous I'influence de la civilisation andalouse.

Quant 3 I'Orient, olt V'évolution scientifique rayounait, & travers les traditions
grecques, depuis le IXe siécle, les savants maghrebins et andalous v apportérent leur
bénéfique contribution, depuis le Xe siécle. Nous en citons pour mémoire, quelques
uns tels

- Mohammed ben 'Abdoun de Cordoue (décédé en I'an 360 H) et qui dirigea I'hopi-
tal d'Egypte.

- Ali ben Yagdhin de Ceuta qui émigra en 'an, 544 H, en Egypte, Yemen et Iraq.

- Ibn Sam'cun Youssef ben Yahya el Fassy, qui devint le médecin préféré du Prince
Mimoun d'Alep.

- Ali ben Ahmed el Harrali de Marrakech, gui mourut en (637 H) a Damas ol il don-
nait des cours, dans les différentes branches de la médecine. Sa haute méthode
pédagogique €tait sans pair en Orient.

- Omar ben Al Al-Qal'y, décédé en (576 H), tenait une officine 2 Damas ol il exer-
¢ait la médecine, préconisant des pronostics allant & I'encontre de ceux d'Avicenne.

- Al ben Hildl Hadramy de Ceuta, décédé en (678 H) et dont la "boutique de trai-



174 - Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age

tement" (officine) comportait un rez-de-chaussée réservé aux cours de médecine. Il
dut recourir aux vastes pavillons de la mosquée, quand le nombre de ses étudiants
augmenta.

Cet échange avee I'Orient se poursuivait, au XIe sidcle, par I'intermédiaire d'autres
spécialistes maghrébins, comme Mohammed el Qoubeh (638 H),qui donnait des
cours & I'HoOpital de Damas et Ghilib Chaqqoury (741 H), qui dirigeait "I'internat™
du Maristan du Caire et qui retourna au Maroc, pour exercer 2 Fez. Un autre Fassy,
Ahmed ben Hatim (851 H), exergait, tour & tour en Egypte, Syrie et la Mekke. Clest
pourquoi, dés le Xlle siecle, Damas, profitant des Croisades, put cultiver les
sciences et notamment la médecine et les mathématiques, pour éclipser, pendant les
siecles suivants, Baghdad et le Caire (Leclerc, I1, 7).

En réalité, quand le Maghreb eut cette ascendance, & ses débuts, sur le plan des
recherches scientifiques, Ar-Rézi {Abou Bekr Mohammed Ibn Zakarya dit Rhazés,
mort en 923 J.C.), était le pére de la médecine arabe. Ses deux encyclopédies médi-
cales furent, en Europe, la base de l'enseignement, dans les Facultés de médecine.

Ibn Sina (Avicenne) (mort en 1037 J.C.), est l'auteur du Canon, enseigné en
Occident, jusqu'au mihien du XVIle siecle. Il nous légua une description remar-
quable de la méningite aigué, des fievres éruptives, de la pleurésie et de l'apoplexie.
Par ses expériences cliniques, il prépara le terrain aux grandes découvertes de la
Renaissance,

Une décision de 'Université de Louvain en Belgigue, datée de 1617, rendit hom-
mage aux oewvres des deux savants musulmans, considérées, alors, comme base de
I'enseignement médical, pendant six siécles (7). Déja, en (931/319 H), le Calife
Abasside Al-Mogtadir organisa, pour la premiere fois & Baghdad, des examens,
I'échelle supérieure on le nombre de diplémés atteignit, alors, 860 médecins (8).

Des l'année (907/295 H), I'art de pratiquer la médecine fut réglementé, en vue de
protéger la société contre le danger des praticiens charlatans et des droguistes ambu-
lants. En (835/22] H), un concours universitaire mit en compétition des ¢tudiants
en pharmacologte. Le secret professionnel £tait, déja, légalement institué, recueilli
et contr§lé par le Mohtassib, prévot affecté a la supervision des corporations artisa-

Ty Gauwier, Moeurs er Cowames des Musulmans, p, 245,

BY Al-Qifty, p. 130



Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age - 175

nales et professionneiles (9). Les médecins s'engageaient, par serment, a n'ordonner
ni médicaments dangereux, mi poisons, 4 ne révéler guere aux fermmes les moyens
d'avortement et aux hommes les drogues stérilisantes. Le médecin est astreint 3 dis-
poser de tous les instruments connus a 1'époque.

Un réseau d'hdpitaux et d'institutions cliniques dispensaient le bien-&tre physique et
moral. Le premier hépital de I'Islam était fondé & Damas en I'an (705/86 H), par
I'Omeyade Al-Walid. En Egypte, le premier Maristdn remounte a I'époque Abasside.
Ce furent de véritables centres didactiques, dotés d'un personnel qualifié, de méde-
cins célebres, de laboratoires et de dépdts de médicaments constamment a jour.

Abou Al-Kassim ez-Zahrioul (Abulcassis), andalous, fut le plus célebre chirurgie
de tout le Moyen-Age. Clest 4 lui que la chirurgien médiévale doit plusieurs de ses
découvertes. Son livre "Attesrif” est llustré d'héliogravures et croquis, représentant
les instruments de chirurgie qui figurent dans le manuscrit de la Bibliotheque
Générale de Rabat. Ii fut la base des émdes chirurgicales en Occident, et la premie-
re expression de la chimurgie fondée sur Vanatomie (Leclerc, I, 458).

L'andalous Thn Joljol, fameux naturaliste, traduisit, en arabe, 'ceuvre de Diskoride,
I'étayant par un Code de pharmacopée, toute nouvelle.

Le mouvement de traduction des oeuvres grecques débuta en Afrique, au cours de
ce Xe siecle, grice a 1'école de médecine de Palerme, €difiée par Constantin le
Tunisien.

Mais, cet édifice s'ébranla, dés le Xllle siecle. Le Maghreb ne connut plus de
savants de grande réputation. Néanmoins, "si - préconise Leclerc (11, 252} - nous
n'‘avons pas d’hommes éminents i signaler, le grand nombre des noms mis en Jamie-
re accuse un certain mouvement scientifique”, :

- Mohammed ben Ahmed es-Sakkotni; décédé en 'an (1238/636 H) rédigea un trai-
té sur I'art vétérinaire.

- Ibn Al Khatib Lissan ed-Dine cultiva la médecine et Ia professa; la Bibliotheque
Nationale de Paris conserve de lui "un ouvrage qui témoigne d'un bon esprit"
{Leclerc). La Bibliothéque de la Karaouyene posséde ausst un Traité (Men Tabba
limen Habba). D'autres de ses opuscules traitent de la peste, de l'art vétérinaire, de
I'évolution physiologique du foetus et de Fhygiéne, outre la pathologie générale, le

9) Mihdyat er-Rotha de Chaysary,
10) Description et Hisiotre du Maroc, T, &2,



176 - Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age

diagnostic différentiel, la symptomelogie, la chirurgie, la cosmétique, les affections
de l'oeil et les fonctions gémitales. "Les abortifs lut paratssent permis en certains cas,
ol I'étroitesse des parties peut entrainer la mort, chez les femmes enceintes”.

L'enseignement de la médecine se poursuivit, alors, quoiqu'en rythme moins accé-
léré et moins profond. Tl n'y eut pas de ville, qui ne {ut dotée d'un hépital ou
Maristdn-école, avec un directeur technique, 2 sa téte. Les Mérinides s'attelérent
activement, en plein XIVe siécle, & I'encouragement de I'enseignement supérieur, en
créant des cités universitaires appelées Médersas, destinées a accueillir les étudiants
qui affiuaient i Fez, de tout le Royaume et méme de I'extérieur. Dans toutes les cités
maghrébines, les mosquées furent dotées de bibliotheques on les ouvrages de méde-
cine abondaient. Méme dans une des petites villes comme Salé, la Médersa
Bounanya (qui doit son nom au 10i Abou Iniine) a ét¢ une école de médecine.

A Fez, un hopital traitait les neurasthéniques, en essayant d'agir sur les nerfs du
patient par la musique andalouse; et ce, bien avant T'usage en Ewrope du Rock-and-
Roll. dans le méme but. En 1350 J.C., un célebre Maristan était fondé a Fes, sur le
modele de celui du Caire. Mohammed el Qorchi qui a exercé la médecine a Fez
dans son officine, devint le directeur de cet hépital (Leclerc, II, 280). A Ceuta, un
hopital fut doté - selon Godard - de 800 lits. Le fait n'est pas invraisemblable, si on
tient compte du grand standard de cette cité Mérinide, décrit par un contemporain
Mohammed ben Kacem en (1421/825 H). L'Hopital d'Algesiras a été dingé par
Ibrahim Eddany et ses fils. Mais, il semble que I'enseignement de la médecine a
perdu de son essor, i tel point que des étudiants préféraient émigrer en Orient, pour
poursuivre leurs études. Mohammed ¢l Qouba' qui mourut en (1337/738 H) avait
suivi les cours de médecine, i U'hépital de Damas (11). Mais, on parlait encore de
doyen de médecine, comme Abou Tammam Ghilib Al-Hascofliry, qui mourut a
Ceuta en (1350/751 H), laissant - d'aprés Leclerc (11, 283) - plusieurs ouvrages de
médecine. Mais, il parait qu'une certaine carence, dans le domaine médical, amena
le roi de Fez, a le charger du prélevement des impdbts. Néanmoins, I'évolution de la
médecine, bien que trés limitée, s'étendait grace aux Mérinides, a d'autres villes du
Grand Maghreb et notamment, a 1lfrigya et Bougie.

A Tunis, les Hafcides, issus des Almohades, protégeaient les fettres et les sciences.
Abou Abbas Ahmed, médecin d'Ispahan, se fixa & Bougie, et aila terniner sa car-
riere au Maroc. '

11} Ml El-Teuihiij, po 228



Enseignement Comparé de ta Médecine dans e Monde Musulman au Moyen Age - 177

La karaouyene rayonnait toujours, et Ali ben Maimoun, Cadi de Chaouen au X Ve
sigcle (1311/917 H), précise en parlant de Fes, qu'il n'a guére vu, en Orient et
ailleurs, des hommes aussi polyvafents que ceux de cette ville, dont la vaste érudi-
tion embrassait les mathématiques, la médecine, la logique et toutes les sciences
rationnelles (12). L'Imam Senousst commenta, i la fois "Le recueil des Traditions”
d'El Bekhary et le Canticum d’Avicenne; il fut ansst mathématicien, A I'dge de 19
ans (13),

Quant a 1'époque des Saadiens, Renaud souligne, dans sa "Médecine Antique” (p.
73), le chaos qui régna au Maroc oli les ouvrages classiques ne citent aucun méde-
cin marocain, Jusqu'a la fin du XVIIle siecle; le seul qut apparut, alors - d'aprés lui
- est I'oculiste Mohammed ben Azzoiiz el Marrakchi (1789), auteur de "Dhahab el
koussouf" (14), qui prouve - selon Leclerc - l'existence au Maroe, d'un certain
nombre de monuments de la médecine arabe”. Renaud réitéra ses affirmations dans
son Discours au Ve Congrés de P'Histoire de la Médecine, tenu & Geneve en (1926)
(p. 3} Par contre, L. Provencal souligne, dans son "Histoire des Chorfas”, "la
Renaissance du Maroc sur le plan littéraire, précisant qu'it serait invraisernblable,
que cet essor n'atteignit pas en méme temps, les sciences médicales”. Cette préten-
tion, n'est gueére fondée a notre sens.

Mais, ce qui attire notre attention dans l'enseignement de la médecine i la karaouye-
ne, c'est le réle joué par le Canticum d'Avicenne enseigné par les grands juriscon-
sultes, au sein de cette université, te] Soqqein (1541/950 H).

Cependant, Hassan el Wazzin, dit Léon I'Africain, auteur de la "Description de
I'Afrique”, nous laissa un cuvrage intitulé "Les vies des illustres arabes”, ou il
compia vingt sept noms célebres, parmi les philosophes et les généralistes.

Un naturaliste Abou el Quassim Al-Wazir ¢l Ghassany, médecin célebre, est {"au-
teur de "Hadiqét Al-Azbar" qui se distingue - d'aprés Renauad (15) - par "la métho-
de trés claire de la description botanique, qui a souvent une allure originale”. Clest
- dit-il encore - un essai intéressant de classification, a trois degres, qui apporte dans
la description des plantes de la vieille pharmacopée orientale, un éiément nouveau
concrétisé "par une documentation, sur la plupart des produits pharmaceutiques de
Fez".

12) Salwat Al-Anths 1,74,
13) "Ce qui éearte les Eclipses en méderine™.

15} Etude publiée par I'Thstitut des Hautes Etudes Marocaines XVIIL 195



178 - Enseignement Comparé de la Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age

La médecine, tant sur le plan clinique qu'enseignant, se dégradait effectivernent,
pour revenir au stade empirique. Les hdpitaux devinrent, désormais, de simples
asiles d'aliénés oil les patients sont abandonnés &4 leur triste sort, Les officines ou
boutiques de traitement remplacérent les cliniques d'antan. De rares médecins,
dignes de ce nom, parurent ¢a et 13, maintenant les applications classigues, souvent
dépourvues de tout élément nonveau. Méme en Orient, le méme marasme planait.

Le XVe siécle “ne produit qu'une douzaine de médecins dont Souyouty, tradition-
niste et polygraphe. Un seul nom s'impose, celut de Dawoild el Antiqy", dont
locuvre devint, comme nous l'avons v, le leit-motiv classique 2 la karaouyéne.
Clest le "plus éminent médecin qui ait paru en Orient, depuis le Xllle sigcle”. Dans
tout e monde Musulman, alors que l'art médical florissait en Occident, les sciences
occultes et le cabalisime ont généralement fini par fausser le cours de la médecine.
Les praticiens ne sont plus animés d'un esprit réellement scientifique. Pendant trois
siecles, & peine une vingtaine de "médecins”, se relayaient. D'ailleurs, le véritabie
esprit de I'Islam commenga & s'émousser, cédant 1a place & un bigotisme ou religio-
sité excentrique.

Abdelkader ben Chekroun de Meknés, est 'auteur du poéme dit "Chakrounya" (700
vers) publié & Fez en 1911/1329 H, et & Tunis, & la méme époque. Renaud l'analy-
se, dans sort "Discours” en (19208} {p. 5), précisant qu'il ne manque guére de rensei-
gnements valables et quil constitue une contribution, dans I'élaboration de la ter-
minologie technique du dictionnaire médical marocain {un manuscrit se trouve a la
Bibliothégue Générale de Rabat, 667 vers),

Aderraqg es-Sousst El Fasst (1679) fut, avec plusieurs de ses parents de Fez, d'assez
bons praticiens, qui évitaient de faire usage de moyens thérapeutiques "durs”, ou
ordonner des drogues ou médicaments dangereux.

Abderrahman ben Abdel Kider el Fassy (1683) compile, dans son "kitdb Al-
Oqunoim” les principes des sciences, comportant les définitions de 300 branches
scientifiques dont la médecine, la chirurgie, l'art vétérinaire, 1a médecine végétale,
la médication par la musique, Ia symptomologie, la pharmacologie et les drogues,

Deux autres médecins, Ahmed AFAttir de Marrakech (1693) et Mohammed ben
Qdcim ben zikour (1708/1120 H), se basaient, dans leurs applications, sur le
Canticum d'Avicenne. Un certain Abdelmajid ez-Zabadi el Fassy (1749/1163 H)
semble avoir été trés doué en l'occurrence. Comme Ahmed Aderraq, médecin au
service du Sultan Sidi Mohammed Ben Abdellah, Soleiman el Fechtiily (1793), cad:
de Fez, excellait - dit l'auteur de Salwat Al Anfas, III, 116 - dans les "sciences



Enseighement Comparé de la Médecine dans e Monde Musulman au Moyen Age - 179

antiques”, a l'instar des grands humanistes.

Ahmed ben Hamdolin bel H&j (1898/1316 H), est considéré, par Renaud, comme le
"dernier spécimen du médecin et du savant arabe parfait”. Il a écrit un traité intitu-
1é¢ "Addorar etubya" {(Perles médicales), dédicacé au Sultan Hassan ler. I] nous
donne pour la premiére fois dans I'histotre du Maroc - souligne encore Renaud - une
"répartition technique des médicaments”. |

Abmed ben Mohammed ¢l Kerdoudy (1900/1318 H) s'attacha au "Tadhkira" d'Al-
Antaky qu'il étaya d'annotations personnelles (Al-I'lam d'El Marrakchi, II, 253).

Ahmed Houssein que Renaud rencontra & Mogador, put procéder - d'aprés lui - avec
succes a une opération chirurgicale.

Abdesiam el Alami qui étudia [a médecine comme interne au grand hépital "Qsar
el "Ainy au Caire”, a écrit un trait€ intitulé "Dyda en-NibrAs", sur la traduction des
termes médicaux d'El Antaky en dialecte Fassy (publié en 1900/1318 H) oi1 figu-
rent les termes berberes. Cet ouvrage, dune profonde analyse, est un élément de
transition dans l'histoire de la médecine marocaine, basé sur des expériences per-
sonnelles et sur celies, recueillies au Caire ot le nombre de ses maitres atteigait une
cinguantaine. Il tenait une officine, prés de Moulay Idriss, a Fez.

Les "Villes et Tribus du Maroc" (série Rabat et sa région, I, 33 et 223) cite Omar
ben "Arabya comme professeur de médecine, sous les Alaouites. Des Dizaines
d'autres médecins de moindre envergure, assuraient la continuité empirique des pra-
tiqgues médicales. Le dernier dans cetie nomenclature, décédé, il y a quelques décen-
nies, est le Cheikh Hassan Mezzour, doyen des maitres de la karaocuyéne, qui ensei-
gnait la médecine, et qui préparait soigneusement dans son petit labaratoire, les
doses des médicaments qu'il ordonnait Ini-méme. Certains de ses patients vivent
encore.

C'est - note Bensimhon (dans Ie Maroc Médical, sept. 1951) "qu'en de nombreux
cas, cette médecine élémentaire et tout empirique, appliquait des traiternents dont
efficience est, depuis, incontestablement reconnue”. C'est ainsi, souligne-t-il enco-
e, que le malade, atteint de fa rougeole, était enfermé dans une chambre dont les
murs ¢t le it étaient tapissés de tissus de coulenr rouge; le malade lui-méme éiait
entouré d'objets rouges et enveloppé de couvertures de la méme couleur. Cette pho-
tothérapie était encore appliquée par le Dr. Chatinigre, et, il avait remarqué que,
grice & elle, 'éruption était atténuée, la figvre amoindrie et Jes complications pré-
venues”. D'ailleurs, ia vartole, & alternances septenales, était combattue, depuis des



180 - Enseignement Comparé de la Médecing dans le Monde Musulman au Moyen Age

temps immémoriaux, par un vaccin d'origine bovine. Les maladies vénériennes
dites "mal franc”, connues pour la premiére fois au Maroc, au XVle siecle, car
apportées par les réfugi€s francs - comme le souligne Léon I'Africain - se répan-
daient, & tel point qu'un dixiéme de la population en fut affecté. Un traiterment pro-
phylactique de la rage est signalé par Moulieras, dans son "Maroc Inconnu”, en
1895 (11, 299), "Les maréchaux - ferrants pratiquaient, plus au moins, la médecine
vétérinaire, comme en Europe” (Archives Marocaines, (1907,p 379). derricre les
remparts de Fes, depuis Idriss II, campaient [es malades, afin que leurs odeurs
soient emportées par les vents de 1'Ouest qui dominent Fez, ¢t pour quc les malades
ne se servent de I'eau qu'apres sa sortie de la ville, et gu'il n'y ait aucun danger pour
Fez (Zahrat el As, p. 52). A Marrakech - précise Doutté ("Marrakech”, p. 241) - les
lépreux étaient parqués dans un village spécial appelé Hara (ou Maladrerie en
France)". Le Makhzen prenait, alors les mesures préventives, pour circonscrire les
contaminations, comme ce Tut le cas, lors de la peste de Y'an 1089 de 'Hégire, a Fez
et El Ksur el Kébhir. Le Sultan Moulay Abderrahman promulgua un Dahir daté du
18 navembre 1866, correspondant au 10 rajab 1283 de I'Hégire, faisant de Magador
un lieu de quarantaine ol un isolement de quarante jours €tait imposé aux pélerins,
venant de Ia Mekke. "Malgré sa décadence, le Maroc n'a pas manqué, au cours des
siecles - fait remarquer Renaud, in Hesperis T XXVI, 1939}, d'une certaine "cultu-
re hygiénique”, ce qui faif - dit-il encore - que "n1 Fez, ni Mekngs, ni Marrakech
n'ont été touchées par la peste proprement dite, depuis plus de 100 ans; seul ie cho-
iéra Tes a plusieurs fois visitées, an cours du XIXe sigcle”. "La longue paix dont
avait joui le Maroc - dit H. Terrase (Histoire du Maroc, IL, 17) - avait dii accroitre
le chiffre de sa population. Mouliéras (1, 27, 38) parle de "vingt quatre a vingt cing
millions, d'habitants pour ce beau pays si peu connu et auquel toutes nos géogra-
phies s'acharnent A n'accorder que cing 2 six millions dimes”. Le Maroc riche en
ressources naturelles, se suffisait 4 lui-méme. Les sécheresses et les familles qui ont
fait, en plein protectorat, dans les années quarante, un million de victimes dans le
Sud auraient été sans gravité, si 'on tenait compte de ce que nous apporte Charles
Le Martiniere, dans son ouvrage "Questions du Maroc”, paru en 1859, qui fait mon-
ter, an Maroc A quarante huit millions, le nombre d'ovins ¢t & six millions le nombre
de tétes bovines; les tétes ovines ne dépassent guere aujourd’hui vingt cing millions,
pour toute Y'Afrigue du Nord. C'est pourquoi, les historiens occidentaux ne furent
pas d'accord sur la valeur de la médecine, au Maroc, a cette époque. Erckman, dans
son "Maroc Moderne" (1883, p.97) nie l'existence de tout médecin. faisait état de
"personnages médiocres qui apportérent d'Europe o ils ont passé quelques mois,
des médicaments dont ils ignoraient les doses nécessaires, a chague cas". Pour,
Renaud aussi, ces personnes n'avalent que de vagues connaissances sur les causes



Enseignement Comparé de |z Médecine dans le Monde Musulman au Moyen Age - 181

des maladies et les propriétés des médicaments, procédant, néanmoins, avec dexté-
rité, & quelques petites opérations chirurgicales (ibid, 128). Mais, il souligne 'ab-
sence de toutes complications découlant d'infections, grice i l'emiploi d'onguents
qui andantissaient les germes microbiens et aux moyens thérapeutiques élémen-
taires, mais efficaces, dont il cita quelgues spécimens.

De toutes fagons, Renaud souligne 1'étude de la discipline médicale & l'université
Karaouyene, au moyen d'oeuvres classiques, telles les traductions des Hippocrate,
Galien et Diogéne, jusqu'a la fin du XIXe sigcle.

En 1893/1310 H, un jury composé de quatre professeurs i la Karaouyene, accorda
un diplome en médecine, & un étudiant qu'il soumit & un interrogatoire fras serré,
décelant la portée du programme des éudes médicales et pharmuceutiques, et, oi
fignre une nomenclature assez longue, comportant le codex médical.ses applica-
tions, la préparation des médicaments, et, toute une série de questions sur I'hémato-
logie, l'ostéologie, la neurologie, la botanique. Des analyses de cet exposé. nous
pouvons aisément nous rendre compte, que la décadence au Maroc commenga, avec
la Reconquista ibérique, au XVe siécle et que notre pays, confronts, désormais. a
une multitude de dangers qui menagaient son indépendance, cherchait, surtout, &
renforcer sa balistique défensive. Rien d'étonnant, s'il est le seul Etat Africain qui,
surmontant le chaos d'une civilisation mouvementée, a su conserver intactes. depuis
la Conquéte Arabe, son intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste
inoui dans les annales des nations, & savoir {dit L. Provencal} "que le Maghreb est
toujours parvenu a sceller, jusque dans l'anarchie son unité politigue”.



L’Architecture Islamique dans les Mosquées Maghrébines - 183

L'ARCHITECTURE ISLAMIQUE
DANS LES MOSQUEES
MAGHREBINES

La symbiose de l'architecture orientalo-maghrébine et hispano-mauresque a doté
Fhumanité d'une fresque vivante, cristallisant 1'Art islamique, dans toute sa splen-
deur. Apres une période de décantation, cet Art a pris ses formes classiques, dont
nous atlons essaver d'esquisser un portrait adéquat, mettant en relief les secrets de
ses réalisations grandioses.

Le premier royaume arabe implanté au Maroc est celui qui eut pour capitale la cité
de Nekkour, sur les cdtes riffaines de la Méditerranée, et, pour prince, le Humniarite
Salah Ben Mansour, au temps de I'Omeyade El Walid. L'Islam capta, alors, les
coeurs des Sanhdja et Ghomaéra et les fondations d'un premier Ribit furent, alors,
jetées par Said, fils de Salah, comportant une mosquée et des annexes dont le plan
architectural s'inspirait de la mosquée d'Alexandrie.

Le style était, alors, trés simple, méme en Orient, qui est une des sources d'inspira-
tion maghtébine, On ne trouve, dans la mosquée de Amr {compagnon du Prophete
et gouverneur d'Egypte), par exemple, ni arabesque, ni ornement en stalactites, ni
tous ces détails qui doivent caractériser, plus tard, l'art arabe.

Une mosquée trés rudimentaire, élevée 3 Aghmat Ghatlana, en I'an 85 de 1'Hégire,
semble étre le premier édifice religieux, construit par les Musulmans, au Maroc ; ce
fut, d'atlleurs, a cette date que l'islamisation du Maghreb El Aqga débuta, que les
anciens oratoires paiens, dont les plus grands furent dotés de minbar {chaire), ont
vu leur Qibla s'orienter vers |'Est et que I'Afrique commenga a évoluer dans Forbi-
te orientale.



184 - L'Architecture islamigque dans les Mosquées Maghrébines

La Berbérie n'est plus, a partir du VIléme siecle, -- fit remarquer G. Margais --,
qu'une étape sur la grande route, qui va de I'Inde aux Pyrénées, route que parcou-
rent, outre les agents des khalifes et les ambassadeurs, les pelerins, les émdiants, les
artistes et les marchands. On ne saurait, donc, minimiser "l'influence permanente du
berceau de I'Islam transmise par ces voies” (Manuel d'Art Musulman, Préface T.1).

L'éclosion d'oratoires, avec leur style nouveau, fut une des premieres manifestations
de cette influence du Maghreb.

Les provinces africaines les plus lointaines s'islamisent, et le Maroc qui s'intégrait,
a un moment donné, dans la grande communauté politique du khalifa, s'émancipe,
sous l'impulsion d'un alide, Idriss ler, pére de ta Monarchie marocaine.

Le Maghreb accentue son islamisation et s'arabise, de plus en plus, imprégné de
I'esprit nouveau, que lut insuffle ce descendant du Prophete.

Fés est, alors, le premier centre arabe qui voit le jour en terre marocaine ; elle sera
bientdt, d'aprés Gautier, "un miracle d'adaptation & I'état ortental”.

Sous le régne de Yahya, petit-fils d'Idriss II, fondateur de Fes, des émigrants s'éta-
blirent dans cette ville. Venant d'El Qairaouan, Mohamed Ben Abdellah El Fihri s'y
installa, avec beaucoup de ses concitoyens, dans la Adova (quartier), dite des
Qaraocuyene.

En mourant, il laissa deux filles : Fatima, surnommée Oum E] Banine, et Maryem,
qui consacrerent leur héritage considérable a des oeuvres pies; sachant gue les habi-
tants avaient besoin d'une grande mosquée, les mosquées existantes, fondées par
Idrissi II, étant devenues trop étroites, elles décidérent de doter les deux Adoua, de
nouveaux oratoires. Fatima en construisit un, au guartier E1 Qaraouyene, et sa soeur
A El Andalous. Les fondations de la Qaracuyéne furent jetées, en l'an 245 (859 aprés
I.C.), en prenant comme orientation du mihrab, celle de la mosquée des Chorfas,
fondée par 1Tmém Idriss. La mosquée eut, d'abord, quatre travées, a partir du mur
de la Qibla ol est creusé le Mihrdb, sorte de niche indiquant la direction de la
Mecque, vers laquelle doivent se tourner les Musulmans en prire.

Chaque travée, comprenait douze arcades d’Est en Ouest. Le Mihrab fut placé dans
ta nef oi1 se trouve le grand lustre aujourd'hui ; derriere, fut aménagée une petite
cour et, au Nord de celle-ci, un minaret, & l'endroit ot se trouve actuellement la
'Anza.



L’Architecture Islamique dans les Mosquées Maghrébines - 185

Sous les Zénetes (vers 307-919), 1a khotba (prone prononcé du Minbar (chaire) le
vendredi & midi) fut supprimée de la mosquée des Chorfas, devenue exigué pour la
population de Fés, en perpétuel accroissement et transtérée a la Qaraouyéne. On y
éleva une chaire, en bois de pin.

Sous 'Oméyade andalous, Abderrahman Ennacer dont l'autorité, proclamée par les
Zénetes, fut reconnue par les Fassis, la mosquée de la Qaraouyene a été restaurée et
agrandie,

On y ajouta quatre travées a 'Ouest, cing a I'Est et trois au Nord, sur 'emplacement
de l'atrium, aprés avoir démoli le minaret, qui était trés haut et qui dominait les inté-
rieurs voisins ; il fut rebati, ailleurs, et son architecture n'a pas été modifiée, depuis
cette Epoque.

Une inscription, sculptée sur le minaret, indique que ce travail de construction fut
achevé en l'an 345 (956 aprés J.C.). Au sommet de ce minaret, on aménagesa une
petite chambre sur le déme de laquelle furent placées des boules dorées, fixées sur
une barre, portant & 'extrémité I'épée d'Idriss 11, le fondateur de Fes. C'est 4 la suite
de l'appel du Muezzin de ce minaret que les Muezzins des autres mosquées de la
ville appellent Jes fideles & la priére.

Sous la petite chambre du minaret, une chambre plus grande abnite les Muezzins,
comportant 1a cellule du Mouaqqit, chargé de la détermination des heures. Il y eut,
en effet, en divers endroits du minaret, des plaques de marbre (cadrans solaires) ; au
milieu de chacune de ces plaques rectangulaires, était une tige, dont Fombre portée
sur les lignes tracées sur le marbre, indiquait Jes moments de la journée et les heures
de priere.

Plus tard, sous le Mérinide Youssef, qui régna a partir de 685 (1286-1307), un vais-
seau de faience a été placé, dans la chambre d'en haut. Ce vaisseau était rempli
d'eau, & un niveau ol aboutissait un tuyau de cuivre, margué de divisions.

L'Amiride El Moudaffar fit faire un nouveau Minbar, "en bois d'ébéne, de jujubier
et d'antres essences”; mais le Minbar actuel, qui date de 1'Almoravide Ali Ben
Youssef Ben Tachfine, est fait "en bois de santal, d'ébéne, d'oranger, de jujubier,
avec des incrustations d'ivoire™.

Parmi les agrandissements de la Qaraouyene, figure la porte donnant sur le quartier
des Notaires, construite, en l'an 505 gl 111-1112) par les Habous ; & l'extérieur de
cette porte, fut élevée, en l'an 617 {1220), la coupole a stalactites de plitre (mou-
qarbas). Quant a la porte dite Bib Ech-Chemma'ln, elle a été sculptée contre le



186 - L’Architecture Isiamique dans les Mosquées Maghréhines

.
Mihrab, et, tout autour de son ouverture, le tout étant rehaussé de peinture dorée,
bleue azurée et d'autres tons. Sur les fenétres ajourées, se¢ trouvant sur les cotes de
la coupole, on fixa des variétés artistiques de divers vitraux dites Chemmastat, On
revétit quelques portes "d'un placage de cuivre jaune, dun travail achevé et d'une
technique parfaite”.

Toute ces sculptures et dorures furent recouvertes de papier, puis d'une couche de
plitre, lorsque 'Almohade Abdel Moumin résolut d'entrer & Fes et de venir prier
la Qaraouyene.

Le Qirtas précise que la veille de I'entrée 2 Fes d'Abdel Moumin et de ses compa-
gnons almohades (15 rebia I1 540 - 15 avril 1145), "les Fassis, pris de peur, 4 cause
de la vie sordide et de I'hypocrisie des Almohades, envoyérent des pidtriers & la
grande mosquée, pour masquer, avec du papier, les sculptures et les dorures, se trou-
vant au-dessus du Mihréb et les enduire de plétre, puis y passer la chaux™.

Commentartt cette anecdote, G. Marcais prétend gu'il n'y a, peut-étre, 1a qu'un réeit
inventé, pour expliquer la nudité ou la blancheur de la coupole précédant le Mihrib
de la Qaraouyéne.

Les fouilles effectuées 2 1a Qaraouyéne par le Service des Beaux-Arts, au cours des
travaux de restauration, entrepris au début de 1952, viennent confirmer les dires
d'Tbn Abi Zar‘. La sculpture est peinte en bleu, rouge et ocre jaune, le coloris étant
trds tenace et demeure encore, dans toute sa fraicheur. Il semble que le mélange
comportait du jaune d'oeuf. La peinture mate, non vernissée, adoucit le scintille-
ment des jeux de lumiére.

Le grand lustre, exécuté vers 617 (1220) ; pesait "dix-sept quintaux et un quart”; sa
‘circonférence de base est longue de "trente-deux empans” ; le nombre des godets
des veilleuses est de "cing cents vingt".

Le Moustaouda (dépdt du mobilier et des revenus habous de la mosquée) a été
construit, 4 la méme époque, ainsi que Dar El Ouadoii a quinze logettes, avec cha-
cune une porte & deux battants et une fenétre au plafond qui formait un déme de
plitre avec encorbellement 2 stalactites peint de diverses couleurs. C'est un artisan
de Sijelmassa qui construisit fe bassin et le vasque.

En 692 (1223), on construisit une fontaine décorée de plitres sculptées de pierres
lisses et de pierres découpées, le tout peint de couleurs et une maqsiura, en bois de
cedre sculpté.



L'Architecture Islamique dans les Mosguées Maghrébines - 187

(Quant a la bibliothéque, ce fut le Mérinide Abou Inane qui 1'édifia vers {750} (1349)
et la dota de livres du Coran "embellis d'enluminures, précieux et riches" que les
fideles lisent dans 1a belle chapelle dont les murs sont revétus de lambris & moulures
et enduits de peinture polychrome.

La vilie de Fes était, an Xéme siécle, fit remarquer Gustave le Bon, une rivale de
Baghdad, et possédait, d'apres les historiens arabes, 500.000 habitants, 300 mos-
quées et une bibliothéque riche en manuscrits grecs et latins (la civilisation des
Arabes, page 263).

Au XVeme siecle, I'épouvantail de ia "Reconquista” espagnole commenca a s'agi-
ter et, les dissensions entre princes musulmans aidant, un grave danger obscurcit
Phorizon. Le domaine de ce qu'on appelle "I'Islam Occidental” est de plus en plus
entamé. Un appel est lancé au fondateur de la dynastie puritaine saharienne :
Youssef Ibn Tachfine,

Répondant a I'appel réitéré, le prince almoravide, défenseur intrépide de la for et de
la pureté originelle de I'lslam, se fit un saint devoir d'entreprendre une randonnée,
a travers ['Andalousie musulmane, menacée par la poussée chrétienne. Aprés un
triomphe éclatant sur la chrétienté, le héros maghrébin se vit dans ['obligation, pour
réunifier la péninsule, sous le sceau de I'lslam, en rehausser le prestige, d'éliminer
les chefs indignes dont Al Mo*-Tamid, prince de Séville, qui vint terminer hurnble-
ment ses jours & Aghmat, ville jadis prospere, qui se vit désormais concurrencer par
la capitale de fondation récente : Marrakech.

L'Espagne devint, alors, une province almoravide ot I'art connaitra un rencuveau de
prospérité, au cours de deux geénérations.

Les Almoravides ont construit un grand nombre d'édifices religieux dans le
Maghreb central (mosquée d"Alger, de Nedroma, de Tlemcen) et au Maroc (méder-
sa Es-Sabirine a Fés et ancienne mosquée de Marrakech).

Parlant de l'art almoravide, H. Terrasse fit remarquer que Ali dépassa, de loin,
Foeuvre monumentale de son pére Youssef, fondateur de villes et grand bétisseur,
Les palais et les sanctuaires qu'il €difia 8 Marrakech ont, & V'exception d'une quob-
ba, été détruits par les Almohades ; mais, il nous reste la mosquée de Tiemcen et la
plus grande partie de la Qaraouyeéne ou "triomphe un art andaleus, importé sans
changement, tel que le Xiéme siécle l'avait élaboré, avec la subtilité et la richesse
profuse de ses ormements".



188 - L’Architecture Islamigque dans les Mosguées Maghrébines

Un sectarisme religieux amena aw pouvoir les Almohades dont I'inspirateur, Ibn
Toumert est, cette fois-ci, un sédentaire du Haut-Atlas. Son successeur Abd El
Moumin est "la plus grande figure, sans contexte, de tout le Moyen-Age berbére |
chef de guerre et organisateur, il réalise, pour la premiere fois, dans I'histoire de
I'Afrique du Nord, ce tour de force de tenir, en sa main, tout le pays, de I'Atlantique
a Ia Tripolitaine”.

Ainsi done, en réalisant, pour la premiere fois, I'unité politique de V'lslam, des fromn-
titres de la Castille & la Tripolitaine, les Almohades contribuerent a I'élaboration
d'une sorte de syncrétisme de I'Art Musulman Occidental.

Yacoub El Mansour, imprimera a cet Art une teinte nouvelle et réalisera, en harmo-
nie avee {'école de kairouan, la symbiose orientalo-maghrébine,

L'architecture religieuse almohade se concrétise, majestueusement, duns les mos-
quées des libraires 2 Marrakech, de Hassan a Rabat et dans la Giralda de Séville,

Au centre du minaret de la Koutoubiya s'étagent des chambres voiitées, communi-
quant, par une rampe centrale, sans gradins. Les mémes dispositions se répéteront
a la Giralda de Séville et 4 la Tour Hassan de Rabat. Les murs soni enduits d'un beau
ciment jaune grisatre, encore en usage 4 Marrakech et sur lesquels se retiete un flot
de lumiére, glissant par de larges baies ménagées dans I'épaisse muraille. La rampe
se relie, avant le sommet, a un escalier qui rejoint le Janternon. Fleurcns et palmes
se succédent, dans le décor floral, & la fois vigoureux et raffiné. Au rez-de-chaus-
sée, simple coupole conique sur trompes, d'apres le style musulman et mudéiar, tan-
dis que la sixieme et derniére salle posséde la plus riche coupole : un déme octo-
gonal A nervures et A stalactites, composant un magnifique décor géométrique.
Mais, dans 'ensemble du minaret, on ne reléve aucun élément nouvean, touchant le
style et I'allure en vogue dans le Maghreb, sinon les grandes proportions de la tour
et du lanternon et I'harmonisation originale, par excellence, du khalifat d'Oceident,
qui devait €galer, précisent (Terrasse et Basset), dans le siyle nouveau, les splen-
deurs de la grande mosquée cordonane. L'impression, quand on enire dans ce vaste
oratoire est saisissante. "Ces mosquées almohades sont les plus parfaites de
I'Tslam". C'est une forét de piliers ol 'on admire la majesté des uavées et des nerfs,
la pureté des arcs dans leurs perspectives infinies, 'harmonie souveraine de la gran-
de travée-nef, conpée 4 larges intervalles par la double ligne, ligne claire et ligne
sombre de ses grands arcs & stalactites, sous ses coupoles somptususes et ses hauts
plafonds de bois. Au fond de 'oratoire obscur, se distinguent 1a blancheur douce du
Mihrab, les ivoires jaunis de fa chaire, les éclats ternis des mosaiques @ une 1mpres-
sion intense de grandeur calme. "La mosquée de Cordoue, quoique plus vaste, ne



L’Architecture Islamique dans les Mosquées Maghrébines - 189

présente pas la méme harmonieuse unité”. N'empéche que bon nombre des chapi-
teaux de la koutoubiya sont d'origine andalouse ; quatre surtout, soutenant I'arc du
Mihrab, sont dils & 'art omeyade. Mais 1'oratoire de la koutoubiya demeure "un véri-
table musée de chapiteaux almohades, au nombre de plus de quatre cents, demeu-
rant intacts, avec un peu de redites ol "la virtuosité des artistes s'est donnée libre
cours”. L'art du chapiteau fit preuve, alors, d'une inépuisable fécondité, qui ne s'était
jamais vue encore dans I'Occident musulman, et, qui ne se reverra plus.

Quant au Minbar, la chair de la koutoubiya, il suffit de citer un grand connaisseur,
Ibn Marzouq qui prit une large part dans I'édification des monumenis mérinides de
Tlemcen : "Les grands artisans accordent - dit-il - gue le minbar de la mosquée de
Cordoue et celui de la mosquée des libraires de Marrakech {la koutoubiya) sont
ceux qui furent le plus remarquablement travaillés : car, si I'on en juge par leurs
constructions, les Orientaux ne savent pas sculpter le bois avec élégance”. Ce min-
bar date d'Abdel Moumin (Al Holal - Ed. de Tunis, page 109). Pour (Terrasse et
Basset), cette chaine est bien "la plus belle de tout I'Occident musulman et peut-étre
la plus belle de tout 1'Islam” (page 169).

Parlant de 1a Tour Hassan, de la Giralda de Séville et de la koutoubiya de Marrakech
: trois soeurs, filles d'Ibn Youssef ' Almohade, (Millet) dit : "Ces trois tours célebres
ne valent pas seulement par la masse et par l'équilibre ; leur forte carrure, leurs pro-
portions a la fois élégantes et robustes, la sobriété des arabesques, le goiit sévere qui
les encadre et les contient, sans leur permettre de rompre Funité de ensemble, tout
porte l'empreinte du sultan magnanime, restaurateur de 1a foi, conservateur de la tra-
dition” (Les Almohades, page 128).

La mosquée de Hassan est un monument admirable qui devait réaliser, & mon sens,
dans T'esprit de ses fondateurs, la symbiose des arts oriental et hispano-miuresque.
Symbiosant la puissance des Almohades, lear sens de la grandeur, Tenr goiit de
I'harmonie majestueuse et simple, elle illustre un gigantesque effert de synthse
d'une dynastie "unitaire”, qui s'ingéniait A représenter 'Islam, dans sa pureté origi-
nelle et sa sobre magnificence. Ce sont, 13, des caractéristiques qui définissent 'art
almohade, en général, et qui expliquent, en méme temps, certains aspects d'allure
insolite. On n'en a pas toujours tenu un compte adéquat, dans la reconstitution de la
pensée socialo-religieuse des "Mouwahhidine” et de leurs conceptions artistiques.

La mosquée de Hassan est sise au nord-est de Rabat, sur un sol en forte déclivité, a
une altitude, pres de 30 metres au-dessus du niveau de la mer. Son nom qu'elle tient
peut-&tre d'une tribu de la région de Rabat - les Béni Hassan - figure déji au VIIeme
siecle de I'Hégire, chez l'auteur de "I'Histoire des Souverains du Moghreb".. la



190 - L’ Architecture Islamigue dans les Mosquées Maghrébines

construction de cette mosquée, la deuxieme apres celle de la gasba des Oudafias, due
aussi a l'initiative almohade, remonte & Yacoub El Mansour qur, d'aprés Al Qiratas
(page 193), en aurait complété les travaux, en l'année 593 de I'Hégire, vers 1197
aprés J.C.). Mais 1l semble, d'apres les indications "d'Al Marrakchi, awteur du
Moéjib, que cette construction s'échelonna tout le fong du régne d'Al Mansour,
nécessitant, ainsi, plus d'une décade. Al Himyari précise, dans son "Rawd", que sept
cents captifs chrétiens y ont ét€ employés.

La tour de ce sanctuaire est e plus récent des grands minarets almohades ; elle a été
édifiée, apres celle de la koutoubiya de Marrakech et la Giralda de Séville. Une tra-
dition andalouse en attribue la conception architecturale a un Musulman sévillan.
Léon I'Africain parle de cette tour "si Iongue que 3 & 4 chevanx y montaient de
front, et, au sommet de laquelle, on découvrait les navires a vingt lieues en mer”.

L'oratoire de forme sensiblement carrée et occupant les trois-quarts de I'édifice,
donne ['impression d'une netteté géométrique majestueuse, grice a l'aménagement
harmonieux des colonnes, séparant des nefs espacées, flanquées de sahns latéraux
qui livrent passage & une rayonnante clart¢. Le mihrib, auquel aboutit la nerf axia-
le, se différencie, par sa forme carrée et ses dimensions, de tous les mihrabs du
Maroc. Légérement incling de 1a quibla, comme dans certaines mosquées, telle la
karaouyéne, ce mihrdb illustre la tendance salafia des Almohades, qui voulaient
marquer, partout et en tout, leur attachement a la tradition du Prophéte. Certes, on
se prévalait, & 1'époque, d'un hadith précisant que "la gibla se situe entre l'est et
I'ouest”, sans se soucier que cette définition de la gibla, par le Prophéte, cadrait, seu-
lement, avec la position géographigue de Médine ; un certain archéologue qui, dans
son étude "Orientation da Mihrb dans les mosquées”, a cru devoir donner une
triple explication & ce phénomene, n'a pas décelé les traits de la pensée dhihirite des
Mouwahhidine.

Ces préoccupations salafites des Almohades se doublent du souci d'assurer la sym-
biose hispano-mauresco-orientale, pour mieux concrétiser l'esprit "unitaire” qu
marque I'Islam, dans son dogme, aussi bien que dans Funiversalisme de son idéal.
Cette constatation explique le fait paradoxal qu'est le mangue d'unité entre les
diverses parties du sanctuaire de Hassan : néanmoins, I'ensemble de la mosquée a
gardé une allure d'homogénéité et de concordance. Est-ce 1a un trait de génie ou l'ef-
fet du pur hasard ? Il est indéniable que les Almohades, étant donné !'infrastructure
bédouine et le caractére improvisé de leur empire, n'ont pu se constituer up art
propre. Ils ne faisaient qu'emprunter les éléments hétéroclites & leurs coreligion-
naires d'Orient et d'Andalousie. Je n'ai pas la prétention de fournir une appréciation



L’Architecture Islamique dans ies Mosquées Maghrébines - 191

nouvelle de F'Art, tel qu'il a été congu et concrétisé par les Almohades ; mais, c'est
13 une constatation d'autant plus digne d'intérét, qu'elie explique, relativement du
moins, certames hypothéses avancées, a propos des particularités du plan et de la
structure de la Mosquée de Hassan, et, qui laissaient penser, i tort, a la préexisten-
ce d'une mosquée, dont Hassan serait 'agrandissement ou de médersas annexes.

Cet hétéroclisme apparent n'est pas V'effet du "repentir”, hypothése avancée par M.
Jacques Caillé, dans son cuvrage richement documenté sur la Tour Hassan. M.
Caillé n'a-t-il pas constaté lui méme que Yacoub El Mansour a, peut-étre, voulu que
"le plus vaste sanctuaire de 'Occident musulman rappeldt, par certains points, les
premieres grandes mosquées d'Orient”. Par ses portions, le long du mur de la qibla,
le sanctuaire de Hassan €tait une image des mosquées de Médine et de Koufa, De
méme, l'enceinte extérieure qm entourait la mosquée, l'isclant de la ville de Rabat,
n'était qu'une réplique de celles de Samarra et du Caire.

La partie nord du sanctuaire, comprenam les citernes, s'étend sur une profondeur
égale au quart de la superficie totale de la mosquée. La, s'éléve le minaret, occupant
une position médiane, (4 cheval et en saillie), qui est la seule dans tout 'Occident.

C'est une tour carrée, a l'instar de la mosguée de Damas. sefon les dimensions tra-
ditionnelles d'un minaret, la largeur égalant de quart la hauteur, 1a Tour Hassan se
serait élevée (lanternon non compris), 4 plus de 64 metres, ce qui aurait fait d'elle
"le plus grand minaret de tout I'Occident, sinon de I'Orient”.

Sous les Mérinides, les dimensions des mosquées sont généralement plus réduites
et 'ordonnance plus simple que celle des mosquées almeohades de Marrakech, de
Rabat ou de Séville. Les traits hérités de I'époque antérieure, comme la coupole sur
nervures et les arcs 4 lambrequins, sont conservés a la grande mosquée de Taza, que
précéda une mosquée du XIleme siccle, et a la grande mosquée de Fes-la-Neuve.
Ces deux édifices établissent, en quelque sorte, 1a Haison entre le type almohade et
le type mérinide. Comme dans les mosquées almohades, la cour est un rectangle
farge ; les nefs, couvertes de platonds et de toits de tuiles, sont dirigées dans le sens
de la profondeur (neuf & Taza, sept 4 Feés). Un transept suit le mur du fond et déter-
mine avec ia nef axiale, le plan en T, souventr lointain des basiliques chrétiennes_'
(Art de I'Islam, p. 135). '

Des lors, la tradition se maintiendra, sous les Saadiens et les Alacuites, qui réalisent
une synthese de tous les aspects architecturaux et des thémes décoratifs de I'art reli-
gieux hispano-mauresque,



192 - L’Architecture islamigue dans les Mosquées Maghrébines

L'activité¢ des Mérinides est couronnée par une série de nouveaux oratoires édifiés
a Taza, Oujda, Tlemcen, puts sous Abou El Hassan & Fés, & El Mansoura prés de
Ceuta, & Tanger, Salé, Meknés et Marrakech. La religiosité des Souverains méri-
nides qu'attestent leurs mosquées, se manifeste égalément dans les sanctuaires qui
furent joints & leurs tombeaux.

Dans la nécropole de Chella (la Sala Colonia Romaine) aux portes de Rabat, les
Sultans et leurs proches, depwmis Ahou Youssef (1286), jusqu'a Abou El Hassan
(1339), vinrent reposer dans une terre sanctifiée par le voisinage du Ribét. "Ce fut
Abou El Hassan, le dernier champion mérinide de I'Islam, qui lui donna un aspect
grandiose, en l'enfermant dans une enceinte, en embellissant le sanctuaire et en éle-
vant une seconde mosquce”,

Les dévois qui devaient jouer, du temps d'Abou Youssef, un réle capital, dans la
société marocaine, sont 4 l'origine de la recrudescence du mysticisme qui provoqua
la création de Zawiyas dont le développement marquera d'autant plus profondément
I'tre des Saadiens et des Alacuites, que certains Sultans accéderent au pouvoir,
griace an concours bienveillant des Soufis, Souvent, les Zawiyas sont a la fois des
maisons de science ; le ravonnement intellectuel de la Zawiva de Dild (Atlas) et de
la Zawiya En-Nacina (le Drad)} attesteront, plus tard, le réle éminent joué par les
deux centres, dans la diffusion de la science, au coeur de Ja montagne et des steppes
marocaines, La Zawiya de Chella, adjointe par Abou Fl Hassan, & la nécropole
(ainsi que l'enceinte, le minaret et les latrines) s'apparente, avec son patie, son large
bassim, ses galeries et ses chambrettes, a un college, enrichi d'une méme parure
architecturale (marqueterie, mosaique et marbre). La Zawiya En-Nossak, érigée a
Salé, par Abou Inan, se signale par un joli portail de pierre sculptée, seule partie
encore debout de 1'édifice. Cette porte donne acces sur un vestibule, bordé d'arca-
tures, et deux couloirs latéranx domnant, I'un sur la cour d'habitation a trois
chambres (celle du Chéikh, directeur de la Zawiva) et sur unt escalier condutsant 3
'étage, l'autre se rendant dans une courette a bassin central, entouré de 11 cabinets.

Les médersas mérinides sont des maisons d'hébergement pour les étudiants . Une
méme empreinte marque ces fondations, aussi bien en Orient qu'en Occident, ol
elles sont dues, surtout, & la munificence des princes. Le college est annexé i une
mosquée ol s'organisent les cours suivis par les étudiants logeant dans la médersa ;
parfois, la médersa elle-méme comporte un oratoire avec mihrdb et minaret.

Le plan général est déja établi, depuis le Véme siecle de ['Hégire : un pation enca-
dré par trots rangées de chambres et une salle de priére sur la quatrieme face. Un
étage consiste, parfois, en quatre séries de cellules ouvertes anssi sur la cour.



L'Architecture Islamigue dans les Mosquées Maghrébines - 193

La multiplication des médersas, sous les Mérinides, est une réaction contre I'almo-
hadisme hétérodoxe ; leur programme intellectuel est la propagation de la doctrine
sunnite dont les Mérinides s'érigérent en défenseurs. Une médersa, c'est anssi une
sorte de Zawiya ; elles s'identifient, parfors une a l'autre, 4 tel point qu'on est tenté
de croire que l'institution procede, en partie de l'extension du mouvement mystique,
qui s'arrogea également le titre de champion de 1a Sunna.

La premiére médersa mérinide a été fondée en 670 de 'Hégire par Abou Youssef.
Elle comporte un oratoire et un minaret. C'est le seul collége appartenant au
X1Heme siecle,

Au siecle suivant, une série de médersa vit le jour, comprenant celle de la ville-
blanche (Fes El Jdid), édifiée en 720 de 'Hégire (dotée également d'une salle de
priere et d'un minaret, celie d'El Attarin, plus les médersas E¢cahriji (dite Bl Kobra)
et d'Es-Saba ‘iyn {dite €s-Soghra) qui communiquaient - semble-t-il - l'une avec
I'autre, et, enfin, la médersa Mesbahia.

Abou El Hassan, auquel sont dues les trois derniéres, dota de médersas les grandes
villes du Maroc et d'Algérie ; Taza, Meknés, Salé, Tanger, Centa, Anfa, Azemmour,
Safi, Aghiit, Marrakech, Alcazar El Kébir, El Eubbad (Tlemcen) et Alger ; son fils
Abou Inin édifia les deux médersas portant son nom a Fés et Meknés,

I est a remarquer que, tout au début, les médersas comportaient un minaret : le
caractére d'oratoire est, alors, trés marqué ; on est en présence d'un plan qui proce-
de a la fois dune mosquée-école (telle la Qaraouyene) et d'un pavillon d'héberge-
menl.

Plus tard, la structure de la véritable médersa se précise ; celle-ci est amputde
d'abord, de son minaret {médersa Es-Sahri)) : puis ['oratoire se rétrécit, pour deve-
mir une grande chambre, sans décor particulier ; le mihrib lui-méme n'est plus creu-
sé et n'est représenté que par un arc aveugle et deux colonnettes. A Salé, la méder-
sa était la seule, dans la ville, & conserver son oratoire, et, son mihrib disparaissait
completement. Cependant, la derniere médersa due 4 Abou Said, celle d'El-Attarin
posseéde un mihrdb. Il me semble, qu'ayant été "la plus élégante et la plus riche
comme ornementation”, le prince n'aurait pas osé la laiciser complétement et aurait
sincerement cru devoir couvrir la richesse de décor, par un signe de religiosité, La
médersa de Salé présente cette originalité: les quatre galeries qui l'encadrent ne
comportent aucune cellule d'émdiant. la médersa Bou Inania de Meknés "établit la
transition entre deux types de college”, créés par Abou El Hassan et son fils Abou-
Inén (oratoire carré et galeries sur les trois cotés).



184 - L’Architecture Islamique dans les Mosquées Maghrébines

Quant a la Bou'Nania de la ville Idrisside, elle est "de toutes les médersas de Fas, la
plus monumentale” ; ¢'est une jamai, sorte de mosquée-cathédrale, avec minaret et
chaire, pour le préne du vendredi.

L'avénement des Saddiens est la réaction contre I'impuissance mérinide & endiguer
la poussée victorieuse des Chrétiens, dont la "Reconquista” se prolongea sur la terre
du Maghreb, par prise de Ceuta en 1415. L'Islam en danger trouva, chez les "nus-
sionnaires”, fanatisés par des menaces qui se précisaient et s'aggravaient, une force
nopulaire vive qui entreprit, spontanément, une campagne de propagande, dans les
tribus, et organisa une résistance acharnée, autour des centres régionaux de rallie-
ment ; les Zawiyas. Les Chérifs safidiens, descendants du Prophéte, étaient tout
indiqués pour s'ériger en champions de ce mouvement, contre l'invasion étrangere ;
ils dirigeérent la révolution. Mais, déji, le territoire national était profondément enta-
mé, les principales villes de la cbte étant sous l'emprise des Portugais, qui les
dotaient de remparts, de citernes, de bastions et d'églises.

Comme édifices religieux saddiens, on peut citer la mosquée de Bab Doukkala a
Marrakech, construite par Mas-'"Ouda El Mazguitia, mére d'El Mansour, ott le style
mérinide (cour carrée) s'allie harmonieusement a certains aspects du théme almo-
hade (coupoles). Cing ans plus tard (1562), fut édifie la mosquée-cathédrale du
quarticr Mouassin. avec sa salle d'ablution, le hammam qui lui était contigu, la peti-
te "médersa”, te "msid”, la fontaine et un abreuvoir pour les bétes. Ainsi, la tradi-
tion des dynasties précédentes s'est-elle maintenue, dans cette répartition.

La mosquée de Ja Qaraouyene de Fés doit aux Saddiens deux pavillons qui se font
face uux extrémités de la cour. Chacun de ces pavillons abrite une vasque d'ablution
en marbre. Le plan architectural semble procéder de celui de la cour des Lions en
Andalousie.

Des médersas furent adjointes aux mosquées ou aux Zawiyas Marrakech, capitale
des Safidiens, doit A 'un d'eux, Moulay Abdellah, de posséder la plus grande méder-
sa du Maghreb : celle de Ben Youssef qui semble tirer son nom de I'Almoravide Ali
Ben Youssef dont la mosquée €tait voisine, mais qui fut - d'aprés El Ifrani - précé-
dée d'une médersa du Mérinide Abou El Hassan. Elle comporte une centaine de cel-
lules et sept courcttes, Les tombeaux des Chénfs saddiens, édifices funéraires
remarquables, constituent une dépendance de la mosquée de la Qasba & Marrakech,
une nécropele oft comme la nécropole mérinide de Chellah, les membres de la
famille saddienne régnante {urent enterres.

Moulay Er-Rachid manifesta le souci de rénover, a la fois, les traditions mérinides



L’Architecture islamique dans les Mosquées Maghrébines - 195

et saddiennes, en renforgant les défenses et en relangant la politique des médersas.
"Malgré la briéveté de son régne, tout rempli de batailles, il réussit a élever quelques
monuments”.

Comme oratoires diis a la dynastie alaouite, figure la mosquée de Lalta'Ouda,
construite & Meknés a l'intérieur de la résidence impériale. Une porte, percée, prés
du Mihrab, donne sur un passage par ou le Souverain accéde 4 son palais, dont la
Settiniya est occupée actuellement par la famille d'Ibn Zaidan, ancien nakib de la
dynastie régnante, A proximité, s'‘élevaient une médersa et une "Mida"(salle d'ablu-
tion).

Meknés doit a Sidi Mohammed Ben Abdellah sa mosquée la plus vaste, dite d'Br-
Roua ; "remarquable par les proportions de son oratoire et de sa cour ; elle est, non
moins par son plan ott les éléments traditionnels sont traités, dans un esprit étranger
a l'art musulman...; I'absence de toute allée principale, V'ordonnance de 1a cour, que
n'encadre aucune galerie et la distribution des portes, peu conforme 2 la position
quasi rituclle des entrées latérales, laissant supposer - dit-on - l'intervention d'un
architecte andalous”.

A Fes Ej-jdid, existe une autre mosquée impériale ; due & Moulay Abdellah, fils de
Moulay. Ismail, la mosquée de Bab Guissa, une des portes de Fés El Bali, est de date
plus récente. :

Tous les oratoires alaouites comportent, invariablement, des nefs, en petit nombre,
dirigées dans le sens transversal, selon le type qui, s'affirmant des la premiére heure,
se maintient (sauf interruption a I'époque mérinide), dans la ville d'Idriss, depuis un
mullénaire.

A Rabat, Jama Es-Sounna, qui s'‘éléve en dehors de I'enceinte des Touargas, est
I'oeuvre de Sidi Mohammed Ben Abdellah achevée en 17835, elle fut restaurée, dans
la seconde moitié du XIXeme siecle, puis tout récemment. Au fond d'une cour, la
plus vaste avec celle de l'oratoire de Salé, de tous les sanctuaires du Maroc, s'ali-
gnaient seize cellules occupées par des étdiants. L'ensemble architectural d'un type
particulter était similaire a la mosquée de Lala'Ouda, 3 Meknes. Mais, une refonte
particlle de la structure extemne de cette mosquée en a fait un champ d'expérimen-
tation ou l'artisanat marocain rénové, s'est donné libre cours, pour recréer une syn-
thése artistique, qui dotait ce temple célebre d'un ensemble architectural équilibré et
plein dattrait. Tout lattirail classique y figure, mais, harmonieusement marqué



196 - L’Architecture Islamigue dans les Mosquées Maghrébines

d"'ane teinte moderne.

Le Mausolée Mohammed V, est un creuset admirable ofl viennent se fondre toutes
les caractéristiques de I'Art maghrébin, toujours vivant et d'une mobilité rénovatri-
ce saisissante. Synthese vivace ot le mauresque prime l'andalous et le domine, cette
réahisation grandiose est digne de son promoteur le Roi Hassan II. Musée ol une
archéologie séculiéro-religieuse constitue une exposition permanente ol les tou-
ristes du monde entier viennent, & toutes les heures, admirer une symbiose, si
magnifiquernent marocaine,

Clest surtout, par la moulure particuliére de ses points d'appui que l'architecture
maghrébine prend une allure originale. La structure des colonnes, des arcs et des
divers supports, a évolué, au cours des si¢cles, pour prendre une forme finale, sous
ltes Chénifs. De la colonne de marbre sobre des premiers A)moehades a la colonne
fine et ¢légante des Mérinides, la sculpture est passée par toute une gamme de
formes d'une vitesse incomparable. Le chapiteau cordouan, importé 3 la koutoubiya
de Marrakech et & 1a mosquée de Tinmel, a insofflé une impulsion nouvelle A cette
torme de ['art.

Le type du chapiteau mauresque est fixé au temps des Mérinides et il accuse des
tcndances, propres a tout l'art de U'lslam : 'applatissement des reliefs et la substitu-
tion des panneaux faiblement défoncés aux formes de saillie vigoureunse.

L'arc a connu la méme évolution gui aboutit 2 I'arc brisé outrepassé qui, "par sa sta-
bilité, sa facilité d'exécution, par la liberté et la variété des courbes qu'il autorise,
par sa fréquence a toutes les €poques, est un des éléments caractéristiques de 1'ar-
chitecture maghrébine".

Au XIeme siecle, la scnlpture sur marbre et sur tvoire a ét€, moins florissante que
la sculpture sur bois, pratiguée par les mémes artisans. Les chaires a précher de la
Qaraouyéne de Fes, de la koutoubiya et de la Qasba de Marrakech, surpassent, par
la finesse de leur sculpture, ieur richesse décorative”, "I'Art oriental du bois sculp-
té".

Le coloris {dont les motifs remontent déja a I'époque almohade, comme en font foi
lcs récentes découvertes faites au-dessas du Mihrdb de [a karaouyéne)}, donne une
place importante a 1a polychromie.

On ne saurait minimiser Ia part prise par certaines fondations propres a Flslam, dans
la maténalisaticn de 1'art maghrébin.



L’'Architecture Islamique dans les Mosquées Maghrébines - 197

Le "Habous” ou le "Wagf" a joué un role considérable dans Ja vie culturelle, artis-
tique, sociale et économique de Ia communauté musulmane.

Les édifices du culte dont un grand hombre constitue de véritables ceuvres d'art, ont
toujours €t€ I'objet d'une attention particuliere. Des crédits, sans cesse croissants,
€taient affectés a leur entretien ou 4 leur restauration. De nouvelles mosquées s'éri-
geaient, ¢a et 1, revivifiant 'art andalous, dans sa sa splendeur pittoresque. Des
chefs-d'oeuvre, dignes des glorieuses époques, assuraient ainsi, la pérennité de I'art
maghrébin hispano-mauresque.



Cartographie Islamique - 198

CARTOGRAPHIE ISLAMIQUE

Les explorateurs musulmans, tant orientaux que maghrébins, avatent élaboré des
peuvres qui eurent une heureuse efficience sur la science géographique médiévale.
Leurs travaux, qui devaient inspirer les grands géographes occidentaux modemes,
d'aprés CH. DE RONCIERE, suscitérent l'admiration de toute une pléiade de
grands onientalistes tels HEYD, HIRTH, ROCKHILL, G. JACOB, JAUBERT, REI-
NAUD, RENAUDOT, SCHLOEZER, BRET SCHNEIDER, FERRAND,
FRAEHN, GIBB et autres. Mais I'oeuvre spécifiquement marocaine, représentée
par les IDRISSI, LES IBN BATTOUTA et les LEON, revét une ampleur et un inté-
rét aussi grand ; elle a également contribué a I'élaboration de cette synthése carto-
graphique universelle que le Moyen Age arabe avait transmise 4 'Humanité.

L'oeuvre géographique de la Grece était d'une portée assez limitée ; les Musulmans
surent la développer et la rénover, en entreprenant des towrnées audacienses, dans
les contrées, encore inexplorées, du monde médiéval. Leurs travaux constituérent,
alors, les éléments essentiels d'une géographie érigée, désormais, en sctence et
généralisée, & I'échelle universelle.

L'orientaliste russe Viadimir MINORSKY a bien voulu souligner le rdle éminent
des explorateurs arabes, dans I'élaboration de la science géographique et le vide
qu'ils devaient, seuls, combler, tout an long de cette période qui sépare Ptolomée de
I'ltalien Marco Polo {(né a Venise en 1254).

Pour bien montrer 'originalité de cette ceuvre, nous allons évoquer, bricvement
quelques exemples, qui en illustrent la valeur. Les relations de voyages, que nons
devons aux explorateurs arabes, sont d'autant plus intéressantes qu'elles contiennent
une série de renseignements, de premiére main.

La présence arabe en Russie, dans les pays scandinaves, les Iles Britanniques, la
Suisse et 'Islande, a été récemment décelée, grace 4 la découverte, dans ces pays,



200 - Cartographie Islamique

de toute une gamme d'anciennes monnaies islamiques. Selon MAQDISI, le monde
islamique 1mportait des pays nordiques et de Russie, des les premiers siécles de
'Hégire, des fourrures, des peaux, du chepel et autres produits ; les négociants
arabes menalent une activité intense et n'hésitaient pas a armer des navires, pour
faciliter les échanges. Les récits, qu'ils faisatent de leurs pérégrinations, ne man-
quérent pas d'encourager toute une pléiade d’hommes énergiques et curieux, a
s'orienter, en premier lieu, vers I'Extréme-Orient ou I'Islam commencait, déja, sa
pénétration pacifique.

En 842 aprés J.C., SALLAM explora la Chine du Nord, dont il décrivit les fameuses
muorailles ; ABOU DOULAF qui, la méme année, parcourut la Chine et 'Inde, nous
en laissa une relation, qui a été éditée en 1845, avec une traduction latine, par K.
VON SCHLOESER. Quelques décennies plus tard, SOLEIMAN SIRAFI rédigea
un rapport, incrusté d'observations judicieuses, sur Ia vie sociale dans I'Inde, a
Ceylan, a Java et en Chine, dont il esquissait le tracé des grandes routes commer-
ciales. C'est le premier 2 avoir fait ailusion au thé chinois et a la fagon de le prépa-
rer. Une premiére édition de cette relation remonte & I'année 1811, Reinaud en fit
une deuxiéme édition en 1845, avec une traduction frangaise.

Une quatrieme relation de voyage, duc 3 IBN WAHIB, devait compléter la docu-
mentation, déja volumineuse sur I'Extréme-Orient, et inspirer le célebre géographe
MASSQUDI, qui fut, en méme temps, le pére des historiens arabes.

Stimulés par les premiers succes et animés d'nn vif désir de découvrir de nouveaux
horizons, les Arabes orientérent, bientdt, leurs pérégrinations vers le Continent
Européen. L'Oméiade EL HAKAM, calife d'Andalousie, envoya au Danemark, son
ambassadeur YAHIA GHAZAL ; en 921, une ambassade était dépéchée par le cali-
fe abbasside Mogtadir, anprés du roi de Bulgarie, qui venait d'adopter la foi musul-
mane. Le peuple bulgare aurait été, alors, pour la plupart, musulman, a en croire
IBN ROSTOH qui en parlait, déja, deux décades plus to6t. AHMED BEN FADLA-
NE, imam attaché i I'ambassade khalifienne, nous en laissa une intéressante rela-
tion, qui sera éditée, en 1823, parmi d'autres oeuvres arabes sur la Russie, par les
soins de Ch. FRAEHN. C'est un véritable traité sur la civilisation du peuple buiga-
re, son mode de vie, ses coutumes, son statut politique doublé d'une description géo-
graphique du pays. En bon observateur, notre auteur médiéval s'étendit sur les rap-
ports paternels et démocratiques du roi, avec la nation, sur I'heureuse situation de la
femme, sur la promiscuité de sexes, le nudisme intégral dans les stations balnéaires.
11 dressa, également, des fresques d'une précision et d'une neiteté saisissantes, sur la
vie en Russie : entre autres, le vivant portrait des funérailles d'un leader russe dont



Cartographle Islamique - 201

un peintre slave devait s'inspirer, il y a une cinquantaine d'années, dans une de ses
toiles, qui orne encore le musée historique de Moscou.

Mais, I'explorateur arabe a €t€, cependant, devancé par Ie Norvégien OHTHER qui,
60 ans plus t6t, visttait, d€ja, les régions de la Mer Blanche.

En 1135, I'Andalous ABOU HAMID entreprit, a son tour, un long voyage a travers
la Bulgarie, dont la relation, assez médiocre, fut éditée en 1869, par les soins de B.
Dorn.

Les contrées germaniques regurent, deés Fannée 973, la visite d'une ambassade anda-
louse, qui se rendit aupres de 'empereur OTTO LE GRAND. Clest le récit de cette
tournée officielle, qui fut & la base de la large documentation sur ' Allemagne, accu-
mulée par I'historien QAZOUINI

Néanmoins, la véritable oeuvre géographique des explorateurs musulmans com-
mencait, a peine, an IX¢ siecle, avec YACOUBI, qui entreprit de vastes pérégrina-
tions, a travers I'Arménie, Tran, 1'Iraq, I'Egypte et le Maghreb. Mais, c'est surtout,
au Xeé siecle, que les grands explorateurs furent, en méme temps, de célebres géo-
graphes. AL ISTAKHRI était le premier a illustrer sa relation de voyages, par des
cartes géographiques, qu'il essaya lui-méme d'élaborer, a partir de constatations per-
sonnelles.

AL MASOUDI, que d'aucuns rapprochent dHERODOTE, parcourut I'Asie et
I'Afrique, pour se perter finalement jusqu'aux bords de la Mer Caspienne. Son
ouvrage Mourouj Eddhahab, écrit en l'année (947), constitue un traité d'histoire et
de géographie ou 'auteur tente, avec succés, I'analyse et I'explication de quelques
phénomenes économiques et sociaux, relevés dans les pays qu'il a visités. En par-
lant des marchés d'ivoire chinois, il énonga, inconsciemment peut-Etre, le principe
de l'offre et de la demande, qui allait devenir dans les Temps Modernes, une loi éco-
nomique fondamentale.

Le Bagdadien Ibn HAOUQAL., qui parcourut, lui aussi, le monde musulman, i par-
tir de l'année 943, nous fournit une précieuse description sur la Sicile, considérée
comme un des plus vieux documents, en la matiére,

AL MAQDIST fit prenve, plus que tous ses collegues du Xe siecle, d'un esprit cri-
tique, d'un sens d'observation et d'une rare originalité. Sa vitalité se doublait du
souci de ne rapporter que les faits les plus marquants, dans la vie des peuples, que
son heureux périple a amené a contacter. [l a fait, sur 'Orient, de curicuses révéla-
tions dignes d'un reporter moderne. 11 est le seul, parmi les historiens arabes, & avoir



202 - Cartographle Islamique

signalé l'existence, autour de la mosquée de Bagdad, d'un systtme onéreux de
Watercloset, 4 l'instar de notre systeme moderne.

Ainsi, les renseignements fournis par les divers explorateurs, a différentes époques,
se complétent et s'harmonisent, pour constituer une synthése générale sur la géo-
graphie des trois continents. Les régions le plus plus inextricables furent explorées,
comme le Soudan, dans lequel HASSAN MOHALLABI se Hvra, des 985, a d'ac-
tives recherches, dont les résultats constituent le plus ancien document dans la
bibliothéque des terres noires, La bibliothéque arabe se trouve donc enrichie, dés Ia
fin du Xe siécle, d'une documentation qui, bien que présentant des lacunes et des
erreurs, n'en était pas moins une esquisse géographique réellement intéressante. Ce
fut, surtout, grice A la multiplication des relations de voyages, traitant des mémes
contrées, qu'on a pu éliminer, en procédant par recoupement, les renseignements
erronés et les fausses interprétations. Parmi les explorateurs arabes qui se sont ingé-
niés A redresser les méprises de leurs prédécesseurs et & combler leurs lacunes, fut
BIROUNI (mort en 1048, aprés J.C), qui accompagna le Sultan MAHMOUD, le
GHAZNEVIDE, dans une bonne partie de I'Inde. C'était, d'ailleurs, un savant répu-
té qui se livra & des études physiques trés poussées et qui eut, méme, “l'extraordi-
naire idée, pour I'époque - selon la propre expression de M. Vintejoux - de compa-
rer la vitesse de la lumigre & celle du son" ; il commenta, avec sagacité, les avan-
tages de la numération de position et "semble, surtout, avoir pris conscience du réle
essentiel, joué par l'expérience dans I'étude des sciences”. Ce que MOHAMED
BEN CHAKER a fait pour la Gréce - oi 1l se livra, sur place, 2 I'étude des manus-
crits et des musées - BIROUNI le fit pour I'Inde, ol il demeura une quarantaine
d'années. Sa profonde connaissance des langues et patois indiens, facilita, large-
ment, sa tiche, qui fut couronnée par deux ouvrages sur I'Histoire de I'Inde et les
Sciences indiennes.

A la méme époque, NACER KHESROU, rédigea sur ses voyages, a travers I'Asie
et le Proche-Orient, une relation, qu'on a considérée comme la principale source
documentaire sur la civilisation de 1'Orient musulman, au XI¢ siécle, apres J.C.
L'auteur, qui se méla étroitement aux peuples d'Orient, fit état de leur niveau de vie,
de leurs goits et de leurs tendances. Il nous parle, entre autres, du pouvoir d'achat
élevé de la classe laborieuse égyptienne, sous les Fatimides, du systéme des prix
fixes, dans les marchés d'Egypte, des appartements 4 six étages du Caire (1), de la
tolérance des autorités arabes, 3 'égard des minorités religienses. Ses savantes des-

{1) Immeubles 4 14 émges au Fostil, en Egypte, au V& sidcle de I'Hégire, d'aprés I'exploratenr persan Néser Khasrou; Yexplorateur
andalons ibn Jobeir, signale l'existence au Caire, au Vie sidcle hégirien, dimmeubles ayant jusquia 8 érages.



Cartographie Islamique - 203

criptions des monuments historiques et des chefs-d'ceuvre artistiques, font de ce
traité, un document capital sur les arts islamiques,

Tous ces renseignements viennent égaver les domnées géographiques, parfois,
empreintes d'une certaine monotonie. Les digressions, qui sont le caractére domi-
nant des oeuvres arabes, présentent, chez quelques-uns, un grand intérét ; par
exemple, les observations archéologiques sur les torbeaux pharaoniques, 1 1ncorp0-
rées par le Bagdadien ABDULLATIEF, dans sa relation de voyage, sont d'autant plus
intéressantes, qu'elles ne différent guére de celles auxquelles sont parvenus les
égyptologues contemnporains. Les explorateurs occidentaux des Temps Modemes
ont trouvé, A leur disposition une documentation précieuse, non seulement sur
FAsie, mais, également sur 'Occident a laquelle Qazouini a consacré, au XIIe
siecle, tout un ouvrage. Mais, ce furent surtout les travaux arabes, sur les régions
inconnues d'Afrique et de 1'Océan Indien, qui inspirérent le géographe occidental.

Idriss1, qui naquit & Ceuta, en 1100 apres J.C., appartenait a cette dynastie arabe, qui
avait islamisé Je Maghreb et forgé, tres tOt, son unité nationale. Ses audacieuses
pérégrinations a travers 1'Andalousie, |'Afrique du Nord, I'Asie Mineure ¢t, proba-
blement, la France, |'ltalie, I'Allemagne et I'Angleterre, ne tardérent pas a attirer sur
lui, I'attention de Roger II, qui avait fait de son petit rovaume de Sicile, un des flots
de la civilisation orientale. Sur la demande du Roi Normand, Idrissi entreprit 1'éla-
boration de sa célébre "Nozhat", qu'il dut terminer avant 1154, date de la mort du
Souverain mécéne. Ce chef-d'oeuvre tient, d'aprés AMARI, "le premier rang, parmi
les travaux géographiques du Moyen Age” (Histoire des Musulmans de Sicile). Un
abrégé latin en fut publié par Jaubert, & Pans, en 1619, mais une traduction de l'on-
vrage complet sera publiée, deux siécles plus tard (1836-1840), par les soins de la
Société Géographique de Paris.

Idrissi construisit, sous forme de disques, parallélement i cet ouvrage, une sphére
céleste et une représentation, du monde connu de son temps. La supériorité de pré-
cision d'Idrissi sur PTOLEMEE est évidente ; pour ne citer qu'un exemple, les
tables dressées par le géographe grec, présentaient, pour la seule distance séparant
Tanger d'Alexandrie, une erreur de 18° de longitude, alors gqu'entre Tanger et Tripoli
de Syrie, les tables arabes contiennent une erreur inférieure & 1°. Le géographe
marocain a relevé toute une série d'emreurs et de fausses interprétations commises
par son prédécesseur, sur la géographie de la Méditerrannée. C'est hii, et non pas
directement PTOLEMEE, qui a été "le professeur de géographie de I'Europe”, dira
E.F. GAUTIER, qui affirme encore que "pendant trois siecles, I'Europe n'aura de
carte du monde que celle d'TDRISSI' (Moeurs et Countumes des Musulmans, p. 239).



204 - Cartographie Islamigue

Durant les Temps Modemes, I'explorateur maghrébin jouissait, comme géographe,
d'aprés Dozy et Goeje, d'une grande réputation en Asie, en Afrique et en Espagne”.
REINAUD, qui avait jugé séverement le chef-d'oeuvre d'IDRISSI, dut, cependant,
reconnaftre que pris dans son ensemble, il est comme celul de STRABON, un véri-
table monument élevé a la géographie”.

"Hdrissi fait figurer dans sa carte - dit G. LE BON - comme sources du Nil, les
Grands Lacs équatériaux, dont la découverte par les Européens n'a été faite qu'a une
époque récente” (Civilis. des Arabes, p. 507).

L'ocuvre d'TDRISSI est onginale : dans la cartographie marocaine, les contours des
ports s'accusent, pour la premiére fois, chez notre géographe, et "toute une nomen-
clature précise apparait - dit MASSIGNON - sur les bords rectilignes des fleuves et
incurvés des chaines de montagnes”. D'autre part, dans son objectivité, IDRISSI fit
preuve d'un désintéressement idéal, en montrant 4 1'égard du christianisme et des
Chrétiens - comme l'affirme Quatremere - la plus rare impartialité; et cela, a une
époque ou les conquétes des Croisés, dans la Palestine et celles des Castillans, dans
I'Espagne, avaient exaspéré les Musulmans, au plus haut degré.

Quant & IBN BATTOUTA, il naquit en 1304 apres J.C., dans la ville voisine :
Tanger. A peine eut-il dépassé I'ige de 20 ans, qu'il se langa dans une série de péré-
grinations aventureuses, & travers les contrées les moins explorées. A Fgs, sa der-
nidre étape, le voyageur tangérois se fit rédiger(comme Marco Polo) le recit de son
long périple qui a duré plus de 28 ans et totalise 75.000 milles, par un secrétaire du
suttan mérinide IBN Jozey, affecté spécialement a ce travail. Cette célebre relation
fut publiée, vers le milieu du siécle dernier, par les soins de DEFREMERY et SAN-
GUINETTI ; GIBB publiera, en 1829, un abrégé en anglais, dans sa coliection
BROADWAY Travellers, auquel il joignit une remarquable étude sur l'auteur.

IBN BATTOUTA a été certainement, parmi les explorateurs arabes, le plus entre-
prenant et le plus curienx. Son attention se porta, plus que ses prédécessenrs, sur le
c6té social et les aspects économique et ethnologique des civilisations, qu'il avait
l'occasion de brasser. Il décrit la production de chaque pays et révéle les caracteres
et certaines industries, entre autres, le systéme de production sériée, avec des
articles de grosseur croissante, & Balabek et les arsenaux chinois, qui construisalent
des vaisseaux a 4 étages, dotés d'appartements pour V'équipage, qui s'y fixat &
demeure avec sa famille. Il analyse, d'autre part, certaines données économiques, et
en compare les aspects, pour différents pays (tel le parallélisme entre la valeur de
la monnaie du Maghreb et celle d'Egypte, a I'époque, appuyé par des chiffres sur le
pouvoir d'achat et les prix de différentes denrées) : il fait également allusion pour la



Cartographie Islamigque - 205

Chine, a un systéme précoce de billets de banque, librement convertibies en or dans
les caisses de F'Etat, et & un systéme d'assurance sociale, qui faisait bénéficier d'al-
locations spéciales les ouvriers retraités, ayant dépassé un certain age.

L.a volumineuse documentation, compilée par IBN BATTOUTA, sur I'Exitréme-
Orient, est d'autant plus précieuse que son authenticité a ét€ démontrée, sur bien des
points, par le récit de MARCO POLO, mort une année avant le commencement du
périple, entrepris par l'explorateur maghrébin. Mais, un des traits dominants de cette
relation, réside, a notre sens, dans ces élans de solidarité, dont 'auteur faisait état et
qui illustraient la profondeur du panisiamisme et le sens d'unité spirituelle, rappro-
chant les nations les plus hétérogenes du monde musulman. A c6té de l'accueil
enthousiaste et de la sollicitude dont il était entouré par ses coreligionnaires
d'Afrique et d'Asie, ['audacieux Tangérois put accéder, dans certains pays musul-
mans, a de hautes fonctions juridictionnelles et diplomatiques, (il fut désigné
comme ambassadeur extraordinaire en Chine par le Sultan de Delhi). Ce fait qui
sera réiteré pour IBN KHALDOTUN, en Andalousie et en Egypte of il fut élevé aux
dignités de Vizir ou de Cadi, donnait la nette impression, que les différents secteurs
du monde musulman n'étaient, en fait, que les parties dune vaste Patric
Mohammedienne.

En 1352, IBN BATTOUTA entreprit une nouvelle tournée dans le Soudan, 3 travers
le Grand Sahara, dont il a été le premier (d'aprés de la RONCIERE dans sa
Découverte de I'Afrique au Moyen Age), 4 avoir exploré les contrées désertiques.

Hassan [BN MOHAMED AL OUAZZAN, dit Léon l'Africain, est né, a Grenade
probablement, vers 1495, mais fut élevé & Fés out il passa la fleur de sa jeunesse. A
l'age de 21 ans, il entreprit un voyage vers l'est, mais fut amené prisonnier & Naples,
en 1319, part des corsaires siciliens. C'est RAMISIO qui, dés 1350, publia la
Description dell Africa que LEON semble avoir rédigée, directement en langue ita-
lienne et qui se divise en IX livres, dont le premier est occupé par des considéra-
ttons de géographie générale ethnelogique, cimatique. Ce traité constituait, d'aprés
MASSIGNON, un véritable "manuel pratique de la géographie de I'Afrique du
Nord" (I.e Maroc dans les premieres années du XVIe, p. 43). Tout ce qui est en
dehors d'indications précises et d'applications pratiques, "le laissa indifférent et
sceptique”. La "description est "le seul traité méthodique et original qui fut publié
au XVIE siecle, en Europe, sur la géographiec du Maroc, et qui sera, durant trois
siecles, la source presque unigue”,



206 - Cartographie Islamique

D'autres explorateurs maghrébins (2}, devaient contribuer a cette oeuvre géogra-
phique médiévale, par les renseignements plus ou moins intéressants et ortginaux,
accumulés dans leurs récits de voyage ; tel ABDARI (qui a vécu au XIII& siécle, &
Mogador) dont la relation est riche de constatations géographiques, archéologiques
et sociologiques. Des extraits en furent publiés par CHARBONNEAU, dans le
Journal Asiatique {tome 4, 5&me sére) ; tels aussi IBN SAID (en 1214 apres J.C.),
qui parvint jusqu'en Arménie et probablement, jusqu'a la Céte d'Or, au Sud, et IBN
FATIMA qui s'aventura, dans les régions cétieres de 'Afrique Occidentale, plus loin
que ses collegues enropéens.

Des refations comme cetles d'IBN ROCHELD, TANIBI, AIACHI, NACIRI et bien
d'auires, constituent de simples récits de voyage, dans les Lieux Saints, incrustés de
renseignements, parfois précienx, sur l'itinéraire, emprunté par les Haj et des por-
traits descriptifs de certaines étapes maritimes, qui jalonnent la Méditerrannée,
notamment la Sicile. Mais, la plus célebre d'entre toutes ces relations, est celle de
I'Andalous IBN JOBEIR, qui passa plus de 20 ans, au Maroc. Rédigée vers 1186
apres LC., elle a été publiée, 1l y a un siecle (1 832), par l'orientaliste .-mglals W,
WRIGHT.

Il ressort, donc, de ce bref exposé, que 'oeuvre arabe orientale et maghrébine, a joué
unt rdle décisif, dans 1'élaboration de 1a science géographique et de la cartographie
du monde au Moyen Age.

(2) AL] ABOUL HASSAN, astronome du Marec, est une des gloires du Maghreb, au commencement du X1il& siécle ; de
I"Atlantique & 'Egyple. il releva la hauteur du péle, pour quarante et une villes, comprises dans neuf cents Heuwes de cotes, et. on lii
doir de remarquables progrés, dans l'art de wacer les cadrans asironomiques”. (Godard, p. 435 - Séditlot - Traité des instruments
astrenonugues | ABOUL HASSAN - Paris, 1835).



Les Lois Islamigques au Pakistan - 207

LES LOIS ISLAMIQUES AU PAKISTAN

11y a prés de deux décennies (1979), le Pakistan avait élaboré un syst2me islamique,
pour mettre en branle tous les rounages et secteurs de la Nation. Le Président de la
république, & I'époque, le Général Md Zia-ul-Hag avait introduit “Jes lois isla-
migues” nouvelles, dans un discours adressé a la nation, ol il déclare que chaque
Pakistanais "doit vivre selon I'Islam et la croyance mohammadienne" ; une nouvel-
le structure politique du pays, qui pourrait €tre un prélude 4 une "forme islamique
de démocratie”. Il a nommé une commission composée de théologiens et de pen-
seurs politiques, pour £laborer un projet de constitution fondé sur les enseignements
du Coran.

Le président, a déja fait appliquer les "peines islamiques", contre les buveurs d'al-
cool, les voleurs et les joueurs. Selon les sources bien informées, la commission a
propos€ des amendements mineurs 4 la Constitution de 1973 - déja "suspendue”, -
afin de l'adapter & ses recommandations.

Le général Zia constdére que son régime a "restauré I'honneur et la dignité de
I'homme de la rue”, "offert la protection des quatre murs et le respect aux femmes"
: 1l poursuit, avec détermination, une politique, qui vise & "poser les fondations
selides d'un systeme islamique, fondé sur I'idéologie islamique du pays. Ces heu-
reuses initiatives, qui tentent d'islamiser I'infrastructure d'une partie du Sud-
Continent-Indien, sont les résultats d'un long processus, mis en branle, depuis la fin
du siecle dernier. Sir Syred Ahmed Khan (1817-98), fut le premier & instaurer
U'Université Istamique d'Aligarth, ol les meilleures données de ta pensée occiden-
tale furent inculquées, dans une ambiance et atmosphére islamiques. Khan soutenait
qu'tl ne pouvait y avoir nulle contradictoire, entre 1'Islam et la science, en prouvant,
que FIslam est, en conformité avec la nature, L'influence de la nouvelle école a été
tres grande ; une vision adéquate des maux sociaux a permis aux Musulmans, les
plus convaincus et les plus sinceres, d'adopter une attitude critique du style tradi-
tionnel (1). Le Professeur Khan a légué son thesaurus, si fructueux, a Sayyid Amir



208 - Les Lois Islamiques au Pakistan

Ali, un shiite qui élabora un cuvrage célebre "I'Esprit de 'lslam” (The Spirit of
Islam), qut bénéficia d'une large audience, dans plusieurs pays musulmans. L'idée
maitresse de cette oenvre est, que le Coran doit étre lu et analysé, sans recourir aux
exégeses oll abondent les équations personnelles, qui sont de nature & fausser le
cours de la pensée islamique réelle.

Une troisieme personnalité, treés marquante, fut celle de Sir Mohammed Igbal
{1876-1938), qui publia, en 1928 six conférences sur la "Reconstruction de la
Pensée religieuse de 1'Islam" (Reconstruction of Religious Thought in Islam}). Igbal
pense que le musulman moderne doit émdier ce que ['Europe a enseigné, et cher-
cher a protiter de ses enseignements, pour réviser, si nécessaire, la reconstruction de
la pensée islamique, sans rompre ancunement avec le passé. J'ai essayé d'analyser
cette étude (2), en mettant en exergue l'importance de cette communion de pensée
originelle, de ce fructueux échange entre civilisations diverses et religions diffé-
rentes, qui inspira le célebre leader indien musulman, quand il affirme que "le phé-
nomene le plus remarquable de T'histoire moderne est la rapidité étonnante, avec
laquelle e monde de I'Islam se meut spirituellement vers 'Ouest. Ii n'y a rien de
vicieux-précisait-t-il-dans ce mouvement, car la culture européenne, dans son
aspect intellectucl, n'est que le développement postérieur de quelques-unes des
phases, les plus importantes de la culture de 1'lslam ; rien de surprenant donc - dit-
1l encore - que la jeune génération musulmane d'Asie et d'Afrique, demande qu'on
ortente, de nouveau, sa foi. La présente génération des libéraux musulmans reven-
dique, en effet et a juste titre, le droit de réinterpréter les principes légaux fonda-
mentaux de 1Tslam, & la [umi¢re le leur propre expérience, dans un contexte isla-
mique. En 1948, feu le Cheikh Mohamimed Ashraf, grand érudit de Lahore, entama
la publication de son journal mensuel "la littérature islamique” (The islamic
Literature). Ce périodique ne cessait de souligner I'importance des enseignements
du Coran et des Hadith (traditions du Prophéte) : "Toute société qui désire - affir-
me-t-il- €laborer sa structure 1égale et sociale, sur des fondements islamiques, doit
réexaminer son attitude en s'inspirant du hadith, prendre les décisions d'une tagon
clairvoyante, et, en esprit objectif ; ce que le Prophete disait ou faisait serait d'im-
portance capitale, pourvu qu'il soit authentique et fidelement rapporté. "L'influence
de I'Islam sur les peuples musulmans, notamment en Asie, est donc considérable.
LN.D. (3) Anderson a démoentré que la Charia est soumuse, actuellement, dans le
Meoende Arabe, a une étude de révision, tendant 2 illustrer la tentative d'en assurer

{1y Hamdard Tslamicus, vol VIe©) {1983).

{2) Dans mor ouvrage "Clartés sur Tslam ow Islam dans ses Sources”, pubhié par le Ministere Marocain des Habous et Affaires
isbamiejues. Impritaeries Fédala (196% p. 17)et une Je fois, en Arabie Séoudice.

() {Recent Development in the Shariah law} (nine articles in the Muslim World, Cowober 1950-1952),



Les l.ois Islamiques au Pakistan - 209

une certaine hiaison, avec les conditions de la vie moderne et les rapports humains
les plus libéraux". Le meilleur exemple de l'apphication de la fo1 islamique apparait
dans le royaume séoudien odl, en 1976, le taux de vol et de viol atteignit 0,07 %,
compare & celul des Etats-Unis d' Amérique qui se monta a 47%.

Le Président de la République pakistanaise avait analysé les assises de cette "idéo-
logie islamique”, en disant notamment :

"L'Islam était le pivot objectif de la Résolution, adoptée par la premiére Assemblée
Constituante, apres la création du Pakistan. Les vingt-deux points, préparés par les
Oulémas (érudits religieux), appartenant a diverses écoles, déterminaient, aussi cor-
rectement, notre but, La Constitution de 1956 et celle de 1962, avaient, également,
reconmu le lien fondamental, qui existe entre I'lslam et le Pakistan. Ce lien a € pré-
servé dans Ia Constitutton de 1973. Malgré leurs divergences, tous les partis pofi-
tiques les plus importants sont d'accord sur ce point ; le systeme Islamique doit étre
introduit dans ce pays. Il est, donc, évident que l'idéologie au nom de laquelle cette
nation a créé la Pakistan, est intacte, et que le peuple est déterminé A voir cette idéo-
logie imprégner sa vie quotidienne.

"C'est, par la grice de Dieu, que le Gouvernement actuel est arrivé a réaliser ce désir
du peuple”. Un travail d'une telle ampleur a été accompli, en l'espace trés court d'un
an et demi, que j'annonce officiellement aujourd’hui I'introduction du systéme
Islamique dans le pays. Puisse Dieu couronner de succés nos efforts !

Certaines mesures ont déja té prises, a cet effet, et je voudrais en parler bri¢vement.
I est malheureux que nous n'ayons pas fait connaitre, i notre nouvelle génération,
Iidéologie qui fut & a base de la création du Pakistan, Les livres scolaires et les
manuels d'étude n'ont fait que nous €loigner de notre orbite. En conséquence, il a
fallu que nous é&laborions un nouveau programme d'éducation, qui nous permit de
rester a l'intérieur de notre orbite intellectuelle. L'objectif de base de ce programme
est de former une nouvelle génération, attachée a l'idéologie du Pakistan et de
I'Islam. La premiére mesure prise, en vue d'arriver A cette fin, a €€ 1a révision des
livres scolaires. Nous avons, déja, franchi cette étape. Les livres révisés seront uti-
lisés, et, Insh'Allah, de nouveaux livres seront introduits. De plus, les écoles ot 'an-
glais a servi, jusqu'd présent, de langue véhiculaire, passeront progressivement a la
langue nationale, I'ourdou, comme langue véhiculaire. Simultanément, les change-
ments appropriés ont été apportés aux programmes de nos organes d'information de
masse, notamment ceux de la radio et de la téléviston, afin de metire en lumiére
notre identité nationale.”

"La deuxieéme mesure importante est la création de Bancs de la Sharia que j'ai



210 - Les Lois Islamiques au Pakistan

annoncée, au début de l'année Islamique en cours. En raison des vues et suggestions
dvancées au sujet des Bancs de la Shariat, la loi qui s’y rapporte a été modifiée et
appliquée, comme partie intégrale de la Constitution. Ceci signifie que, dorénavant,
tout citoyen peut faire appel au pouvoir judiciaire, afin qu'une loi soit déclarée. "

Ce systeme se base, notamment, au plan social, sur le Zakat (dime canonigue),
irnportant pilier de I'lslam, affilié aux aspects de 'économie et de 1a sécurité de la société.

Presque dans la méme période, S.M Hassan H, avait donné ses hautes instructions,
pour constituer une conmttission (dont j'étais membre), dans le but d'émdier les pos-
sibilités d'intégration de la zakét, dans le domaine fiscal, sans enfreindre les injone-
tions de la charia, en établissant un systéme efficace, qui ne perd guere de vue les
exigences socio-économiques de notre époque. S.M. Hassan II a voulu, alors, tester
les virtualités d'nn tel systdéme, pour superviser, notamment, la réduction de ['écart
entre pauvres et riches, en rationalisant 1a répartition des ressources de "I'Ushur”, au
mieux de la sécurité des indigents.

Washipgton-Post, s'attague, dans son n°® du 21 octobre 1980 3 l'engagement du
Gouvernement Pakistanais a appliquer la charia (loi 1slamique), taxant les décisions
pénales 1slamiques d'inhumanité, dénigrant le port du voile, (mis en exergue par la
Télévision pakistanaise), et, accusant d'intégrisme le groupe islamique, accusé
d'avoir été le promoteur des muiations sociales, survenues, [ors de son alliance en,
1980, par feu le président Zia Ul-HAq. Le quotidien américain dénigre la suppres-
sion du riba (intérét), dans les banques pakistanaises, prétendant que cette option
isolerait 1'économie pakistanaise du marché mondial, tout en la privant des profits,
qu'elle aurait pu tirer de sa position stratégique, comme trait d'vnion entre 1'Orient
et I'Occident. Ce rapport substantiel, élaboré par le rédacteur de la rubrique des ser-
vices extérieurs du journal, combat en oulre tout engagement du monde musulman,
a appliquer la charia, vovant dans cette tendance, une atteinte aux intéréts de
'Occident, dans les pays musulmans. Les cercles islamiques accusent le Sionisme,
d'étre derriére cette campagne de dénigrement,

1l est vrai que la loi islamique est vieille de quatorze si¢cles. Mais le caractére essen-
tie] de la 1égislation islamique, est qu'elle demeura, méme sous le colonialisme, pro-
fondément lide aux normes éthiques, socio-économiques, ainst qu'aux divers
aspects de la société, affrontant les défis des contingences constamment chan-
geantes, “L'lslam connait, aujourd'hui - observe Wilfred Cantwel Smith (4) - un
moment créateur crucial, dans tequel I'héritage de son passé est en train de se muer
en message pour l'avenir”.

t4) Islam in Modern History, A Mentor Book, New Americain Library. 1961 (p.11],



Vérité Islamique Tirailiée entre I'Orientalisme et le Néocolonialisme - 211

VERITE ISLAMIQUE TIRAILLEE
ENTRE L'ORIENTALISME
ET LE NEOCOLONIALISME

Le Prince Leone Caetani, éminent orientaliste italien (1869-1935)*, a été fortement
influencé par la vague de doute, qui déferfait, au XIX¢ siécle, provoquée par la nou-
velle tendance matérialiste et rationaliste, dont les grands promoteurs étaient notam-
ment Auguste Comte, Charles Darwin et H.T. Buckle (1821-1862). La contribution
d'Auguste Comte qui envisageait la régénération scientifique de I'humanité et la
rationalisation des études sociales et culturelies, fut immense. Le Darwinisme,
appliqué aux recherches d'ordre social, mit en vogue la méthode instructionnelle,
qui tend & résoudre les divers problemes de |'histoire, & la lumiere de I'évolution-
nisme. Buckle, dans son célébre ouvrage intitulé "The History of Civilisation in
England” (London 1857), proposait la doctrine géopolitique, qui avance que ce
n'étaient guére les lois morales qui déterminaient le progrés des hommes; mais bien,
le climat, le sol, la nourriture et les conditions naturelles, qui mettaient en branle et
créaient le progrés social et intellectuel. Cet ouvrage, qui parut d'abord en 1857, fut
aussitot traduit dans les langues européennes importantes, avec de nombreuses nou-
velles éditions. Grand fut son effet sur Ia vie intellectuelle de ['Europe.

Comme résultat de ce courant de suspicion et de mécréance, une grande lame de
fond secoua toutes les branches de la connaissance. La Chrétienté fut ébraniée, dans
ses fondements, sinon entiérerent submergée. Son emprise sur les intellectuels est
révolue. Caetani lui-méme, pourtant modéré, partageait, pleinement, les idées ratio-
nalistes de son époque. Sa foi dans I'Eglise et ses dogmes regurent ce méme choc,
si rude, qui atteignit "la maturité de l'intellect”. Il considéra, alors, le Christianisme

t*) Hamdard Islamicus, vol V. n°] - Reyzul Hassan, étude dont nous nous 5ommes largement inspirés.



212 - Vérité Islamigue Tiraillée entre I'Orientalisme et le Néocolonialisme

comme une version hautement arianisée (1) et déformée, par rapport aux enseigne-
ments de Jésus-Christ. Caetani alla jusqu'a prévoir le termps od 'Eglise cesserait
d'exister, et oll les hommes seraient libres. Ces idées étaient clairement exprimées
dans ses deux Traités :

1) "Le Catholicisme anti-clérical et 1a Rébellion contre la Papauté italienne” (Rome,
1911).

2) "La crise morale d'aujourd'hui : Religion, Modernisme, Démocratie”.
Les critiques allaient jusqu'a nier I'existence méme duo Christ.

En 1905, Caetani publia quelques 250 spécimens du premier volume de son oeuvre
magistrale (Annali de I'Islam}, (Annales de 'Islam), pour recevoir 1'avis de ses amis
et orientalistes qui ne manquérent gudre, alors, de l'acclamer comme le pius grand
des historiens de 1Islam en Furope. L'ensemble de Ventreprise fut si opportun que
I'étude de 1a langue et de la culture arabes ainsi que celle de {'Istam gagnérent de
nouveaux sympathisants.

Une nouvelle méthode, élaborée par notre éminent orientaliste, essaya de dresser un
parallélisme critique entre les autorités arabes et les références étrangeéres. Caetani
publia en 1926 le Xe volume des Annales, mettant ainsi fin a ses recherches sur
I'Islam, avec les évenements de 1'année hégirienne quarante, date de 'assassinat du
de Calife Ali Ben Abi Taleb.

Le Ve volume des Annales fut consacré a la Bataille de Yermouk entre le Calife
Omar et les Byzantins en 15/636. Néanmoins, Caetani sut fructifier les centaines de
notes dont il meubla son grand fichier, encore inédit, pour élaborer les trois grandes
OEUVIES suivantes :

1) "Chronographia Islamica”, 5 vol. Roma -~ Paris (1912-18) (Events upto the year
147 A H. (762 A.D).

2) "Onomasticum Arabicum” { History of Islam : biographies, works and places), 2
vol, only upto the nanie Abd Allah, Roma 1915 (200.000 notes are still unedited).

3) "Studii di storia orientale”, (Roma, 1911, 1914, 2 vol, on the rise of [slam in the
light of modern geo-économic theories).

(13 MIERRE MARTING - "1.'Orient dans la littératore francaise sux XVIie et XVIle sidcles”. Pars, 1906 oo "La revanche liné-
raire de le Chrénenié”,

A. SPRENGER (18[3-18973). - "The Life and Teachings of Muhammad”; Das Leben und die Lehre des Mohammed", Berlin, (881-
6%, 3 vol.



Vérité Islamique Tiraillée entre I'Orientalisme et la Néocolonialisme - 213

Avec l'avénement du fascisme, Caetani, alors membre socialiste du Parlement ita-
lien, fut forcé d'émigrer au Canada ot il s'établit 4 Vancouver, y terminant ses dix
derniéres années, avant de s'éteindre, le 24 décembre 1935. Il avait, auparavant,
légué sa riche bibliothéque & I'"Accademia Nazionale del Lincel), dont il était
membre, en créant, dés 1924, le Grand Centre Italien pour l'étude de I'lslam.

Caetani saisissatt toute occasion pour dénigrer la campagne de diffamation, déclen-
chée contre I'Islam, depuis le Moyen-Age. Dans une conférence prononcée, en
1910, sur la personnalité de Mohammed, il mit en relief les malheureuses répercus-
sions de ce processus diffamatoire. Ces élans pernicieux et nocifs furent les seules
armes disponibles contre |'Istam et son apétre.

Pierre Martino, écrivain francais renommé, fit état dans son ouvrage "L'Orient dans
la littérature Frangaise aux XVIle et XVIIe siecles”, (Paris, 1906), des campagnes
de calomnie, entretenues par ceux qui avaient perdu la guerre contre les Turcs et qui
prenaient la revanche, par le biais de la littérature (la revanche littéraire de la
Chrétienté). Ce sentiment était d'autant plus grand que la conquéte ottomane attei-
gnit, au milicu du XVe stécle, la capitale mé&me de Byzance. Mais, avec le renver-
sement des fortunes des peuples musulmans, a partir du XVIlIe sigcle, et leur chute,
devant la marée impérialiste déferlante, le probléme prit une forme nouvelle. Le
Colonialisme des Puissances Européennes tend 4 mieux comprendre le monde de
I'Islam, aussi bien que le monde afro-asiatique. Une nouvelle école d'écrivains et
d'érudits entama, alors, la collection d'informations et de documents divers, en I'oc-
currence. Des exploratears comme Sir Richard Burton, William Robertson Smith,
Charles Doughty, Snouck Hugronje et tant d'autres, furent encouragés a contacter
les terres et les communautés sacrées qui, pendant un millier d'années, constituaient
une forteresse impénétrable et une muraille infranchissable, contre toute expansion
occidentale en Asie et en Afrique. A sprenger (1813-1893) écrivait alors en alle-
mand une bibliographie du Prophéte en trois volumes, " La vie et les enseignements
de Mohammed” (Berlin, 1961-65). Tout en ridiculisant la littérature de I'Orient, il
affirma qu'une parfaite connaissance de la vie et de la littérature d'Asie apparaissait,
dans les conjonctures du XIXe sigcle, comme fe desiratum capital pour 'Europe. La
marche victorieuse des armées impérialistes, soutenue par les Orientalistes tels que
D.S. Margoliouth (1858-1940), Alfred Guillaume, Bernard Lewis, Cleveland E.
Dodge et autres, se doublait d'vn sentiment de fierté et d'un complexe de supériori-
té, suscités par le progres de la science et de la technologic en Burope, d'une part,
et de la décadence des pays d'Islam, d'autre part. La plupart des élaborations histo-
riques s'imprégnérent, alors, consciemment ou inconsciemment, de teintes, de plus
en plus marquées contre I'Tslam.



214 - Vérité islamique Tirailiée entre I'Orientalisme et le Néocolonialisme

Ce mouvement ne fut pas, toujours, la résultante de sentiments tendancienx et inté-
ressés, mais, parfois, l'aboutissement d'une recherche incompléte qui péche par
manque de documentations ou par d'mnextricables méprises. Conséquences fatales
de ces travestissements : faits mal interprétés, mission du Prophéte minisée et valeur
dépréciée de la contribution de 1'Islam 2 la culture universelle. Le pardoxe est que
tout ce processus s'érigeait, avec une soi-disante "stricte impartialité” dans "I'inté-
rét de la science”.

Dans ces malheureuses conjonctures, le Prince Caetani était étrange et curieux.
Quoique partageant inconsciemment quelques-uns des préjudices et tendances de
Pépoque, il était enthousiasmé par le concept démocratique de 1'Islam, qu'il décrit
en ces termes : "L'Islam s'est répandu dans le monde, demeurant, d'une maniére sin-
guliere, fidele & quelques-uns des principes originaux, et créant, ainsi, une société
sans aristocratie, une société, non setlement en théorie, mais aussi en pratique, dans
laquelle s'anime un esprit d'égalité démocratique et de caractére socio-économique,
parmi toutes les classes d'une race uniue et, méme, parmi les membres de souches
diverses. Un tel phénomeéne social ne fut jamatis connu, dans le monde avani I'Islam;
il y a bonne raison de douter si cette espéce de religion pratique, manipulée par les
apOtres du Socialisme, déviée de tout caractére surnaturel, s'assurerait un sncces
constant, d'une maniére égale, en faisant triompher les principes d'une égalité réel-
le et effective, comme celle que 1'Tslam a victorieusement établie”.



Bibliographies islamiques - 215

BIBLIOGRAPHIES ISLAMIQUES

Mohammad Asad «The Road 1o Mecca» (Tangier 1974).

MACDONALD, DUNCAN BLACK The Religious Attitude and life in Islam,
Reprinted after almost 70 years, this unusual psychology in manner of William
James’s Varieties of Religious Experience; nature of revelation, dreams, visions,
Jinn, miracles, divination and temptation, based upen writings of Ghazzali, Ibn
Khaldun, and Ibn Khallikan. (1976 (repr.)) xvii, 317 pp.

MAC DONALD, DUNCAN B. Development of Muslim Theology, Jurisprudence
and Constitution Theory A classic (1903) still widely quoted. Constitutional deve-
loprnent covered in 50 pages to and of 19th cent; jurisprudence m another 60 pages
and theology in 140 pages, including chapters en Asharites, al-Ghazzali, the dervi-
sh orders, Tbn Taymiya, Wahhabites, etc, Translations of several sources documents,
including ash-Shahrastani’s classification of sects, basic alhadith, creeds of al-
Ashari, Ghazzali, an-Nasafi, al-Fudali. Bibliog. Chronol. tables, index. 1965 (repr.)
ix, 386 pp.

M. Smilh «Rabi’a the Mystic» (Cambridge 1928).

MAIDALANY. GEBRAN, «The Arab Socialist Movement», in Walter Z. Laqueur,
ed., The Middle East in Transition, Praeger, New-York, 1958,

Mahmood, Syed Tahir, Family planning House, c. 1977, X, 152 p.

MICHAUX, Roland and Sabrina: Afghanistan, Paradise Lost. New-York, 1980,
First Published in France in 1980.

MARTIN A. KLEIN

Islam and Imperialism in senegal, 1847-1914



216 - Bibliographies Islamigues

France’s assumption of power in Senegal. Which began in 1847, came to fruition
with the military defeat of the Mushim revolutionaries. But in the subsequent period
of assimilation much of the Old power and authority was regained by Muslim elites,
so that Islam, though defeated in the field, reasserted its dominance,

MEYERS, EUGENE A Arabic Thought and the Western World A survey of the role
of Muslim scholars, esp in 11th & 12th cents a.d. in receiving Greek knowledge and
transmitting it, enhanced by their owngenius to Europe, after the Dark Ages. Shows
Aquinas’s Summa often near-verbatim copy of al-Farabis’s own. Chapters on Ibn
Arabi, Ibn Khaldun, al-Ghazalli. Biographical references to about 300 Muslim
scholars and their translations and writings as well as the their mediaeval translaters
from Arabic to Latin. Biblig. Index of translaters, authors, titles. 1964, 156 pp.

MERLE, Robert: Les hommes protégés, Paris (Gallimard) 1974, 378 pages.

MERCHAND, MUHAMMAD, valiveas Cur’anic Laws, organized as ready refe-
rences for daily viii, 206 pp.

MENSCH, WELT, STAAT IN ISLAM/HRSG, von Michael Fitzgerald. - Graz:
Verlag Styria, 1977. 172 p.; 19 ¢m. - Islam und westliche wolt; Bd. 2)

MERAD, ALI: Le Réformisme musulman en Algérie de 1925 4 1940. Essai d’his-
toire religieuse et sociale, Paris (Mouton) 1968, 472 pages.

MCNEIL, W.H. & WALDMAN, M.R. (eds) The Islamic world. A sampling of ori-
ginal materials from pre-lslamic Arabia, the Qur’an, jurists (Shafi’1) and theolo-
gians (Ash‘ari), Ottoman, Safavid

Mughal empires, and a few modernists: Igbal, Afghani, and others. 1973, 468 pp.

Mayers, Metalworkers - L. A. Mayer, Islamic Metalworkers and theirr Works.
Geneve 1959,

MADKOUR

L’ Organon d’ Aristote dans le monde arabe: ses traductions, son étude et ses appli-
cations/l. Madkour: préface de Simon van den Bergh. - 2e é&dit.

Paris: J. Vrin 1969,
312 p. - (études .Musulmanes . X)
MANFRED ULLMAN, Islamic Medecine



Bibliographies Islamiques - 217

A concise and authoritative guide to this vast and complex subject. J. Roy. Soc.
Med.

An excellent survey... It contains a wealth, of factual information and clear expla-
nations. Choice.

MARECHAUX, Pascal: Arabia Felix: Images of Yemen and its People. London,
1980. 150 pp. Approx., 86 Itlus., 81 in full color, 1 Map.

MacDonald, Duncan Black. The religious at Islam, New-York, AMS Press, 1970.
xvii, 317 p.

MacDonald, Duncan Black. Development of jurisprudence, and constitutional theo-
ry/. Lahore, 1972. viii, 414 p., 18 cm.

MUSLIM, IMAM Salih Muslim

Traditions of the sayings and doings of the prophet as narrated by his companions
and compiled under the title al-Jami us-Sahih. Translated by M. Abdul Hamid
Siddiqi, with explanatory notes and brief biographical skeiches of major narrators,
One of two compilations accepted as particularly authoritative by the Moslim
world, written in the 3rd Islamic century (Muslim died 875 AD). 1600 pp.

J. Liebesny, «in Majid Khadduri and Herbert

«Pre-Islamic Background and Early Development of Jurisprudence,», Law in the
Middle East, The Middle East Institute, Washington, D.C. 1955, Vol. 1, Ch. I

MUHAIIR, AMR. Islam in Practical Life
(Good reference-bock for obligatory practices in Islam. xii, 215 pp.
MUHAIIR, AM.R. Tenets of Islam

An impartial presentation of Islamic beliefs as expounded in the Holy Qur’an. viii,
210 pp.

MUHAIJIR, A M.R. Lessens from the Stories of the Qur’an

Presents the Qur’anic view of Bible personalities and other Prophets as compared
with the Biblical view of these persons. xvi 222 pp.

MORGAN, KENNETH W. (ED) Islam - The Straight Path.



Bibliographies islamigques - 215

BIBLIOGRAPHIES ISLAMIQUES

Mohammad Asad «The Road lo Mecca» (Tangier 1974),

MACDONALD, DUNCAN BLACK The Religious Attitude and life in Islam.
Reprinted after almost 70 years, this unusual psychology in manner of William
James’s Varieties of Religious Experience; nature of revelation, dreams, visions,
Jinn, miracles, divination and temptation, based upen writings of Ghazzali, thn
Khaldun, and Ibn Khaliikan. (1976 (repr.)) xvii, 317 pp.

MAC DONALD, DUNCAN B. Development of Muslim Theology, Jurisprudence
and Constitution Theory A classic (1903) still widely quoted. Constitutional deve-
loprnent covered in 50 pages to and of 19th cent; jurisprudence in another 60 pages
and theology in 140 pages, including chapters en Asharites, al-Ghazzali, the dervi-
sh orders, Tbn Taymiya, Wahhabites, etc, Translations of several sources documents,
including ash-Shahrastani’s classification of sects, basic alhadith, creeds of al-
Ashari, Ghazzali, an-Nasafi, al-Fudali. Bibliog. Chronol. tables, index. 1965 (repr.)
ix, 386 pp.

M. Smilh «Rabi’a the Mystic» (Cambridge 1928).

MAJDALANY, GEBRAN., «The Arab Socialist Movement», in Walter Z. Laqueur,
ed., The Middle East in Transition, Praeger, New-York, 1958,

Mahmood, Syed Tahir, Family planning House, ¢. 1977, x, 152 p.

MICHAUX, Roland and Sabrina: Afghanistan, Paradise Lost. New-York, 1980.
First Published in France in 1980.

MARTIN A. KLEIN

Islam and Imperialism in senegal, 1847-1914



Bibliographies Islamiques - 219

Majid Khadduri, The Islamic Law of Nations, trans. of Shaybani’s Abwab al-Siyar
fi ard al Harb (Baltimore: Johns Hopkins Press, 1966), esp.

Mohamed Fahmy. Muslim Naval Organisation in the Eastern Medlterranean to the
Tenth Century (2d ed; Cairo: National publication, 1966). - '

Margollouth, D.S,
Lectures on Arahc Histortans, Calcutta, 1930.
Makkt, M.A,

Ensayo sobre las aportaciones orientales en la Espana musulmana, v su influencia
en la formacion de la cultura hispano-arabe, RLEE.IM., IX-X (1961-62), pp. 65-231.

Menandez. Pidal, Ramon,

Historia de Espana: IV: Espana musulmana, 711-1031, Madrid, 1957.
Muhammad bin Umar al-Nawawi,

Tanquih al-Qaul al-Hadith, Bisharh Lubab al-Hadith, Cairo.

Dr. Maurice Bucaille, «The Bible, the Qur’an and Science,» Seghers, Paris, 1976.
Maududi, Toward Understanding Islam, LIFSO Publication, 1970,

Pickthall, Mohammad Marmaduke, Cultural Sides of Islam, Lahore 1976.
Maxisme Rodinson, Marxime et Monde Musulman, Paris 1972, (698 p.)

Mirza Muhammad Hussain, Istam and Socialism, A Critical analysis of Capitalism,
Commumnism, Socialism, Fascism and Nazism as constrated with the Qur’anic
conception of a new world order, Ashraf Publications, Lahore, 1947, 446 p.

M. BORMANS, Hadiz y Sunna, Madrid, Editorial encuentro.

Middle Easter, Cities: Ancient, Islamic, and Contemporary, Middle Eastern
Urbanism: A Symposium,

Berkeley (Cal.} 1969.
MONTEIL (V.) L’lslam noir, Paris, Seuil, 1964.
MARTY (P} Etudes sur I’Istam au Sénégal, Paris, Leroux, 1917,



220 - Bibliographies Islamiques

MAXIME RODINSON, Islam et capitalisme, Paris, Seuil. 1966.
M. CHATELUS, Stratégies pour ie Moyen Orient, Paris, Calmann-Levy. 1974.

M.C. HUDSON, Arab politics: The search for legitimacy, New Haven, London,
Yale Univ. Press, 1977.

L. GARDET et G. ANAWATI, Introduction a la théologie musulmane; Essal de
théologie comparée. Paris,J. Vrin 1948,

L.ombard, Maurice
L’Islam dans sa premiére grandeur, VHiéme siécle, Paris 1971.

Lapidus, Ira M., Muslim Cities in the Later Middle Ages, Cambridge,
Massachusetts, 1967.

L. Gardet, Les hommes de I'Islam, Hachette, 1977.
LITTLEFIELD, DAVID W,

The Islamic Near East and North Africa: an annotated guide to books in English,
for non specialists/David W. Littlefield. - Librairies Unlimited, 1966.

Lévi-Provengal, Evariste,

Histoire de I’Espagne musulmane, 3 vols, Paris 1950,

L’ Espagne musulmane au Xéme siécle, Institutions et vie soctale, Paris. 1932.
Lévi-Provengal

Histoire des Musulmanes d'Espagne, jusqu’a la conquéte de |’ Andalousic par les
Almoradives, 2nd, 3 vols, ed. by Leiden, 1932.

L.S: May, Igbal: His Life and Times, Lahore, 1974.

Lapidus, LM. Muslim Cities in the Later Middle Ages. Cambridge (Mass). 1967.
LUDVIK KALUS

Répertoire chronologique d’epigraphie arabe.

Fondé par Etienne Combe, Jean Sauvaget et Gaston Wiet.



Bibliographies Islamigques - 221

Tome XVII (années 762 4 783 de I'Hégire), sous la direction de Nikita Elisseeff,
Dominique Sourdel et Janine Sourdel-Thomine

Institut Prangais 4’ Archéologie Orientale du Caire, 1982.
LEARY, FRANCE ANNE (Ph. D. 1970 North Western University), 299 p,

Islam, Politics and colonialism: A political history of Islam in the Casamance
region of Senegal, (1850-1914).

LEISER, GARY LA VIERE (Ph.D. 1976, University of Pennsylvania), 634 p.

The restoration of sunnism in Egypt : Madrasas and Mudarrisun, 495-647/1101-
1289.

LAVOIX, H.
Catalogue des monnaies musulmanes de la Bibliothéque Nationale,

LOUIS GARDET: L'lslam: Religion et communauté, Desclée de Brouwer, Paris
1967.

MAXIME RODINSON

1) «La comtroverse, Islam et développement», In
Vivant Univers, n® 3035, 1976 (p. 21)

2} Marxisme et monde musulman, Seuil, Panis, 1972.

Monroe, |.T. Islam and the Arabs in Spanish scholarship (Sixteenth century to the
present) 1970, (xii 297 p.).

Mujezinovic, Mehmed: Koleckcija orijentalnih rukopisa biblioteke Mehmed-pasine
dzamije u Prizrenu (Résumé): Collection des manuscrits orientaux de la
Bibliotheque a la Mosquée de Mehmed pacha 2 Prizren). - Starine KILM II-IIf
(1963). 197-203,

LEWIS, .M. ed. Islam in Tropical Africa, London, Oxford University press, 1966,
Terrasse, Henrt

Islam d’Espagne, Paris, 1956,



222 - Bibliographies Islamiques

HASAN, SUHAIB & DARSH, S.M. & AHMAD AIIMAL.,

The study of Al-Qur’an correspondence course lesson 9. London: I-Qur’an society,
1983, pp. 20.

H.AR. GIBB

«Arabic Literawre»2nd edit.(Oxford 1963).

H. Scott

«In the High Yemen», John Murray (London 1942),

HOLOD, R. Ed.: Studies on Isfahan. Iranien Studies, Vol. V1I/1,2. Boston, 1974,

HOURANI, GEORGE F. Islamic Ralionalism- The Elhics of Abd al-Jabbar.
Detailed study of 10th cent. Mutazilite theory of ethics which held that man's unai-
ded reason can known good hand evil without Divine revelation. Based on a
manuscript discovered in 1952 in Yemen. Jabbar (935-1024 A.D.) of the Buwayhid
Cout in Ravy (Iran) stood between Epicurus and Hobbes in History of philosophi-
cal ethics and sheds light on evolution of ethics in middle ages. Chron. table of
Istamic intellectual history, index. 1971, xii, 158 pp.

HOYT, EDWIN P, Arabic Science - Discoveries & Contributions, Brief popular
account of development of scientific knowledge tn the Arabe world and its influen-
ce on West during Middle Ages: how disintegration of European culture in dark
ages reversed by light of Islamic knowledge in nearly every field, mathematics,
astronomy, medicine Greek classics. Bibliog., index. 1976, 158 pp.

HUGHES, T.P. Dictionary of Islam

Perhiaps less scholarly than Eneye. of Tslam, but includes much material not found
elsewhere. By a Christian whose interpretations occasionally polemical. Articles
alphabetized by English, but Arabic usually also given. Doctrines, rites, ceremonies
and customs, with technical and theological terms. Many illustrations, i.e. on cos-
tarme, calligraphy, architecture, etc.

HUSAIN, BEGUM HIMA AKHLAQ (Taken of Innocence) Liberal and non-secta-
rian, by devout, weli-educated women setting forth prohibitions & command-
ments,ethics & morals enjoined upon Muslims, adding collection of prayers of
several of Prophets from Abraham to Holy Prophet (S. A} plus compantons of
cave, sarcerers of Pharao, etc., from Qur’an. 1969, 127 pp.



Bihliographies Islamiques - 223

HUSAIN, HAKIM SYED SARFRAZ Elia (Ali and Islam in Ancient Scriptures
Collection of work arguing with documentation from original sources that the
name, ‘Ali,’ (presumably reference to Com- mander of Faithful) appears in pre-Isla-
mic scriptures, including the Gita, psalms of David, strange ‘Siver Plate of
Solomon’s discovered in 1916, a wooden placque discovered in 1951, connected
with Noah’s ark, 1975, 190 pp.

HUSAIN, §.A. A Guide to Hajj (Pilgrimage to Mecca)

A comprehensive guide to rites of Hajj, ritual prayers, and supplications reprodu-
ced in Arabic and English. (Sunni).

HUSAIN, S.A. Sayings of Muhammad, the Last Prophet

A collection of 468 traditions, arranged under suitable headings to serve as a day to
day guide,

pocket size. vi, 114 pp.

Hamidullah, Muhammad,

Mu.slim Conduct of State, 3rd ed, Lahore, 1953.

Hole, Edwin,

Andalus, Spain under the Muslims, London, 1938.

Huici Miranda, Ambrosio,

historia Musulmana de Valencia v su region : Nevedades y rectificationes.
HUTT, A & HARROW, 1,. Istamic Archilecture: Iran 1

Usetul little reference volume for students and general readers confraining 34 color
and 136 b & 13 plates of examples from greater lranian world (Baghdad to Kabul)
from 8th to 14th cent. Ad. shows many lesser-known buildings. 1977,

HILL, DEREK and GRABAR, OLEC

Istamic Archilecture and its Decoralion. This beautiful large volume is a photogra-



224 - Bibliographies Islamiques

phy survey of Islamic architectural ornament between 800 and 1500 AD, primarily
in Iran and Turkey, but also including Afghanistan. Syria and USSR. Discurses
techniques,

Alfred E. Jennings: The political aclivities of the London missionary society in
bechuanaland 1900-1935.

Mulligan, Kalhleen M. (PH.D. 1974 St John’s Unmiversity) 613 p.

Ettinghausen, R. From Byzantium to Sasanian Iran and the Islamic World. Three
modes of artistic influence. 1972. 4 to (viii, 69 p. 21 fig. 27 pl}.

E. Antonnelli, I’ Afrique et la paix de Versailles, Péche de poissons, Paris, 1921 (258 p.)

J. Harris (édit): Islam and international relation, Londres (Pall Mall) 1965, X/221
pages.

Herbert Adams Gibbons, the New Map of Africa (1900-1916).

A history of European Colonial Expansion et Colonial Diplomacy, New-York
(1916) (503).

Kenneth Cragg, Counsels in Contemporary Islam Exercices and easy mastery over
a wide literature. J. Roy. Asiatic. Soc. Admirable litile book.

George Padmore, Africa and World Peace, Jondon, 1936 (3438 p.)

Kerr, Maloolm Islamic Reform, the political and Legal theories of M. Abduh and
Rashd Rida

Kessler, Clive 8§
Islam and politics in a Malay state, Kelantan, 1338-1965%/.
Ithaca: Cornell University Press, 1978. 274 p. ill. maps.

Khadduri, Majid Shafi’i’s Risala - Islamic Jurisprudence Translation with introduc-
tion and commentary on 10th cent. A.D. treatise by founder of Shafi’ite school of
Islamic law. 1961, xiv, 376 PP,

Khadduri Majid The Islamic Law of Nations

Transtation of text of treatise on international law by Shaybam, disciple of Abu
Hanifa, index. 1966, xx, 311 pp.



Bibliographies Islamiques - 225

Khadduri Majid: War and Peace in the Law of Islam. Baltimore (Hopkins) 3¢ édi-
tion, 1962, X/321 pages.Ibn Khaldun, His Life and Work, A comparative and criti-
cal study by M. A. Enan of the life of the historian and philosopher.

Khalid Tarif, Islamic Historiography
A study of the tenth cent A.D. Iraqi historian al-Mas’ udi, index, 1975, xxvi, 180 pp.

Khalifa, Saida Miller, The Fifth Pillar - The Story of a Pilgrimage to Mecca
Glossary of Arabic words, Bibliography. 1977, 131 pp.

Khan, Khaja Studies in Tasawwur (Sufism)

Drawing material from various writers on Sufism. Glossary of technical terms of
Sufism xii, 260 pp.

Khomeiny
(pour un Gouvernement Islamique) Fayolle, 1979 (140 p.)
Jabre, E

La notion de certitude selon Ghazali, dans ses origines psychologiques et histo-
riques/F. Jabre - Paris: J. Vrin, 1958. 476 p. (Etudes Musulmanes; V1)

Jallal Ed-Din Rumi, The Mathnawi Translation 3 vols and Commentary, 2 vols,
reprinting (Let us know if you Wish to be nolified), translated by R.A. Nicholson
from 13th c. AD Persian . One of most profound mystical commentaries on the
Qur’an and esoteric Islam ever written. Compiled from most authentic manuscripts
persian and English indexes. Translation, 3 vols 1444 pp; commentary, 2 vols., 846 pp.

Jallal Ed-Din Rumi, Teachings of Rumi
Translation by E.H. Whinfield of selections from Mathnawi, 330 pp.

Jallal Ed-Din Rumi, The Whirling Dervishes, by Ira Friedlander, a handsomely
illustrated account of the history of the Mevlevi Dervishes, their eclipse under
Attaturk’s political reform of Turkey, and their partial re-emergence in the name of
contemporary «Tourism» . 1975, 159 pp.

Jallal Ed-Dyin Rumi, Rumi, Poel an Mystic

- Selections from his writings by R.A. Nichelson with translation from the Persian,
mtroduction, and notes. 1950, 192 pp.



225 - Bibliographies Islamiques

James A. Michener -
Readers Digest for may 1955, (Islam: the Misunderstood Religion)
JAMI, Jami; The persian mystic

By F. Hadland Davis, contamns notes on the life of Nuruddin Abdur-Rahman Jami,
great 15th cent. AD Nagshbandi Sufi. Also selections of his mystical works, Salman
and Absal, Yusuf and Zuleikha, the Beharistan, and his profoundest treatise,
Lawa’ih (Flashes) viii, 103 pp.

Josech Williams, Hebrewisms of West Africa. From Nile to Niger with the Jews,
London, 1930

Judah ha-Levi, Kitib al-radd wa-’1-dalil f1 ‘I-din al dhalil (Al-Kitab al-Khazari).
The book of refutation and proof on the despised faith, known as the Kuzari. Edited
by D.H. BANETH. Prepared for publication by H. Ben-SHAMMAIL. 1977, (xt, xvii
(Hebr. 1.), 243 (Arab. 1. in Hebr. char.) 8 pl.)

L1. Ekamen, The 1963 Nigerian Census. A critical Appraisal, Benin city, 1972,
Lalijee, Ybusuf N. Tributes to Hazrat Ali

A compilation fo facts about Hazrat Ali (A.S.) as well as opinions as to his virtues
from East and West, including the historian Edward Gibbon, Thomas Carlyle, the
Muslim jurist, lmam Ibn Hanbal, etc. Excerpts from his sermons, aphorisms,
prayers, geneology. 32 pp.

I.alljee, Yousuf N. Navroz mn Islam

short explanation of the place of the celebration of the new year (Nayroz or
Nowruz) among the Shi’ites. References to observance of the day by the Imams,
customs, practices, special prayers. 22 pp.

Lalljee, Yousuf N. Ramazan, Month of Glory

Customs and prayers from Ramazan as observed by Sh'ite Moslems, including
celebration and practices for feast of 1d ul-Fitr, 66 p.

Latljee, Yousuf N. Ali The Magnificent .

A moving biography of the Wairier-Samt of Islém, by a devout Shi’ah who writes
from the point of view that hazrat Ali was the rightful successor to the Holy Propher
(PBUH). 1974, vi, 280 pp.



Bibliographles Islamigues - 227

Lalijee, Yousuf N. Prayers (Namaz) with illustralions Explanation of the Muslim
prayers as observed by the Shi’ites, being slightly different from the Sunni practi-
ce. Positions shown in photographs. Use of Tasbeh (rosary), other prayers and aha-
dith. Excerpts from auther’s book «Know Your Islams. 57 p.

Lalljee, Yousuf N. Biographies of Shi’ite Saint Ja’far al-Taiyyar (the Missionary),
brother of Hazrat Ali, who was sent to Abbysinian Christians. Includes his prayers. |

37 pp.
Lalljee, Yousuf N. Know Your Islam

A gurde for English-speaking Moslems to Shi’ite ritual. Biographies of the 12
Imams, important dates in Islamic year, guide to pilgrimages to sacred places in
additions to the Holy City, Mecca, 232 pp.

Maddison, F. Review of L.A. Mayer’s «Islamic Astrolabists and their Works»,
Oriental Art 3 (1957).

Madkour Ibrahim: «The Concept of Man in Islamic Thought» in RADHAKRISH-
NAN, S, et RAJU, P.T. (édit.): The concept of Man. A study in Comparative philo-
sophy. Londres (Allen and Unwin) 2¢ édition, 1966, IV/546 pages.

Mansour, Mansour Hasan (PH.D. 1981 University of Illinous at Chicago Circle)
302 p.

The Spread and the domination of the Maliki School of Law in North and West
Africa, Eighth-Fourteenth Century.

Margais G.

L’ Architecture Musulmane &’ Occident, Paris 1955.

D. Manuel Casamar, del Museo Romantico de Madrid

Marfiles Islamicos Poco Conocidos,

Marmaduke Pickthall, Albany: State University of New-York, Press, 1976.

The Glorious Koran: A bilingual edition with English transtation, introduction, and
notes, {826 p.). -

Massignon, L.

Essai sur Jes origines du lexique technique de la mystique musuimane/- Paris: J.
Vrin, 1968.



228 - Bibliographies Islamiques

456 p.: 7ill. (Ermndes Musulmanes, II)

Maurice Bucaille, «The Qur’an and Modern Science», Islamic Academy of scien-
ce, Kaula Lumpur, Malaysia, 1978.

L. Mayer, L.A. Mamluk playing cards. Edited by R. Ettinghausen and O. Kurz.
1971. 4to. (viit, 12 p. col. frontisp., 57 fig., 5 col. pl.}

Mayer Memorial Studies in Islamic art and archaelogy, the L.A. Edited by R.
Ettinghausen and Q. Kurz.

Mayer, L.A. Islamic Astrolabists and their Works. Geneva, 1956.

Milliot: Inlroduction; et Khadduri, Majid: «The Islamic Theory of International
Relations and its Contemporary Relevance» in PROCTOR J. Harris ( + d.): Islam
and Internalional Relations. Londres (Pall Mall) 1965.

Morales Lezcano, Victor

(I’Espagne contemporaine face an judaisme marocain)

{Les Juifs do Maroc), la pensée sauvage, 1980 (376 pages)

Dr. Muhammed Abdus Sattar, «Islam», Baanu Agencies, Penang, Malasia, 1978.
Messier, Ronald Albert (PH.D. 1972 the University of Michigan) 226 p.

Muslim Exploitation of West African Gold During the period of the Fatind
Caliphate.

Mohammed Marmaduke Pickthall «The Meaning of the Glorious Koran». Allen
and Unwin, 1939 and Mentor Paperback

Monroe, J. T. Islam and the Arabs in Spanish scholarship (Sixteenth century to the
present) 1970 (xii 297 P}

Mujezinovic, Mehmed

Collection des manuscrits orientaux de la Bibliothéque a la mosquée de Mehmed
pacha & Prizren). Starine Kim 1I-1} {1963)

Murray, Jocelyn Margaret (Ph. D. 1974, University of California, Los Angeles) 400p.

The Kikuyu Female circumcision controversy, with special reference to the Church



Bibliographies Islamiques - 229

Missionary Society’s «sphere of influence».
Nuwayri, Histoire d’ Afrique, éd. Gaspar Remiro, Grenade 1919,

Reich, S. and Wiet, G. «Un astrolabe syrien du X1Ve siécle, «Bulletin de 1’ Institut
francais @’ Archéologie orientale du Caire 38 (1939).

René Gendarme: «LLa résistance des facteurs socioculturels au développement éco-
nomique: exemple de 'lstam en Algérie», in I'Economie de I’Algérie, Armand
Colin, Paris 1939. '

Richard Bell

The Introduction to the Qu’ran, originally written by Richard Bell, but revised by
him, Edinburgh, 1970.

Roberts. Edward Louis (M.A. 1969 Duquesne University) 186 p.

The raison d’etre for the persecutions (Pagan, «Mutesian», Moslem Christian) in
the kingdom of Buganda under Kabaka Mutesa I and Kabaka Mwanda 1.

R. Landau: Arab contribution to civilization, American Academy of Asian studies,
San Francisco, 1958.

Rozenfel’d, B.A. and Tagi-Zade, A K. «Al-Biruni’s Astrolabe, «Zemlya:
Vselennaya. 1973).

Rosenthal, F. Four Essays on art and literature in Iélam. 1971 (viil, 121 p., 22 pL)
Rosenthal, F. Gambling in Istam 1973.

Rosenthal, F. the Herb. Hashish Versus medieval Muslim society. 1971.
Rosenthal, F. A., History of Muslim Historiography. 2nd, rev. ed. 1968.

Ruiz Gonzalez, Gregorio

«Aspectos diferenciales del concepto de profecia en el Islam, Judaismo y
Cristianismo». AJ.C.AL, 1981. 359-364.

Sanchez Albormos, Claudio,
La Espana musulmana, 2 vols. 3rd ed., Madrd, 1973.

En torno a los origenes del feudalismo, 2 vols, Buenos Atres, 1962.



230 - Bibliographies Islamiques

Espagiie pré-islamique et Espagne musulmane R.H. CCXXVII (1967}, pp. 295-
338,

E. Seguy - Les moustiques de I’ Afrique mineure, de 'Egypte et de la Syrie, Paris,
Le Chevalier, 1924 (259 P-)-

«Seyyed H. Nasr, Islam: Perspectives et réalités, H. Cres., trans. (Paris; Buchete
Chastel, 1975».

Shafik, Doria Ragal, La Femme et le Droit Religicux de I'Egypte Contemporaine,
Paul Guethner, Paris, 1940,

Shaykh Muhammad Nawawi al-Shafii, Nur al-Zalam, Sharh Manzumat Agidat al
Awwarn {Cairo, 1936). :

Spuler, Iran - B. Spuler, Iran in frith-islamischer Zeit, Wiesbaden, 1952.

Stoddart, Wiiliam Sufism: The ."Mystical Doctrines and Methods of Islam,
Concise, Knowledgeable review in manner of and under influence of F. Schon.,
Argues for essentially Islamic nature of genwne Sufism, shows authority from
Qur’an and hadith in valuable appendix, explains relation to other mystic paths and
traditional ways. 1976, 91 pp.

Suter - M. Suter, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre worke,
Leipzig. 1900.

3. D. Goitein. Jews and Arabs: The1r Contacts through the Ages (5th ed.: New York
Schoecken

Books . (1970).

Taylor, John Bernard, Thinking about Islam Lutterworth Press, 1971. 63 p.
M.J. Tubiana

(Survivances préislamiques en pays Zaghawa) 1964.

Tugay, Esad, F.: Mohammed, le Prophéte d’Alfah. Le Caire (Eastern Press) 1951,
VI/392 pages.

Valdeaveliano, Luis Garcia de.” Le monde des Ulémas andalous du V-XT* au VII-
XII siecle, Geneva, 1976.

Vashabov, S.A. «A New Treatise of al.-Biruni on Astrolabes», (Russ), Taskentskii



__Bibliographies Islamigues - 231

Gos . Univ. V. L. Lenina, Nauenye Trudy (1977.)

William L. Langer, The diplomacy of Impertalisme 1980-1902, New-York, London,
1935 (414 p.).

Yahia Nasrallah.

Legende und geschichte; der Fath madinat Harar von Hahya Nasrallah,
Gosellscharft, 1978, 1335 p..

Yusuf Ali, The Holy Quran: Text. Translation and Commentary. (Beirut, Dar Al-
Arabia, 1968).

Yusuf, S.M. Studies in Islamic History & Culture Essays on Various topics inclu-
ding details of decisive defeat of Persians at al-Qadisiyya, early contacts with
Buddhism, remarkable discussion of social and economic changes under Uthman
which spelled the end of Islamic society, review of Agbal’s view of modem role of
Ijma (consensus). Index. 1970, 244 pp.

Yusuf, Sayyid Mohammad. Economic justice. Sh. Muhammed Ashraf, 1971. vil,
116 p.

Yusuf, S.M. The Sunnah
An essav on the development and transmission of the Sunnah. 49 pp.

«Considerations sur les villes musulmanes et notamment sur le réle du Mohtasib,»
La Ville Vol. VI, Brussels, 1955.

Parition of Africa, HM.5.0., London {1920).

Islam i muslimani na Madagaskaru (Islam and the Muslims on Madagascar). -
Glasnik VIS X1, 10-12 (1962}, 348-350.

Islam na Filipinima (Islam in the Philippines). - Glasnik VIS XII, 7-9 (1961}, 321-
313.

Institut Frangais d’ Archeologie Orientale du Caire, 1982, Annales Islamologiques,
Tome XVII

Islam u Burmi (Islam in Burma). - Glasnik VIS XIIL, 7-9 (1962}, 246-248.

Journal of Religion in Africa/Religion en Afrnque. Editorial Board. C.G. Baéta,
W.A. Bujlefeld, E. Dammann, S.N. Ezeanya, E.B. Idowu, N.Q. King, B. Luykx, G.



232 - Bibliographies Islamiques

Parrinder, B.A. Pauow, H. Samyerr, H.-W. Turner, A F. Walls.
. Studies on Religion in' Africa. Supplements to the Journal of Religion in Africa.

Le rdle des hommes de religion dans histoire de I'Espagne musulmane j Jusqu ala

- fin du Califat, S.L, XX (1964), pp. 47-88.

«The Islamic Guilds» Economic History Review (1937}, 8 1st series): 20-37.
The Islam in Africa. Bruxelles, Pro. Mundi Informationis, 1969. 44 p. Maps.

«The Evolution of the Moslem Family in the Middle Eastern Countries»,
International Social Science Bulletin (1953),5 . 691-91.

ANDERSON, J N D

ISLAMIC Law in Africa/by J.ND. Anderson
London: Cass, 1970. |
X1, 396 p.

AMMER ALI Syed: The Spirit of Islam. A History of the Evolution and Ideales of
Islam, with a life of the Prophet. Londres (Christophers), 2& édition revue et aug-
mentée, 1923,

AL-TABATABAI, MUHAMMED HUSAYN Shi’ite Tslam

Translated and annotated by Seyyed Hossein Nasr. A comprehensive statement of
the history and beliefs of the Shi’ite sect of Islam by a contemporary professor in
Iranien Theological University at Qum. Appendices, index. 1975, xiv, 253 pp.

AL-BAIDAWI, Commentary on surah 12 of the Qur’an

Text accompanied by an interpretative rendering and notes by Alfred E. Benston.
Translation of a fragment of the must renowned commentaries on the Qur’an by a
14th Century AD Persian Sunni. Considerable explanatory interpolation from the
literature of tafsir the science of Qui’an interpretation. 1963 106 pp.

AL-BAGHAWI Mishkat al-Massabih al-Hadis

Transtated by Dr. James Robson from the Arabic edition, One of best known col-
lections of the Traditions of the Prophet Muhammad {PBUH), containing excerpts
from the six accepted compilers, and therefore especially valued for its comprehen-



Bibliographies islamiques - 233

siveness. Arranged in the 12th Cent. AD by al-Bagh'awi and edited by Wali ed-Din
al-Tabrizi. Valuabie introduction with history of the collection, 1474 pp.

AL-BAGHDADI, ABU MANSUR Moslem Schisme and Sects

Translation from Arabic by K.C. Seelye of al-Farq Bain al-Firaq. the history of
various philosophic systems developed in Islam by an 11 th cent. AD Muslim theo-
logian, 1920.

ALAM, MOHAMMAD BADRI Nozul-e-Esa (Descent of Jesus}

Translation by Syed Agii Mohammad from the Arabic of The portion of author’s
Tarjuman alSunnah (Translation of the Sunnah), dealing with Muslim view of the
Prophet Jesus (PBUH) and especially his second appearance according to the
Qur’an and hadith. n.d. 148 pp.

AL-ALAWI, SEIKH AHMAD A Sufi Saint of the Twentieth Century

A Beautiful portrait by Dr. Martin Lings (Abu Bakr Siraj ed-Din) of a Spiritual
Master of a North African Order descended from the Shadhili’s through Sheikh
Ahmad ad-Darqavi (See Letters of a Sufi Master) Includes a chapter on the origin
of Sufism, selections from poetry by the Sheikh, Five plates, 1971, 242 pp.

AL-QADIR, ABD The Way of Muhammad

Fervid, erudite, profound, clear, radical guide the Sufism as The Way of
Muhammad (PBUH) by contemporary member of Moroccan HabbibiyyatShadhifi
Order. Rich with Sufi quotations, hadith and Qur’anic passages freshly but accura-
tely translated with commentary. Extensive quotations of unpubtlished translation of
Ibn Arabi’s works, the which this is a good introduction. 39 pages of charts on
alchemy, cosmology, symbolism of Arabic alphabet, etc. 1975, 202 pp.

AL-NAISABURI AL-MADHKAL ila Ma'rifat al-Iklil

Introduction of the science of tradition edited and translated from Arabic by .
Robson. A study of the methods and materials by which Islamic law is developed
from sayings and practices of the Holy Prophet (PBUH). 1953, 98 pp.

AL-MUNAJIID, SALLAH EL-DIN, Sexual Life of the Arabs (in Arabic), Dar El
Kutub, Beirut, 1958.

AL-MUHASSIBI, HARITH, An Early Mystic of Baghdad



234 - Bibliographies Isfamiques

A study by Margaret Smith of the first Sunni mystic whose works reveal a comple-
te theological education, combining in a very keen way concern for exact philoso-
phicat definitions and a fervid reverence for the most naive traditions, with the rigo-
rons search for an increassing moral purification (781-857 AD), Considered have
been the pre-curseur of ‘Asharism, 1935.

AL-KINDI, YA'QUR IBN ISHAQ AL-KINDI'S METAPHYSICS

Translation by A.L Ivry of treatise «On treatise «On First Philosophy» by 5th cent.
A.D. Kufan. Part I, Introduction (52 pp.). Part II Translation of text (60),
Commentary (74 pp.), Bibliog., index of persons, places, index the Aristotelician
references. 1974, 207 PP

AL-KINDI The Medical Formulary or Agrabadhin

Recently discovered manuscript by 9th cent, philosopher of Baghdad translated by
Martin Levey with introduction, notes, and section on materia medica mentioned by
al-Kindi. Text (Reproduced)} inciudes 204 prescriptions and directions for use.
Linguistic and pharmacological analysis shows continnous oral tradition from
ancient Mesopotamia, Persia and India as influential as Greek tradition in develop-
ment of Arabic pharmacology. Intr ., text and translation, materia medica, bibliog.
indexes, 1966, (410 pp.).

AL-KALABADHI, MUHAMMED IBN IBRAHIM

The doctrine of the Sufis; (Kitab al-Ta’arruf limadhhab ahl al-Tasawwuf/translated
from the Arabic of Ab@i Bakr al-Kalabadhi by A.J. Arberry - Cambridge:
Cambridge University Press, 1977, 173 p.

Translation originally published in 1935,
ARABI, IBN, The Wisdom of the Prophets (Fusus ul-Hikam)

Translation by Angela Culme-Seymour from Titus Burckhardt’s French version of
the «Bezels of Wisdom» as usually called. Only English version known of impor-
tant classic of Islamic mysticism, Each of Prophets viewed as «setting» i.e. a form
to express an aspect of god: Adam, Divine Wisdom; Seth, Divine Inspiration; Noah
Transcendence; ending with Muhammad, the Wisdom of Singularity, Glossary of
Arabic terms (11 p.). no index. 1975, xi, 146 pp.

ARABI IBN, SUFIS of Andalusia



Bibliographies Islamiques - 235

Translation by R.W.J. Austin of Ruh al-Quds and al-Durrat al-Fakh irah, with intro-
duction and notes; foreword by Martin Lings. Biographical sketches of Sufi Masters
of 12th-13th cent. AD in Muslim Spain and North Africa by the celebrated Sufi, Ibn
Arabi, of whose life and thought a brief account is given. Provides in a most in-spi-
ring was insight into teachings and practices of Sufis.

ARABI, IBN, The Pantheistic Monism of Ton Al-Arabi

The doctrine of Wahdat u’l-Wujud (Oneness of Being), called her pan theistic
monism, is explored largely through is Fusus u’I-Hikam (Bezels of Wisdom) and
Futuhat (Makkan Revelations), which are liberally quoted in Arabic and English by
S.A.Q. Hussaini in work complementing Affifi’s. 1970 xvi, 250 pp.)

ARABI, IBN, Mystical Philosophy of Muhyid Din Ibn Arabi

Study by AE. Affifi of the whole of Ibn Arabi’s mystical philosophy and ontology,
doctrine of the

logos, epistomology, ethics, eschatology. First comprehensive account of its kind.
1965 (rep)xvi, 213 pp.

ARAB]I, IBN Creative Imagination in the Sufism of Ibn Arabi

Analysis by Henri Corbin of life and doctrine of the Spanish-bern Arab theologian,
which goes to the core of Islamic mysticism. The introduction, a spirtual topogra-
phy of the 12 th cent. AD. emphasizes the difference between exoteric and esoteric
forms of Islam. Remainder of book two long essays «Sympathy and Theopathy»
and «Creative Imagination and Creative Prayer.» 1969, 406 pp.

ARAB HISTORIANS OF THE CRUSADES/edition by F. Grabieli; translated by
E.J1.; Costelle - London Routledge & Kegan Paul, 1969, 386 p. - (The Islamic world
series) '

ANTQI, ALLAMA MOHAMMAD, Why I Chose the Religion of the Ahle Bait
(A.S.) A former Sunni Professor in the Umayyad University of Aleppe explains
how he and his scholarly brother, trained in al-azhar Universty, realized the four
Sunni schools of Jurisprudence derived from the teachings of Imam Sadiq, and after
study of his works, they became Shiahs. Detailed discussion of crucial verses of
Qur’an and hadith and Sunni and Shiah interpretations, documented from traditio-
nal commentaters. (189 pp.)

ANTONIUS, George, The Arab Awakening, Lippincott, Philadelphia, 1939,



236 - Bibliographies Islamiques

ANSARI, SHEIKH ABDULLAH The Invocations Another selection of the intima-
te prayers (Munajat) of Ansari with almost ne duplication of the above collection,
Translated in 1938 by Sir Jegendra Singh,

who added a 7-page introduction. 1959 (rep. 59 pp.)
ANSARI, KHWAJIH ABDULLAH, Munajat

- Intimate Prayers

Translation by Lawrence Morris & Rustam Sarfeh, M.D. under direction of His
Heliness Pir Makeknia Naseralishah form 10th cent. A.D. Persian. Sheikh
‘Abdullah Ansari was an ‘Arif (gnostic) know and leved by contemporary Persians
for these intimate prayers. Persian text inciuded. Introduction (40 pp) includes bio-
graphy of Ansari, appreciation of his works. 1975, xi, 838 pp + Persian text.

ANDRAE, Tor: Mahomet, sa vie et sa doctrine. Traduction Maurice Gaudefroy -
Demombynes. Paris (Maisonneuve) 1945. 192 pages. Ci-aprés Andrae: Mahomet.

ANDRAE, Tor.

Mohammed: sein leben und sein Claude/Tor Andrae, - Hildesheim: Olms, 1977,
160 pp -

Reprint of the 1932 ed., published by Vandenhoeck und Ruprocht, Gottinges

ANDERSON, IN.D., Islamic Law in the Modern World, New-York University
Press, New-York, 1959.

AL-SUYUTI, HAFIZ JALALUDDIN, Revival of Forgoten Virtues

Translation of the Thya ul-Mayet by the 15th cent. Egyptien sunni scholar and edi-
tor of Hadith, who is believed to have set down these sixty ahadith conceming the
virtues of the Ahl-i-bait (family of the Prophet) to counteract slanders of them
which were current. Includes introduction and commentary with lists of sources and
transmitters of the hadith. 1970, 47 pp.

AL-SHATI, DR. VINT The wives of the Prophet

Translated by Mr. M., Moosa & D.N. Ranson. An account of the family life of the
Prophet Muhammed (PBUH) and his wives.

Abdel-Malek, Z.N.: The Closed List of Colloquial Egyptian Arabi. 172—150 pp.



Biblicgraphies Istamiques - 237

Abdesselem, A.: Tbn Jaldiin y sus lectores.

1987147 pp.

Abu-Lughod, L.: Veiled Sentiments, Honor and Poetry in 2 Bedouin Society.
1988 (le ed. 86)-xix + 317 pp. 1.670 Pts.

Albarracin Navarro, J./J. Martinez Ruiz: Medicina, farmacopea y magia en el
«Miscelaneo de Salomon». Texto arabe, traduccion. glosas aljamiada, estudio v glo-
sario,

INDICE: Introduction-—1. El Rey Salomon—2. Tematica del Miscelaneo de
Salomon—-3. Salomon, medico, mago y hechicero—4. Los Genios y los «Bestiarios
medievales»—S5. Ensalmos curativos: marco juridico—6. Las glosas aljamiadas—
7. Aspecto hinguistico de las glosas aljamiadas—8. El texto arabe: aspecto linguis-
tico——9. Glosario: A) Introduccion—Glosario de Garmacopea—B) El Glosario—
Miscelaneo de Salomon. Traduccion—Miscelaneo de Salemon (Reproduccion
facsmil del Manuscrito arabe de Ocana)—Indice de farmocopea arabe-espanol—
Indice de farmacopea espanol-arabe—Indice de palabras aljamiadas—Glosas alja-
miadas. Indice de nombres arabes—Glosas aljamiadas. Indice de nombres latinos—
Vivienda de las enfermedades—Indice de nombres cientificos latinos—Clave de
abreviaturas—Indice de abreviaturas.

Alcoati: La «Quinta Magdla» del Tratado de Oftalmoelogia de (...) Texto arabe v lati-
no, y traduccion al castellano, editado por M.C. Vasquez de Benito

1977—143 pp.

Almagro Gorbea, A: El palacio omeya de Amman, L. La arguitectura.

1984—243 pp. + 63 lam + plan

Amer, A: Lugat al-masrah al-*Arabi, 1. 1967—uviii + 131 pp.

Amini, T.: Fundamentals of Ijtehad. 1986—ix + -220 pp.

al-Anbari: Luma al-*Adillah fi ‘usul annahw. Edition critique par A. Amezr.
1963—XXII + 103 pp.

al-Anbari: Al-Magsur wa’l-mamdud. Edition cri[iqﬁe par A. Amer. 1966—xi + 104 pp.



238 - Bibliographies Islamiques

al-Anbari: nuzhat al-’alibba’ fi tabaquat al-’Udaba. Edition critique par A. Amer.
1963—xxxvi + 279 pp.

Anglade, E.: Musée du Louvre, catalogue des boiseries de la section islamique.
1988—168 pp. fig

Martinez Ruiz, J.: Inventarios de bienes moriscos del reino de Granada (siglo XVI)
Lingustica y civilizacion 1972—vii + 348 pp. + 22 lam.

Mason, H.: Two Statesman of Mediaevai Islam: Vizir Ibn Hubayra (499-560 AH /
1105-1165 AD) and Caliph an Nisir li Din AHah (553-622 AH / 1158-1225 AD)
1972 — 146 pp .

Massignon, L. ; ya Passion de Halldj, martyr mystique de Islam exécuté 4 Bagdad
le 26 mars 922. Etude d’histoire religieuse (Nouvelle édition), 4 vols. (I: La vie de
Halldj ; 1l : La survie de Halldj ; 111: La doctrine de Halldj; I'V: Bibliographie,
Index).

1975 — 1944 pp. + 49 lam.
Mazzaom, M.M. : QOrigins of Safawids: Chiisme, Sufism, and the Ghulét.
1972——x + 109 pp.

Meinecke, M.: Die Restaurierung der Madrassa des Amirs Sabiq ad-Din Mitgal al-
Anuki und die Sanierung des Darb Qirmiz in Kairo.

1980— 174 pp. + 44 lam.,

Memon, M.U.: Tbn Taimiya’s Struggle against Popular Religion. With an annotated
Translation of his Kitab iqida’ as-sirat al-mustagim mukhalafat ashab al-jahim.

1976—424 pp.
Metcalf, B.D.: Islamic Revival in British India: Deoband, 1860- 1900.
1982—xiv + 386 pp., 7 fig., map.

Meuleman, J.LH.: Le constantinois entre les deux guerres mondiales: L’évolution
économique et sociale de la population rurale.

1985 — 296 pp.



Bibliographies Islamiques - 239

Meyerhof, M.: Studies in Mediaeval Arabic Medicine. Theory and Practice. Edited
by P. Johnstone.,

1984 — 366 pp.

INDICE: Preface — New light on Humain ibn Ishaq and his period — The history
of trachoma treatment in Antiquity and during the Arabic Middie Ages — Sultan
Saladin’s physician on the transmission of Grek medicine to the Arabs — An
Arabic compendium of medicophilosophical definitions — Thirty-three clinical
observations by Rhazes (circa 900 A.D.) — Ibn al-Nafis (13th century} and his
theory of the lesser circulation — Mediaeval Jewish physicians in the Near East,
from Arabic sources — L’ceuvre médicale de Maimonide — Maimonides against
Galen on philosophy and cosmogeny — Esquisse d’histoire de la pharmacologie et
botanique chez les musulmans d’Espagne — La surveillance des professions médi-
cales et para-médicales chez les Arabes — Index.

Migeon, G.: Manuel d’art musulman. Les arts plastiques et industriels. Peinture et
miniature. Sculpture. Bronzes, monnaies.

1927 — 440 pp., 211 fig.

Miquel, A.: La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu du Ile
siccle, Tome I: Géographie et géographie humaine dans 1a littérature arabe des ori-
gmes a 1050,

1973, 2°ed. — 1+ 426 pp.

Miquel, A.: La géographie humaine du monde musulman jusquau milieu du lle
siecle, Tome H: Géographie arabe et représentation du monde: la terre et I’étranger.

1975 — xxvii1 + 706 pp.

Miquel, A.: La géographie humaine du monde musulman jusqu'au milicu du lle
siecle, Tome III: Le milieu naturel,

1980 - 672 pp.

Miquel, A.: La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu du lle
siecle, Tome IV: Les travaux et les jours. '

1988 - 388 pp. + [ despl



240 - Bibliographies Islamiques

Moaz, K./S. Ory: Inscriptions arabes de Damas. Les steles funéraires, 1. Cimetiére
d’Al-Bab al-Sagir.

1977 - viii + 211 pp., 52 lam.

Morag, S.: The Vocalization Systems of Arabic, Hebrew, and Aramaic. Their
Phonetic and Phonemic Principales

1972, 2° impres. - 76 pp.

Les morisques et leur temps. Table ronde internationale, Montpellier 4-7 Juillet
1981. '

1983 - 540 pp.

Morsy, M.: La relation de Thomas Pellow. Une lecture du Maroc au 18 sigcle.
1983 - 254 pp. 12 fig + 12 lam.

Moulavi Cheragh Ali: A Critical Exposition of the Popular «Jihad».

1984, reinip. - civ + 249 pp.

al-Ma‘rn: Al-fusul wal-ghayat fi tamjid Aliah walmawa ‘iz li Imam Al-hukama’
Abi Al-’Ala’ Bni Abd Allah Bni Sulayman (...} 363-449 h. Ed.: M. H. Zanati

1977 - 565 pp.

Miihibock, M.: Die Entwicklung der Massenmedien am Arabischen Golf 1988 -
xi + 288 pp.

Munson, H.Jr.: Islam and Revolution in the Middle East
1988 - xii + 180 pp.

Muslih, M.Y.: The Originé of Palestinian Nationalism
1988 - xv + 277 pp.

Muth, F.C.: Der Kalif al-Mansur im Anfang seines Kalifats (136/754 bis
145/762). Aus der arabischen Chronik von at-Tabari iiber setzt und mit histori-
schen und prosopographischen Anmerkungen versehen.

1987 - xii1 + 573 pp.



Bibliographies Islamiques - 241

Najimi, A. W .: Herat. The Islamic City. A Study in Urban Conservation
1988 - 175 pp., fig., fot., map.

Nassar, N.: El pensamiento realista de Ibn Jaldun. 1980 - 277 pp.
Nouvel, J./H. Tonka/G. Fessy: L'Institut du Monde Arabe.

1988 - 64 pp., fig. bn y col. .

Lieu d’architecture.

Olmo Lete, G. del: Semitistas catalanes del siglo XVIII

1988 - 276 pp. -

Omar, M.K.: The Acquisition of Egyptian Arabic as a Native Language
1973 - 206 pp.

Oriente € Occidente nel Medio Evo. Convegno di scienze morali, storiche e filoto-
giche, 27 Maggio - le Giugno 1956

1957 - 499 pp.

Oriente e Occidente nel Medioevo: Filosofia e scienze. Convegno internazionale 9
- 15 Apnle 1969

1971 - 787 pp., fig., JTam.

Pacha, N., Le commerce au Maghreb du X1 au XIV® siecle,
1976 - 180 pp.

Pantke, M.: Der arabische Bahram-Rorman. Untersuchungen zur Quellen-und
Stoffgeschichte.

1974 - viii + 230 pp.
Papadopoulo, A.: El Islam y el arte musulman. 1977 - 529 pp., 603 fig. y lam.
Pavon Maldonado, B.: Alcala de Henares medieval. Arte tslamico y mudéjar.

1982 - 230 pp., 85 lam., 81 fig.



242 - Bibliographies islamiques

Penarroja Torrejon, L: Moriscos y repobladores en el reino de Valencia: La Vall
d'Uxoe (1525-1625), 2 vols.

1984 - 905 pp.

Péres, H.: Esplendor de al-Andalus. La poesia andaluza en arabe clasico en el
siglo XI. Sus aspectos generales, sus principales temas y su valor documental.

1983 - 562 pp.

Persian Literature. Ed. by E. Yarshater. 1988 - xi1 + 562 pp.

Petit, O.: Présence de I'Islam dans la langue arabe. Préface de 1. Berque.

1982 - 156 pp., facs.

Petri Hispani De Lingua Arabica libri duo. Pauli de Lagarde studio et sumptibus.
1883, reprint - viil + 440 pp.

Plannmiiller, G.; Handbuch der Islam-Literatur.

1923, reprint - viii + 436 pp.

Poesia arabe clasica oriental (Antologia de poemas). Seleccionados y traducidos
del original por P, Martincz Montavez.

1988 - 129 pp.

Pons Boigues, F.: Los historiadores y geografos arabigo-espanoles, 800-1450 A.D.
Ensayo de un diccionario bio-bibliograflicos, acompanado de anotaciones criticas
¢ historicas y descripciones analiticas dc las obras 1898, reprint - 514 pp.

Pons, T.: Arabia y los emiratos del Golfo. 1987 - 356 PP-

Pretel Marin, A.: Conguista y primeres intentos de repoblacion del territorio alba-
cetense (De] periodo 1slamico a la crisis del siglo XTI

1986 - 303 pp., fig.

(Qadi Nu’man b. Muhammad; Kitab al-Igtisar. Traité de jurisprudence ismaélienne.
Texle arabe établi et présenté par M.W. Mirza,

1957 -xxxviii + 174 pp.



Bibliegraphies Islamiques - 243

Rashed, R.: Entre arithmétique et algébre. Recherches sur Phistoire des mathéma-
tiques arabes.

1984 - 323 pp.

al-Razi: Libro de la introduccion al Arte de 1a Medicina o «Isagoge» de Abou
Bakr Muhammad b.

Zakariya (...). Edicion del texto arabe con glosario de los terminos médicotecnicos
por M.C. Vazquez de Benito.

1979 - 348 pp.

Rebstock, U.: Die Ibaditen im Magrib (2/3 - 4/10 Jh}. Die Geschichte einer
Berber-bewegung im Gewand des Islam.

1983 - xxxviii + 366 pp.

Reig, D.: Homo orientaliste. La langue arabe en France depuis le X1X~ siecle
1988 - 216 pp. Tam.

Reinert, B.: Haqgani als Dichter. Poetische Logik und Phantasie,

1972 - viii + 120 pp.Reinert, B.: Die Lehre vom tawakkul in der klassichen Sufik.
1968 - viii + 352 pp.

Revista del Centro deEstudios Historicos de Granada

y su Reino, Tomo I, 1911. Edicton facsimil. Estudio preliminar por C. Vines
Millet.

1988 - xlviii - 301 p.

Rivet, D.; Lyautey et 'institution du protectorat francais du Maroc, 1912-1925, 3
vols, '

1988 - 927 pp.

Rizk, Ch.: Entre I’'Islam et I’arabisme. Les Arabes jusqu’en 1945, 1983 - 392 pp.
Rizvi, S.A.A.: Shah Abd al-’Aziz. Purilanism. Sectarian, Polemics and Jihad
1982 - xi + 609 pp. + 1 despl.



244 - Bibliographies Islamigques

Rizvi, S.A.A.: Shah Wali-Allah and his Times. A Study of Eighteenth Century
Islam, Politics and Society in India.

1980 - xi + 452 pp.
Redriguez Lorente, 1.J./T. Ibn Hafiz Ibrahim: Numismatica de Ceuta musulmana
1987 - 202 pp. 20 lam.

Réhrborn, K.M.: Provinzen und Zentralgewalt Persiens im 16, und 17,
Iahrhundert.

1966 - x + 158 pp.

Réhrbomn, K.M.: Untersuchungen zur osmanischen Verwaltungsgeschichte,
1973 - xii + 177 pp.

Rogers, J.M./R.M. Ward: Siileyman the Magmficent.

1988 - xiv + 225 pp., 164 fig. col.

Rossello Pons, M.: Les ceramiques aimohades del Carrer de Zavella. Ciutat de
Mallorca

1983 - 159 pp., 135 fig., fot.

El Sagrado Qur’an. Texto arabe, version castzllana y comentaric. Basado en la
mterpretacion de Maulana Muhammad Al

1986 - 1xxxviii + 1408 pp.

M. Boudic - Le voyage d’lbn Batouta au Sahara - Tropiques, Rév. des troupes C.,
298, Avr. 1948 |

H.F. Janssens - Ibn Batouta, «Le voyageur de I'islam» (1304-1369) - Bruxeliles,
Office de Publicité, 1948 (113 p.)

G. Guastavino Gallent - El Viajere infatigable (Ibn Batuta) Tetuan, 1950 (105 p.)

Cdt. Lahuraux - Ibn Batouta, explorateur du Sahara - B. Etudes Arabes, Mars-Avr.
1946 et B. de I'Office. Alger, n® 19 (Avril 1946}

Michaux-Bellaire et G. Salmon



Bibliographies Islamiques - 245

Les tribus arabes de la vallée du Lekkous, in Arch. M., T. IV, 1905.
Cagicas Lopez

Los Banu Salih de Nakur - Tetuan, 1951, Ed. Marroqui, (635 pp.) Institut General
Franco de Estudios e Investigacion Hispano-Arabe.

Camara Urzaiz, (Juan de la...)
(La conquista del Muiuya) Melilla, 1932, Imp. Ia Espanola, (22 pp.)
Bide de Maurville, L Affaire de Larache, Amsterdam, 1775.
L. Brunot, Cultes naturistes 4 Sefrou, Arch. Berb. 1918/2.
Guyot - Les moulins hydrauliques de Fes. LH.E.M. (1928).
Paul Bazin - Grandeur et décadence des Miknassa - Rabat - (52 p.).

P.H. Koehler - Que peut-on savoir de la prison des chretiens de Meknes ? Monde,
ter oct. 1949.

E. Secret
Moulay Yacoub guerisseur, Arch. Inéd. des amis de Fes.

Perigny - Fes, la capitale du Nord - Paris 1917 p. 218 Aubin, Le Maroc d’aujour-
d’hui, Paris 1904 (p 351).

Ricard (P.): I’horloge de la Médersa Bouanania de Fés,

Bulletin Socio-G£o. d’ Alger, XXIX (p.p. 248-254).

G. Celce - Le port de Casablanca et P'économie marocaine - 1950 (187 p.)
George Goﬂéchild, The road to Marrakech, Leipzig, 1931.

Edmond Doutté, Marrakech, Paris, 1905.

L. Provengal - Textes de 1’Ouargha, dialectes des Jbala (Maroc Sept.) Paris, 1922.

Anonyme, Le Tafilalet, Arch. des Af. étrang., Mémoires et Doc., M. 1690 - 1847,
T. 9,

G. Deverdun, Marrakech, des origines 3 1912 {Rabat, 1959).



2456 - Bibllographies Islamigues

Reisser - Monographie de Sefrou (1916) Arch. inéd. du C.H.E. d’admimnistration
musuimane.

H. Peres. La poésie a Fés sous les Aimoravides et les Almohades, Hesperis XVIII
(1934) (9-40).

R. Ricard - Les deux voyages du P. Fernando de Contreras i Fes, in Hesperis, T.
XIX, 1934,

A.M. Goichon - La femme de la moyenne bourgeoisie fasia, R.E.J., 1929, 1.

Pérétié - Les medersas de Feés (d’apres les notes de G. Salmon), in Arch. Mar.
XVIIL (1912) (257-372). |

M. Bonnefous. Etude démographique d’une grande oasis du sud marocain: La pal-
meraie de Figuig, 1 vol. Rabat, 1952 (80 p.}.

Guyot, Le Tourneau et Paye.
L'industrie de la poterie & Feés, Bull. Eco. du Maroc, vol. II, n® 10 {1933).

J. Berque - Deux ans d’action artisanale a Fes, in Questions Nord-Africaines,
1939, n® 15, tiré & part, Paris, 1940 (28 pp.)

Michaux-Bellaire

Notice inédite sur Fés - Arch. inéd. de 1a Mission Scientifique du Maroc.
Michaux-Bellaire,

Description de la ville de Fés, Arch. Mar. XI (1907 (252-330).

H. Decastries

Notes sur Figuig, Paris, Société de Géog. 16 pp., Bul. de 1a Soc. de Géog. 1882,
78 série, T. IIL

A. Bel. La fabrication de 1’huile d’olive & Fes et dans la région, in Bull. de la Soc.
de Géogr. d’ Alger, XXII (1917) (121-137).

Voinot - Ed. Fouque, 1912, Oujda.
A. Bouirel - La question de Tanger, Lyon, Bascou, 1923 (228 p.).
G. Guide, Agadir in Les Cahiers d’Outremer, Juil -Sept. 1952,



Bibliographies Islamigues - 247

Lawrence Harris- « With Mulai Hafid at Fez behind the scenes in Morocco»,
London, 1909.

Moulieras- «Fez», Paris, 1902,
M.E. Laoust

{Chants berbéres contre 1’occupation francgaise (Publications de 'LH.E.M.T.
XVUL p. 9.

Michaux-Bellaire, L'organisation des f'inam;c:s au Maroc, in Archives marocaines,
X1 (1907).

I. Liouville - Les recherches océanographigues au Maroc, DS, C.R. du 8¢ Congres
nat, des péches et des industries maritimes, Orléans, 1923 (220 p.)

Larose

Les poissons des eaux douces de I’ Afrique du Nord. (Maroc, Algérie, Tunisie,
Sahra) - Paris, Larose, 1921, (216 p.)

Gallego Ramos, Eduardo
{La campana del Rif) Madrid, 1912, Imp. de A. Marzo (382 pp.).

K. Benabdeljellil - Les cérémonies du mariage i Fes, in Arch, Inéd. des Amis de
Fés.

P. Guay, Le mariage d’un fils de famille a Fes. IVée Congres de la Ped. des Soc.
Sav. d’ Afr. du Nord,

I1 (791-804).
P. Odinot

La grande route directe de Fs 2 Marrakech au XVle siecle, Bull. de Géogr. du
Maroc, 1921, T. IT Fasc. 7 et 8.

Dr. E. Brunet - At. Casablanca, Brodard, 1909 (85 p.).

L. Balout - Les fouilles américaines a la ‘Grotte haute» zone de Tanger - B. de la
8. d'H. Nat. de ’ Af. du Nord, Janvier-Juin - 1948.

Lempriére - Voyage dans I’Empire de Maroc et le Royaume de Fes, en 1790 et



248 - Bibllographies Islamiques

1791 - Trad. de I'anglais par M. de Sainte Suzanne, Paris, 1801.

H.A. La martiniere - Morocco - Journeys in the Kingdom of Fes and to the court
of Mulay Hassan, London, 1889 (478 p.}.

Robert S. Watson, A visit to Wazan, the sacred city of Morocceo, London, 1880
(328 p.).

Ch. Penz - Le voyage a Mazagan de J. Mocquet, Apothicaire d'Henri IV - Rabat,
1950 (25 p.).

Doutté. E.; La mosquée de Tinmal, Journal Asiatique, 1902,
E. Pauty. - Le plan de I'Université Qarawiyin a Fes.
Hesperis, IIT (1923} (515-523).

G. Salmon

Le culte de Moulay Idriss et la mosquée des chorfas a Fés, Arch. Mar. IIT (1905),
413-429.

R. Thouvenot. «Dchira: Chiteau almohade pres de Rabat», 1922,

Salanié (Lt. Col...) Causerie inédite sur Fés, Arch. des Services Municipaux de
Fés.

De.Cerdeira- «Maroc, Fez» in memorias diplomaticas y consulares ¢ informa-
ciocnes, n® 73, 1904.

Legey: Le folklore de Marrakech, Geuthner, 1920.

Hubert - Casablanca, Mémoire ined, in Arch du C.H.E. ¢’ Adm. musul.
André E. Sayous.

Fés et les fassis - Extrait de 1a revue économique interat., Bruxelles, 1930.

AA VX

Polémiques médiévales autour du rite de Malik, (1950}, pp. 337-413.

AL-BAZZAZ, ABD AR-RAHMAN, «Islam and Arab Nationalism», tr. by Sylvia
G. Haim, Die Welt des Islam (n.s.) (1954}, 3/201-18.



Bibliographies Islamigques - 249

Abdullah Yusuf Ali «The Holy Qur’an Text», Translation and Commentary, 2
vols, Dar Rabitah al-" Alam al-Isldmi, Muslim World League, Mecea.

A. Gayet, L'art arabe

(Paris: Bibliothéque de ’Enseignement des Beaux Arts, 1893),
Ameer ‘Ali, Spirit of Islam London 1922.

A. Papadopouio, L'Islam et ]’art musulman

(Paris: Mazenod, 1976). «Pour une esthétique de 1"art musulman» Art and
Archaeclogy Research Papers, N° 5 (London 1974).

ARBERRY, A .J.: Aspect of Islamic Civilisation as depicted in the Original Texts.
Londres (Allen and Unwin) 1964,

ARNOLD, T.W.: The Preaching of Islam.

A. History of the Propagation of the Muslim faith. Lahore (Ashraf),

Troisieme réimpression, 1968. XIII/508 pages,

ASIN PALCIOS, M.: L’Islam Christianisé,

Etude sur le soufisme d’Ibn *Arabi de Murcie. Paris, Editions de la Maisnie, 1982,
Badia Leblich

Voyage d’Ali Bey EI Abbasi en Afrique et en Asie de 1803 a 1807, 3 vol, - Paris
1384.

CHECOQURI, Traité de la Dyssenterie Catarrhale, Man, de Leyde, N° 331
(Catalogue III p. 262).

CHELHOD, Joseph: Introduction 4 Ia sociologie de 1'Istam de "animisme 3 1’uni-
versalisme. Pans (Besson - Chantemerle, Maisonneuve. «Islam d’hier et d’aujour-
d’hui» Vol. XII), 1958, 230 pages, pp. 1-2.

Cne HUGUET, Les populations primitives de I’ Adrar mauritanien
(Bul. du Comité de i’ Afri. Francaise Renseign. Colon., 1927, n° 3.

Crossley, John, The Islam in Africa, Internaticnal Review of Missions, Vol. LXI,
No - 242, April 1972,



250 - Bibliographies Islamigques

C.T. FISHER - DE HANNONIS CARTHAGINIENSIS PERIPLO, LEIPZIG,
1893.

D. CABANELAS RODRIGUEZ, Ibn Sida de Murcia, El Mayor Lexicografo de
Al-Andalus,

Universidad de Granada.
DIEGO DE TORRES

Relation de I’origine et succes des Cherifs et de I'Etat des royaumes de Maroc,
Fez, et Taroudant et autres provinces qu’ils usurpérent. Paris. Jean Canusat. 1636.
Premigre ed. espagnole en 1586, Reed. & Paris, par Thomas Jolly ou Louis
Billaine, en 1667 (en guise de T. III de I’ Afrique de Marmol (Texte conforme a
I’original).

DOM LECLERC, L Afrique Chrétienne, Paris, 1904.
F. Fernandez-Omar-Ben-Hafsun
Un reino cristiano andaluz en pleno imperio islamico espagnol (854-917).

B. de 1a Real Acad. de Ciencias, Bellas letras y nobles artes de Cordoba, Enerc a
Marzo, 1944,

FRADE MERINO, Fernando

La Conferencia Islamica (Estudios Internacionales 1981). Madrid, Sociedad de
Estudios Internationales. 1981, 344 pages.

«La crisis de Oriente Medio tras la revolucion religiosa irani». Geopolitica
(Buenos Aires), 21, 1981, 71 pages.

El Islamn vy su cuna, Madrid, 1980, 192 pages.
PREJUS ROLAND

Relation d’un voyage fait dans la Mauritanie en Afrique par le sieur Roland
Frejus, de la ville de

Marseille par ordre de sa Majesté, en I'année 1666, vers le roi de Tafilalete
Muley Arxid, pour 1'établissement du commerce dans toute I'étendue du royaume
de Fez et de toutes les autres conguétes.

GEORGE PADMORE, Africa and World Peace, London, 1936 (348 p.).
G. Pezard - |
En snivant le soleil - A I’ombre des minarets, Paris, 1926 (312 p.).

H. DECASTRIES, Comment on devient Mahdji, In journal des débats, 6 mai
1913.



Bibliographies Islamigues - 251

H. DECASTRIES
La fin d’un roman d’aventures:
Les derniéres années d’Ali Bey El-Abbassi, in Revue des Deux Mondes, ler Sept,

H.P.J. RENAUD. Un médecin du royaume de Grenade - Mohammed Es-Saquri,
Hesperns, XXXHI, 1-2 trim.; 1946,

H. SEROUYA—Maimonide - Sa vie, son oeuvre, avec un exposé de sa philoso-
phle PU.E, 1951 (152 p.).

Jansen, 1.J. G., The interpretation of the Koran in modern Egypt, Repr. of the first
(1974) "ed. 1980, {xii, 1t4p.).

J. AUSTRUY: L’Islam face au dévelnppement économique, Editions Quvriéres,
Paris 1961. . o

J. BERQUE, Les Arabes d’hier 4 demain, Paris, Seuil, 1360.

I. Harris (édit: Islam and international relation, Londres (Pali Mall) 1965, X221
pages.

JOHN ESPASITO: Islam and development: Religion and socio-political change,
Syracuse Univ. Press, 1980 {268 p.).

John Wansbrough, A Mamluk Commercial Treaty concluded with the Republic of
Florence 894/1489 in S.M. Stern. edi. Documents from Islamic chanceries.
Orniental Studies 111 (Oxford B. Cassirer, 1963).

JOMIER, J.: Le Commentaire coranique du Mandr. Tendances modernes de 1’exé-
gése coranique en Egypte. Paris (Maisonneuve. «Islam d’hier et d’anjourd’ hui».
vol. XI) 1954, XVI/363 pa-cs.

JONG, F DE.

Turug and turug-linked institutions in nineteenthcentury Egypt: a historical study
in organizational dimensions-of Islamic mysticisn/E. DE Jong: Brill 1978, XVI,
255 p. . 6 1ll, 3 maps.

JOSEPH WILLIAMS, Hebrewism of WestAfrica - From Nile to Niger with the
Jews, London, 193(.

I. SPENCER TRIMINGHAM, The Influence of Islam upon Africa,
Librairie du Liban, 1968.
JUNG. SIR NIZMAT, «An Approach to the Study of the Qur’an”

The auther regards the Qur’an as «a book of practical wisdom for the improve-
ment of man’s conduct in life». In a few pages touches the major difficulties seen



‘252 - Bibliographies Islamiques

by Westerners and dispels them: the character of the Prophet Muhammad giving
enlightened Western appreciations of him; polygamy and the status of women;
tolerance and holy War; Attitude toward Christianity and Judaism; sensual

descriptions of paradise, etc. 1947, 84 pp.
JURDQ, JURJL, Image of Prophet (S.A.)

Unusual and valuable biography of Hazrat Ali by Lebanese Christian scholar
translated by M. Neemah. Reviews teaching and character of Prophet of Islam
(PBUH) and way in which Hazrat Ali (A.S.) continued the image of the Prophet
as his successor. His state manship examined, compared

with Charter of United-Nations in universal concern for rights of oppressed. Many
references to original sources, hadith, sayings of Hazrat Ali and later Imams,
1974, 838 pp.

Juste]l Calabozo, Braulio

(La Real Biblioteca de El Escorial y sus manuscritos arabes),
Madrid, 1978, (245 pp)

Instituto Hispano-Arabe de Cualinra.

JUYNBOLL, G.H.A., Muslim Tradition . Studies in Chronology, Provenance and
authorship of easly Hadith, Cambridge: Camb. U.P. 1983, 273 pp.

JUYNBOLL, Handbuch - Th. W, Juynboll. Handbuch des islamischen Cesetzes,
Leyde, 1910.

KASHMRIRI, Ismail; Prophet of Islam, Muhammad, and Some of His Traditions.
Le Caire (Supreme Council for Islamic Affairs. «Studies in Islam» n® 16) 1967.
94 pages. o '

KEDDIE, Nikki, R.: And Islamic Response to Imperialism Political and Religious
Writtings of

Sayyid Jamal ad-din “al-Afghani”. Berkley (University of California Press). 1988,
X11/212 pages.

KEDOURIE. ie: Islam in the Modern World, New-York, 1980, 332 pp.

KENNETH CRAGG Counsels in Contemporary Islam ‘Exercises an easy mastery
over a wide literature’ J. Roy, Asiatic Soc. ‘Admirable little book” TLS,

KHATIBI. A. & SIJELMASSI, M.: The Splendor of Islamic Calligraphy, London,
1978. 254 pp. 176 illust. 54 in color.

KHOMEINY
(Pour un gouvernement islamique), Fayolle, 1978 (340 p).



Bibliographies Islamiques - 253

Khota (Mustapha Ben El)

«La médecine et les quarantaines dans leurs rapports avec la loi musulmane
{Tanouir el Adhen), 4’ aprés une traduction (avec de légeres rectifications) Alger,
Imprimerie Orientale, 1896.

Kumo, Suleiman, The Rule of Law and independence of Judiciary under the
Shariah. CILS publication, Zaira, 1978,

L. MAYET ET CH. DEPERET

Monographie des éléphants pliocénes d’Europe ¢t de I’ Afrique du Nord, Lyon,
Imp. Rey, 1923 (224 p.) (11 pl. et 47 fig.).

Makkt, M.A.

Ensayo sobre las aportaciones orientales en la Espana musulmana, Y su influencia
en la formacion de la cultura hispano-arabe, RLE.E.IM IX-X 1961-62), pp.
65.231.

Maleeha Rahmatallah, «Women of Baghdad in the Ninth and Tenth Centuries»

- MA Thesis

{Baghdad 1552).

MANNAN, M.A., Tslamic Economics: Theory & Practice Systematic attempt to
present a comprehensive analysis of the economic ideas of Islam on consumption,
production, distribuiion, public finance, trade, banking, insurance, planning and
development. Also treats dynamics of Islamic concepts and other systems. xii,
386 pp.

MARCAIS, William, “L'Islam et la Vie Urbaine”, Académie des Inscriptions et
Belle-Letires, Comptes Rendus des Séances de 'Année 1928, Paris, 1929, pp. 86-
100

"MARFILES ISLAMICOS POC(O CONOCIDOS, POR D. MANUEL CASA-
MAR, DEL. MUSEO ROMANTICO DE MADRID

MARGOLIOQUTH, DAVID SAMUEL,

Mohammed and the rise of Istam/by David Samuel Margoliouth, - New-York :
AMS Press, 1978, Reprint of the 1905 ed., publ. by putnam, New-York.

Martin, B.C., Muslim Brotherhoods in 19th Century Africa Sufi Tarigats or
Brotherhoods,all mystical in origin, some political and militant in later develop-
ment studied from point of view of social anthropology : two in sengal (rilitant),
five moderates, including usman dan Fedie of Nigeria, Abd al-Qadir of Libya,
Muh. Ali al-Sanusi, Shaykh Uways al-Barawi of East Africain Banadir Ceast, and
Shaykh Ma'ruf of Moroni (Camore Island near Madagascar) ; highly spiritnakized
order : shaykh Ma’al’ Aynayn, Extensilvely annotated with bibliog., index. 1976,
xiv 267 pp.



254 - Bibliographies Islamiques

MASSE, Henri : L'Tslam, Paris (Armand Colin) 92 édition, 1966, 223 pages.

MASSIGNON, Louis : “Le respect de la personne humaine en Islam, et la priorité
du droit d'asile sur le devoir de juste guerre”. Revue internationate de la Croix-
Rouge n°402. Genéve, Juin 1952.

MASSIGNON, L.,

Bssai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane/L..
Massignon, -Pans : J. Vrin, 1968. 456 p. : 7 ill. - (Emdes Musulmanes ; 11).

MASSIGNON, Louts

AKHBAR AlI-HALLAJ : recueil d'oraisons et d'exhortations du martyr mystique
de I'Islam Husayn Ibn Mansour Hallaj/mis en ordre vers 360/971 par Nasrabadhi
et deux fois remani€, publié, annoté et fraduit par Louis Massignon et Paul
Krauss, - 3¢ éd. - Panis J. Vrin, 1975, 378 p. ; 6 ill, - Etudes Musulmanes ; IV)

MASSIGNON, Louis : Annuaire du Monde Musulman, Statistique histonque,
sociale et économique. 1954, Paris {P.U.F), 42 édition, revisée et mise & jour avec
le concours de Vincent Monteil, 1955 XVI/428 pages.

MASSON, Denise : Le Coran et la Révolution judéochrétienne. Etudes compa-
rées. Paris (Adrien-Maisonneuve. “Librairie &' Amérigue et d'Orient™) 1958. 2
volumes, 829 pages.

L.A. Mayer, Islamic Architects and their Works, Genéve, 1938.
L.A. Mayer. Islamic Woodcarvers and their Works, Genéve. 1958.

Mazrui A A : Christian Power and Muslim Challenge in AFrica’s Experience -
Indian Journal of Blacks, Vol XIII. N°3, December 1978.

Mez, Renaissance, trad. angl. - The Renaissance of Islam, trad. en a.nglziis par
Salahuddin Khuda Bukhsh et D.S. Margoliouth, Londres, 1937,

Mez, Renaissance, trad. esp. - El Renacimiento del Islam, trad. espagnole par S.
Viia, Madrid-GRenade. 1936.

Milliot : Introduction ; et KHADDURI, Majid : “The Islamic Theory of
International Relations and its Contemporay Relevance” in PROCTOR J, Harris
(édi.} : Islam and International Relations. Londres (Pall Mall), 1965.

Miquel, André : L'Tslam et sa civilisation, VII - XX® siecle, Paris (Colin “Destin
du monde™). 1968, 572 pages.

MIRANDA, F. DE

The mosque as work of art and as house of prayer/F. de Miranda ; Translated from
the Dutch by Patricia Wardle - Wassenaar : Miranda 1977, 96 p.



Bibliographies Isiamiques - 255

MIRANDA, F. DE.

De moskee als kunstwork en als huis van gebed/F. de Miranda - Wassenaar :
Miranda, 1977. 92 p.

MONCEAUX, Histoire littéraire de I'AFrique chrétienne, Paris, 1900
Mones, Hussayn,

%Jg‘:sigemciones sobre la epoca de los reyes de Taifas, A. A., XXXI (1966), pp.
305-28.

Le réle des hommesde religion dans Phistoire de I'Espagne musulmane, jusqu'a Ia
fin du Califat, S.I.. (1964}, pp. 42-88.

La division politice-administrativa de los reyes de Taifas, RLE.ELM.,, V. (1957),
pp. 79-136.

MURAD, KHURRAM, KINGDOM OF JUSTICE : STORIES FROM THE LIFE
OF UMAR-LEICESTER @ ISLAMIC FOUNDATION, 1983, PP. 43,

P. MELCHOR ANTUNA, SEVILLA Y SUS MONUMENTOS ARABES,
EXTRAIT DE RELIGION Y CULTURA, 1930, (pp. 114-121).

PROBST - BIRABEN - UNE CONFRERIE MUSULMANE MODERNE : LES
ALAOUIYA, EN TERRE I¥ISLAM, 3¢ TRIM. 1945.

P.S MESNAGE. LE CHRISTIANISME EN AFRIQUE, ALGER, 1915,

RAYMOND VAUFREY, PREHISTOIRE DE L'AFRIQUE, T.I. LE MAGHREB,
PARIS, 1955, MASSON ED. PUBL. DE L'LH.E. TUNISIEN, VOL. IX, 460 p. +
223 fig.

R. FURON - GEOLOGIE DE L'AFRIQUE, PAYOT, 1950 (350G p.)

Torres Balbas, L. “Les villes musulmanes d'Espagne et leur urbanisation”,
Annales de 'Institut d'Etundes Onentales. Voi. VI, 1942-1947,

Turki, Abdel Majid.

La vénération pour Malik et la physioncmie du malékisme andalou. XXiII (1971),
pp- 41-66.

Tyan, E. Histoire de T'organisation judiciare en pays d'Islam. 2e édi., revue et cor-
rigée. 1960. (674 p.).



Couverture
Aquarelle, offerte par Farliste peintre
Miloudi NOUIGA (Coli. privée}

Conéeeption, Réalisation

Sﬁ%@e (Rabat}

Impression
Najah El Jadida (Casablanca)

Edition
CAP TOURS

7. Aue de Damas - Rabal
Tél 735700 - 735710

N° Dépot Légal :480/1995
1ISBN: 9981 - 71 -000 - 8



