«Le musulman est féministe
par définition »

"Le musulman est féministe par définition" dit le Professeur
Abdelaziz BENABDALLAH
Interviewé par «le Soleil» de Dakar, journal sénégalais.

Membre de I'Académie Royale, le professeur Abdelaziz Benabdallah de [I'université
Mohammed V, vient de séjourner dans notre pays. Il a rencontré de nombreux chefs
religieux et a donné plusieurs conférences dans le cadre du mois béni de Ramadan. Dans
l'interview ci-dessous qu'il nous a accordée peu avant son départ, cet éminent
universitaire marocain, aborde des questions d'actualité telles que I'unité de la oumma, la
doctrine économique de l'islam, le féminisme et la laicité au Maghreb, la procréation
artificielle vue par l'islam et tant d'autres questions.

Question: Professeur, I'islam, affirme-t-on souvent, est une religion de paix. Or,
sur le terrain, I'on constate de graves divisions et parfois des conflits meurtriers
au sein de la Oumma islamique. Qu'est-ce qui selon vous, explique cette
situation de hiatus entre la théorie et la réalité vécue par les musulmans ?

REPONSE : En effet, l'islam est une religion de paix (dinou salam). Etymologiquement,
le mot a une double acception, soumission a Dieu d'une part, et paix d'autre part. La
racine dont dérivent les deux termes est « Salima » ou « Aslama ». Mais la soumission
n'est plus congue que comme une résignation a la volonté de Dieu. Le complément de
cette notion quand il s'agit de rapport entre les hommes soumis a Dieu est l'existence
d'une sécurité entre tous. C'est pourquoi, cette soumission n'est guére congue comme
résignation de I'hnomme a I'homme, mais comme une égalité assurée par la sécurité de
I'homme a I'nomme. Il y a en effet de graves divisions et des affrontements au sein de la
Oumma, bien prévus dans le Coran qui a admis la possibilité d'un affrontement licite,
entre un groupe de musulmans fidéle a la voie de Dieu et un autre qui dévie de cette
voie « Si deux groupes parmi les croyants combattent I'un contre I'autre, mettez-les en
accord. Sil'un d'eux s'opiniatre vis-a-vis de l'autre, combattez-le ». C'est le seul exemple
ou un musulman peut lutter et abattre un autre musulman. Toute autre espéce
d'affrontement notamment offensif est prohibée et un hadith authentique spécifie en
disant que « quand deux croyants s'affrontent avec leurs sabres, les deux vont en enfer
aussi bien le tueur que le tué ». Pourquoi le tué ?-demande-t-on? Parce que, a répliqué le
prophéte, il tentait lui aussi de tuer l'autre. En islam, précise un hadith c'est l'intention
qui compte avant l'action. Au cas méme ol un bon croyant se trouverait en état de
défense vis-a-vis d'un frére qui l'aurait attaqué, il devrait demeurer passif et c'est cette
passivité qui a, en Islam, I'heur de mettre fin a cet affrontement. On ne peut se justifier
sous prétexte de n'étre qu'a I'état défensif. L'islam voit dans une telle passivité, un élan
actif. L'exemple d'Abel et Cain illustre bien cet aspect du probleme.

Question: Vous semblez rejeter toute référence a I'Occident ?

REPONSE : L'éthique islamique est une éthique foncierement humaniste dont la
subjectivité prime la soi disante objectivité agissante de I'Occident. La morale humaniste
au sens de l'islam, que mon colléegue Marcel Boisard appelle « I'hnumanisme de l'islam »
(dans son ouvrage qui porte le méme nom), est une morale trop idéale pour souffrir la
plus infime défaillance qui aboutirait, pour une raison ou une autre, a une affectation
méme superficielle d'un frere, pas seulement dans la méme confession, mais un frere
dans I'humanité. Ce n'est guere la conception occidentale plus somatique que spirituelle.
Heureusement, la science de demain telle qu'elle a été définie par le congrés qui a tenu
ses assises a Pékin en 1966 concernant la superstructure humaine de cette science, tend
sinon a battre en bréche, du moins a fortement ébranler ce soi-disant antagonisme, sujet
objet en mettant en avant une thése que l'islam a toujours défendue, a savoir que la



spiritualité est le prolongement de la matiére et qu'elle a son électron comme la matiére
a le sien. Cette tendance remettra I'Orient et I'Occident sur le méme rail, celui de la
symbiose, c'est-a-dire de la foi.

Question: Compte tenu des liens séculaires unissant les peuples marocain et
sénégalais, comment envisagez vous I'avenir de leurs relations ?

REPONSE : L'Afrique tout entiére a une assise qui assure son unité, assise d'abord
géophysique donc géographique et une autre ou toutes les prétendues ethnicités se
ramenent a une seule: le Sanhagisme appelé aussi Znagisme synonyme de Négritude (ou
Zounouj = négres). La couleur dans ces ethnies ne constitue guére le point essentiel, car
la situation de I'un et de l'autre, des Sanhaja du Sud, au Nord du continent, explique bien
les nuances dans la couleur de la peau. Avec l'avénement de l'islam, ces héros séculaires
qui unissaient déja le Nord et le Sud du Continent, se renforcent par I'é€mergence d'un
nouveau facteur qui met réellement en exergue cette identité commune de plus en plus
étayée par les conceptions et les options que reflete notre Livre Sacré: Le Coran.

Question : Quelles appréciations avez-vous de l'islam au Sénégal ?

REPONSE : L'islam aussi bien au Maroc qu'au Sénégal et ailleurs, perd de son originalité,
dont la pureté agissante et I'humanisme créateur constituent quelques-uns des éléments
essentiels. Point n'est besoin alors de signaler que le retour aux sources de cet islam est
la condition sine qua non d'une synchronisation de la pensée Mohammadienne qui ne va
guére a l'encontre d'un renouveau reflétant la pensée socio-économique de la religion
abrahamique qui définit et résume le substrat de la foi.

Question: Votre visite s'inscrit aussi dans le cadre de Ila coopération
interuniversitaire maroco-sénégalaise. Qu'en est-il ?

REPONSE : Dés l'indépendance du Maroc en 1956, je fus appelé a la téte de
l'enseignement supérieur et de la recherche scientifique au Maroc. Nous avions certes,
pour taches premiéres de procéder au rehaussement du niveau scientifique de notre
jeune université, tout en jetant les bases d'un développement qui assure la pérennité de
notre entité africaine. Mais, on ne pouvait guéere procéder, d'ores et déja, a la
coordination entre universités régionales non encore enti€rement élaborées. Mais, apreés
un quart de siécle d'expérimentation, nous devons préparer |'ére de la complémentarité
qui doit dominer pour que l'entraide et la coopération entre africains soient pleines et
entiéres.

Question: Parlons maintenant de la doctrine économique de Il'islam. Est-ce le
socialisme ou le capitalisme, ou quelque chose de plus que ces deux systémes.
A ce titre, pourriez-vous nous expliciter davantage la notion de capital travail
tel qu'il est congu par I'islam.

REPONSE : L'islam n'est guére l'idéologie capitaliste ou socialiste. Le fond de sa doctrine
révélée aspire a I'équité qui se concrétise par une égalité et une co-solidarité sociales
bien entendues. Le Messager de l'islam, Sidna Mohamed (psl), a défini depuis 14 siécles,
les bases de cette nouvelle thése aussi bien dans la Constitution de Médine que dans les
élaborations postérieures a travers une tradition naissante, basée sur les préceptes réels
de la nouvelle religion impératifs catégoriques de la cité islamique nouvelle. Quelques
principes idéaux mais pratiques sont alors mis en avant pour régler les rapports sociaux,
soit, entre musulmans soit, avec les autres éléments démographiques. Ces principes
outre- passaient le trio léniniste concrétisé par le minimum vital devant étre assuré, le
nivellement des classes et la sécurité de l'effort prolétaire qui constitue réellement le
véritable capital du travailleur. Le Prophéte Mohammed (psl) confirme la suprématie du
social sur le cultuel c'est-a-dire sur l'acte religieux lui méme. Et toute la théorie tend
donc a assurer et a ménager les droits du citoyen quels que soient sa confession, son
sexe ou sa race. J'ai déja rapporté les hadiths (traditions prophétiques de base) se
rapportant a cette question lors de ma conférence a la « Mosquée inachevée ». (NDLR:
voir Soleil du 23.5.87).



Question: La mosquée <« inachevée » a abrité dans le cadre du mois de
Ramadan, votre avant derniére conférence sur I'islam, et la procréation
artificielle telle qu'elle se manifeste par le phé nomeéne des « bébé-éprouvette ».
Pourriez-vous d'ores et déja nous en parler ?

REPONSE : Le monde est actuellement tiraillé entre deux théses contradictoires: la
limitation des naissances et une surprocréation qu'on a tendance a rechercher par des
moyens anormaux. Pour des raisons soi-disant socio- économiques, on recherche sinon a
limiter du moins a (c'est la nouvelle thése) espacer les naissances. D'une part, on doit
constater, d'aprés l'esprit et la lettre méme de la tradition prophétique, que cette
procréation doit étre pleine et entiére. Le Prophete (psl) en s'adressant alors a la
communauté islamique nouvelle, lui demandant un surplus d'effort dans ce domaine,
s'adressait effectivement a une population de 140 000 musulmans. Mais la condition sine
qua non de toute élaboration dans ce contexte (et que j'ai été amené a spécifier lors d'un
congres islamo chrétien tenu en Tunisie en 1974 sur ce théme et ou les diverses
délégations des pays de llislam m'avaient demandé de parler en leur nom) est de
procéder avec ce que j'ai dénommé « liberté consciente » c'est-a-dire avoir une idée
adéquate de la nécessité de posséder les moyens qui assurent la subsistance et
I'éducation des enfants procréés, la, le pére de famille est libre. Mais il doit étre conscient
de sa responsabilité. Il est libre de procréer indéfiniment, c'est-a-dire dans les limites
naturelles communément admises; d'avoir le nombre d'enfants qui lui plait, mais il
demeure tenu a assurer a cette progéniture les moyens de vivre dignes; car cette méme
progéniture attaquera sa défaillance devant Dieu, le jour du jugement dernier, s'il s'avéere
inapte a y répondre. Quant a la procréation artificielle, elle peut se justifier dans le
contexte de deux époux Ilégitimes pour des raisons médico-sociales. Selon une
jurisprudence qui s'élabore actuellement dans la plupart des pays de lislam, une femme
qui risque la mort en assurant la conception et la formation du bébé du début a la fin,
peut se faire assister par une thérapeutique moderne qui ménagera sa santé a condition
que le sperme de son époux ait pour réceptacle l'ovaire de son épouse elle-méme. Tout
un processus est mis en avant pour faire émigrer, au moment crucial le noyau sperme
ovule en commencement d'élaboration, de la matrice a une éprouvette pour le ramener
de I'éprouvette a la matrice quand le danger que risque la mére est dépassé. Ce qui est
essentiel en islam, c'est que I'enfant soit issu du contact sexuel entre I'époux et I'épouse.
Ce principe est ici bien assuré, car l'intervention d'une tierce personne aussi bien femme
gu'homme qui aurait été la cause de lillicité est éliminée. Ainsi donc est-il de tous les
autres cas, et ils sont nombreux, ol une tierce personne intervient soit comme porteuse
de ce noyau embryonnaire d'une autre femme, soit en tant qu'élaboratrice ou
continuatrice de cette élaboration dans sa propre matrice. Le croyant pourrait se
demander pourquoi tout ce processus artificiel pour procréer ? Si Allah ne fait guere
disposer les époux de moyens naturels, pourquoi en rechercher des moyens artificiels ?
Certes, le bon croyant est tenu de procréer, il est tenu d'accroitre la force
démographique de la communauté islamique. Le croyant, I'étre humain aspire
constamment a avoir une progéniture. Il doit se demander pourquoi ne pas essayer de" la
réaliser, si la science met a sa disposition une méthode médicosociale qui lui permet, tout
en dépassant les risques, de réaliser ce a quoi il aspire. Mais il y a, d'un autre coété,
l'impératif de légalité et de Ilégitimité que le croyant est tenu d'observer, tout en
engendrant d'une fagon ou d'une autre, pour le créateur et l'initiateur de la science et de
l'invention de I'homme, n'est-il pas légitime, de recourir pour prospérer, a tous les
moyens dont Il (Allah) nous pourvoit par Sa Grace et Sa Providence. C'est pourquoi nous
n'allons pas a l'encontre de l'islam, si pour des contingences et exigences sociales, nous
recourons a une thérapie qui n'a d'artificiel que le nom.

Question: Il existe au Maghreb notamment en Tunisie, et semble-t-il au Maroc
de forts courants féministes qu'en est-il exactement et que pensez-vous de ce
courant qui dans certains pays musulmans, remet en cause la polygamie.

REPONSE : Le musulman est féministe par définition, car il y a un hadith authentique
qui compare la femme a du verre qu'on doit ménager non seulement a cause de sa
faiblesse, mais a cause de I'amour que le prophéete (psl) lui porte et qui est défini dans un
autre hadith. Dans un troisi€eme hadith du prophéte, la femme est comparée a I'homme
comme sceur germaine. C'est une fraternité entre I'hnomme et la femme, intégrale et



entiere que certains juristes cherchent a limiter, en ajoutant une expression apocryphe
au hadith du prophéte, a savoir dans les rapports légaux. Or, la femme est I'égale de
I'hnomme, en dehors méme de ces rapports qui ne constituent qu'un domaine limité de la
jurisprudence islamique. La plénitude du principe prophétique concernant la femme
touche tous les domaines ol le sexe féminin peut et doit intervenir. L'islam met une
seule barriere a cette libération ou émancipation de la femme: c'est la chasteté dont elle
doit s'embellir et qui fait la beauté réelle de la femme. Les plus fé ministes de I'Occident
contemporain n'ont guére pu assurer a la femme aujourd'hui ce que I'Islam lui a assuré
comme droits depuis 14 sieécles. Certaines |égislations occidentales limitent encore ces
droits dont I'ampleur va jusqu'a assurer a la femme, entre autres, une pleine liberté non
pas seulement de choisir son compagnon de la vie, non pas d'opter pour la profession a
laquelle elle aspire, mais surtout pour disposer librement de ses biens, les vendre, les
céder comme bon lui semble. Au cas méme ol I'épouse serait riche, elle a le droit, sans
toucher a sa propre fortune d'étre entretenue par son époux. Et c'est ce qui justifie
d'aprés le Coran, le double héritage de I'nomme par rapport a la femme. Ce qui donne
encore la force a la femme, c'est que, soit par crainte d'un empiétement de I'époux sur
ses propres biens, soit par défaillance de ce méme époux quant a son entretien et a celui
de ses enfants, elle peut intenter un procés pour demander le divorce. Ce qui n'est pas
bien compris en islam, c'est que la femme est assistée dans ce cas par le Cadi, si elle n'a
pas de tuteur, pére ou autre. Mais, elle demeure elle méme dépositaire de ce droit, étant
assurée par la législation. Mais I'épouse par solidarité, comme c'est le cas aujourd'hui
dans les familles musulmanes, peut assister financierement son époux. L'amour entre
I'époux et I'épouse et la nécessité d'une vie correcte, sont a la base de cette solidarité.
Ce sont ces options qui assurent a la famille musulmane cette assise et cet équilibre qui
ont tendance a faire défaut chez beaucoup de familles qui devient des principes de
lislam. Quant a la polygamie, le Coran a bien spécifié que le sens de la justice entre
épouses est la base de la légitimité d'une telle pluralité. Autrement, et le Coran le spécifie
encore, il faut se contenter d'une seule épouse.

Question : Ou en est le débat sur la laicité au Maroc ?

REPONSE : Au Maroc, le probléme de la laicité ne se pose guére, comme le probléme
méme d'une double communauté islamique, ou autre ne se pose pas de la méme fagon
gu'en Orient ou ailleurs, ol une méme famille comporte les représentants de plusieurs
confessions. Il faut s'entendre d'abord sur la notion de laicité. Elle est communément
congue comme une absence de foi dans le contexte d'une religion révélée. Mais le
Prophéte (psl) lui-méme, considére les Mages, quoique n'ayant aucune affinité avec ces
religions révélées, comme des « Dhimmi », c'est-a-dire des hommes devant étre
protégés par I'Islam. Il y a la donc différence entre laicité et athéisme. Le Prophéte (psl)
ménageait les paiens eux-mémes, n'exigeant d'eux une contribution qu'en tant que
citoyens au financement des choses de I'Etat. Ce qui ménage encore mieux la
susceptibilité des uns et des autres et assure une heureuse coexistence entre les citoyens
d'une méme communauté. C'est la tolérance étayée elle-méme par le principe affirmé
dans le Coran: « pas de contrainte en islam ». Une marque significative de cette
tolérance est que les non musulmans ne sont pas astreints a cette participation par une
dime canonique, mais par une autre imposition, je dirai méme laique, qui s'appelle «
Giziya ». C'est la le fondamentalisme de l'islam, c'est-a-dire l'obligation de retourner aux
sources de l'islam sans intégrisme ou radicalisme.



