
 لغات الرسل وأصول الرسالات 

 موسى ـ عيسى ـ محمد عليهم الصلاة والسلام 

 

 عبد الله  د. عبد العزيز بن
  د. أحمد شحلان 

 د. عبد العزيز شهبر 
 د. محمد المختار ولد اباه 

 هبة نايل بركات د. 

 الفهرس 

 تقديم 

 باب تمهيدي : الوحي في حياة البشر / د. عبد العزيز بن عبد الله 
 ـ تمهيد 

  سيرة مختصرة عن أشهر الرسلـ 

آدم ـ إدريس ـ نوح ـ هود ـ صالح ـ إبراهيم ـ إسماعيل ـ إسحاق ـ لوط ـ يعقوب ـ يوسف ـ شعيب ـ أيوب ـ 
بن مريم ـ محمد، زكريا ويحيى ـ المسيح عيسى   موسى وهارون ـ ذو الكفل ـ داود ـ سليمان ـ يونس ـ

 خاتم الرسل والنبيين 

 الوحي ـ 
 حقيقة الوحي إلى الرسل 

 صورة الوحي 
 مضمون الوحي 

 الوحي والدين 
 الأنبياء والرسل 

 عصمة الأنبياء والرسل 

 هل ينزل الوحي على غير الأنبياء والرسل 
  وحدة الأديان السماويةـ 

 المصادر والمراجع 

 الباب الأول : لغة موسى وهارون، ورسالتهما / د. أحمد شحلان 

  تمهيد
 الفصل الأول : معالم حول البلاغ الأصلي وتوثيقه 

 نبذة مختصرة عن موسى وهارون من خلال مدونة العهد العتيق
 لسلام ـ موسى، عليه الصلاة وا

 ـ هارون، عليه الصلاة والسلام 

 ـ لغة موسى لغة المدونة الأصلية للتوراة 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page2.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page2.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page3.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page3.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page5.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page5.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page11.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page12.htm


 الفصل الثاني : ما بأيدي الإنسانية المعاصرة من وثائق تحدد معالم الرسالة 
 ـ العهد العتيق كما هو عليه اليوم 

 طبعات العهد العتيق ـ 
 ـ ترجمات العهد العتيق 

I  ـ المرحلة الأولى 

 . الترجمة السبعينية 1
 . الترگوم 2

 . الترجمة اللاتينية 3
 . الترجمة السريانية 4

 . الترجمة القبطية 5
 . الترجمة الحبشية 6

 . مدونة التوراة في اللغة العربية 7

 II  ـ المرحلة الثانية 
 ـ التلمود 

 شنه . الم1
 . الگمارة 2

 . المدرشيم 3

 الفصل الثالث : نقد مدونة التوراة 
 ـ سبينوزا وابن حزم الأندلسي، وغيرهما 

 ـ آثار نقد الكتاب المقدس 
 ـ النصوص المسمارية 

  الهوامشـ 
 المراجع ـ 

 الباب الثاني : لغة المسيح عيسى ابن مريم، ورسالته/ د. عبد العزيز شهبر 
 الفصل الأول : معالم حول البلاغ الأصلي وتوثيقه 

 ـ اللغة الشائعة في فلسطين زمن المسيح، عليه الصلاة والسلام 
 ـ زمن البعثة 

 ـ مصادر سيرة المسيح، عليه الصلاة والسلام 

 المصادر المسيحية 
 المصادر غير المسيحية 

  الفصل الثاني : ما بأيدي الإنسانية المعاصرة من وثائق تحدد معالم الرسالة
 ـ حول تدوين الأناجيل 

 ـ إنجيل برنابا 

 ـ الفرق المسيحية 
 ـ الكنائس 

 ـ ترجمات الأناجيل المتداولة 
 ـ كلمة القرآن الكريم في المسيح عيسى ابن مريم 

  الهوامشـ 
  المراجعـ 

 الباب الثالث : محمد خاتم الأنبياء والمرسلين، ورسالته / د. محمد المختار ولد اباه 
 والوحي   صلى الله عليه وسلم  الفصل الأول : محمد

   صلى الله عليه وسلم  ـ لغة محمد

 ـ جبريل ينزل بالوحي 
 ـ مدة الوحي 

 ـ لغة الخطاب القرآني 
 ـ الإعجاز البلاغي للقرآن 

  الفصل الثاني : جمع القرآن وتوثيقه
 ـ حفظ القرآن وكتابته في عهد الرسول 

  الحفظ الشفاهي 

 الجمع الكتابي 
 ترتيب السور والآيات 

 ـ تطور توثيق القرآن بعد وفاة الرسول 
 في عهد أبي بكر الصديق 

 في خلافة عثمان بن عفان 

 للدراسة ـ فهرسة الآيات والسور 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page13.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page14.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page15.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page15.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page21.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page22.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page23.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page23.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page31.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page32.htm


 التصنيف وفقاً لتاريخ النزول 
 التصنيف وفقاً للموضوعات 

  الفصل الثالث : علوم القرآن
 ـ نشأة علم القراءات 

 ـ التفسير ومناهج المفسرين 

 ـ نبذة عن فهم القرآن ومعانيه وأحكامه 
 الخطاب القرآني ـ توجيه 

 ـ ترجمة معاني القرآن الكريم 
 ـ نشر المصاحف والتفاسير والترجمات بالطباعة والتقنيات المعاصرة 

  الفصل الرابع : الخطاب النبوي
 ـ السنة النبوية 

 ـ جمع السنة وتدوينها 

 المعتمدة في السنة ـ الكتب 
 ـ مراتب الحديث قوة وضعفاً 

 ـ مضمون الخطاب النبوي 
  خاتمة

 الهوامش 

 احف والمخطوطات القرآنية/ دة. هبة بركات الباب الرابع : نماذج من المص

  تمهيد
 الفصل الأول : نماذج من القرن الأول الهجري 

 لمصاحف ـ أولاً : أقدم مجموعات ا

 مصحف القاهرة 
 مصحف طشقند 

 مصاحف إستانبول 
 أماكن بعض المخطوطات القرآنية القديمة 

 ـ ثانياً : المصاحف المنقطة بلون يخالف لون الأحرف 
 مصاحف القاهرة 

 أماكن لوثائق أخرى 

 ـ ثالثاً : مجموعة الإصلاح الثاني 
 الفصل الثاني : المصاحف وتطور الخط العربي بعد القرن الأول الهجري 

 ـ الوثائق 
 ـ نماذج من الخطوط القديمة 

 الفصل الثالث : المصاحف المطبوعة 

 ـ نماذج من سورة الفاتحة 
 ماذج من سورة البقرة ـ ن

 خاتمة ـ 
 مصادر البحث 

 لخاتمة ا

  تقديم 

تهتم المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة بمعالجة القضايا الثقافية والاجتماعية من منظور 

إسلامي، وتعمل على عرض قاعدة معلومات إسلامية من خلال موقعها على شبكة الإنترنت، تتدرَّج 
سليماً واضحاً، مساهمةً منها في بالمطلعين عليها نحو فهم الدين الإسلامي الخاتم الحنيف فهماً 

تصحيح الأخطاء، ودحض الشبهات، ورفع الالتباسات التي أحاطت بالإسلام، وعملاً على إقامة واجهةٍ 
معاصرة تليق بالمكانة العالمية التي تحتلها الثقافة الإسلامية الراسخة في ضمير أكثر من مليار وثلث 

 مليار مسلم. 

مة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، أن تقدم هذا الكتاب "لغات الرسل وفي هذا الإطار، يسعد المنظ 

وأصول الرسالات" الذي يتألف من خمسة أبواب، تتناول : الوحي في حياة البشر ـ لغة موسى عليه 
الصلاة والسلام، ورسالته، ولغة عيسى ابن مريم، عليه الصلاة والسلام، ورسالته، ولغة محمد، صلى 

 وسلم، ورسالته الخاتمة، ونماذج من المصاحف والمخطوطات القرآنية.  الله عليه

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page33.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page34.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page35.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page41.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page42.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page43.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page44.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page45.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page45.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page46.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page51.htm


ولا يخفى على المفكرين المعاصرين ما ترتكز عليه هذه الموضوعات من أهمية، ذلك أن البحث في أصول 
الرسالات السماوية وتوثيقها هو حقٌّ للناس كافة، لأن الوثائق التي تمثل أصول الرسالات التي نزلت 

بياء تهمّ شعوب الأرض جميعاً، وكذلك الحفاظ عليها هو فرضٌ على البشرية، إذ أن ضياع أصول على الأن
تلك الرسالات يؤدي إلى ضياع معالم الدين، وتفرق الناس عن الصراط المستقيم. وكيف يرتضي أهل 

 الخير والصلاح ضياع أصول الخطاب الذي نزل إليهم من ربّ العالمين. 

أن تبدأ قاعدة المعلومات الإسلامية على الإنترنت بمعالجة قضايا الوحي ولغات  لذلك، كان من المناسب

الرسل وتوثيق الرسالات السماوية، سعياً إلى الحفاظ على الإرث الديني والحضاري الذي هو ملك 
 للإنسانية جمعاء. 

ضرورة إخراجها في  ونظراً إلى أهمية هذه الدراسات، رأت المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة
هذا الكتاب. ويسرني أن أتقدم بالشكر والتقدير إلى مؤلفيه السادة الأساتذة، الدكتور عبد العزيز بنعبد 

الله، والدكتور محمد المختار ولد اباه، والدكتور أحمد شحلان، والدكتور عبد العزيز شهبر، والدكتورة هبة 
 نايل بركات. 

لعمل القراء من مختلف الثقافات، وفقاً لدعوة القرآن الكريم : } يا أيها الناس وندعو الله أن يعمّ بنفع هذا ا
إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير 

 .} 

 والله الموفقّ. 

 الدكتور عبد العزيز بن عثمان التويجري 
 لإسلامية للتربية والعلوم والثقافة المدير العام للمنظمة ا

 باب تمهيدي

 الوحي في حياة البشر
 د. عبد العزيز بنعبد الله

  تمهيد

قالت الرسل بوجود عالم آخر يخلد فيه الإنسان ـ بعد محاسبته على ما كان يعمل في الدنيا ـ إما في 
 النعيم وإما في العذاب المهين. 

ث تجري في مكان ما نتوجه إليه، فإننا نأخذ قوله في الحسبان، لو جاءنا شخص لا نعرفه ليبلغنا بأحدا
لتلك الأمور ولو كانت مظنونة. فإذا كانت صفات الرسل تنَمُِّ عن رجَاحَة عقولهم ورفِْعة خُلُقهم   فنحتاط

عِهِم عن الكذب، فلماذا ننُكر وجود العالم الآخر ! 
ُّ
 وترََف

ت، جيلاً عن جيل، منذ خلقنا، وقد تلقينا عن الآباء تأكيداً وإذا كنا نتوارث المعرفة في مختلف المجالا

بحقيقة العالم الآخر. فهل نأتي اليوم لنشكك في جميع مـا نـرثه عـن الآبـاء والأجداد حول العـالم الآخـر، 
فنـنكر الله والحـساب والحـياة الآخرة ؟ ألم يكن بين أسلافنا رسل كرام ؟ وهل لنا مصادر معرفة أو دليل 

حاضر بين أيدينا يقطع بعدم البعث بعد الموت ؟ وهل التأمل في الطبيعة من حولنا وعناصرها المترابطة 
 والمنتظمة لا يعطينا دلالة على وجود خالق للكون ؟ 

إذاً فالحكمة تقتضي الإيمان بالله والتصديق بالعالم الآخر والحساب. وليس على الأرض من شعوب ولا 
يعني لفظ الله أو الرب أو الإله، فهو خالق المخلوقات وإليه تُرجَعُ الأمور، وأمامه يكون قبائل إلا وتعرف ماذا 

الحساب في عالم سنصعد إليه بعد الموت. إن قدم تلك العقيدة وشيوعها بين الشعوب والأمم يؤكد بأنها 
وإن الذين  ليست من ابتكار شخص ما، وإنما هي من قبيل الحقائق التي يعرفها الإنسان منذ وجوده،

ونَ فيُنْكِرون البعث والعالم الآخر لا يمتلكون أدلةّ على مذهبهم الإلحادي، إضافة إلى أنه ما من فرد  يشَُذُّ

يُلحِد جهلاً بوجود الله، بل الإلحاد معارضة وتجاهل لعلم كائن في ضمير الملحد، فالملحد يعلم ماذا تعني 
رْ في حق الخلق كلمة الله وصفات الخالق وقدراته على تسيير ا لكون. إن الله سبحانه وتعالى لم يُقَصِّ

أفراداً وشعوباً، فما من إنسان ولا حيوان إلا وقد غرس الله في نفسه إدراكاً فطريا بوجود الله وعظمته 
 ومطلق قدرته ونزاهة صفاته. 

  سيرة مختصرة عن أشهر الرسل 



، والموحي هو اّللّ، يدعو الخلق إلى الإيمان إن الوحي هو المصدر الأوحد للعقيدة والشرائع السماوية
بألوهيته ووحدانيته وصفاته وملائكته ورسله، والتصديق بما حملته الكتب السماوية من شرع أصيل، 

 ومنها الزبور والتوراة والإنجيل، والقرآن خاتمها. 

ون لتفنيد مزاعمهم ولقد انبرى أعداء الدين في كل زمان إلى التشكيك في الوحي، فهب العلماء والمفكر

بالمنطق والحقائق العلمية. وكان الهدف من ترويج هذه المفاهيم الباطلة هو نقض مفهوم الوحي، ولكن 
الإرادة الإلهية الأزلية تجلت من خلال هذا الوحي، في حكمة عليا تسََلْسَلَ الداعون إليها وهم الرسل 

، الذي توالى الخبر برسالته عبر الرسالات الكرام وفي خاتمتهم سيدنا محمد، عليه الصلاة والسلام
 السماوية السابقة ومآثرها المادية الباقية. 

إن الهدف من تسلسل الرسالات هو التذكير بالحكمة الإلهية من خلق الكون وكُنْهِ مشيئة اّللّ وعِلْمِهِ، 
لترغيب والترهيب إلى ومراعاة تبدل الظروف بتغير الملابسات والأحوال البشرية عبر العصور، والدعوة با

حساب الآخرة. وتلك حِكَمٌ أساسها مفهوم الحركية الدائبة في حياة الإنسانية } ما ننَْسَخ من آية أو 
(. فهذا النسخ المتلاحق لا يشمل الأسـس 105ننُْسِها نأَْتِ بخير منها أو مثلها { )سورة البقرة، الآية 

المــفاهيم والأحـكام العملية } شرع لكم من الدين ما العـقدية الـراسـخة، وإنـمـا يســتهدف بــعض 

وَصَّى به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصَّيْنَا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه { 
(. فشريعة الله واحدة لا تتغير، وإنما الاختلاف بين الرسالات لا يكون إلا في 11)سورة الشورى، الآية 

الأحكام العملية تبعاً لما يستجد من أحداث. وقد ظهر معظم الرسل في ظروف تحََكَّمَتْ خلالها في بعض 
 سلوك البشر عادات وأعراف منحرفة عن المسار الذي شرعه الله سبحانه وتعالى للناس. 

ما وجاءت الرسالة المحمدية، التي أشارت إليها من قبل كتب سماوية سابقة، وهي خاتمة الرسالات، ك
( 40بيَنّ القرآن } ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول اللَّّ وخاتم النبيين { )سورة الأحزاب، الآية 

وفي الحديث الشريف <مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بنى بنيانا فأحسنه وأجمله إلا موضع 
وضعت هذه اللبنة ! وقال : فأنا اللبنة  لبنة من زاوية، فجـعل الـناس يـطوفون به يعـجبون له ويقولون هلا

 ( وسنأتي ضمن هذا البحث بما يعزز ذلك من آيات في بعض الكتب المنزلة. 1وأنا خاتم النبيين>)

 وهذه الختمية في الرسالة المحمدية تتسم بطابعين اثنين، وهما : 

( وقوله، 28ولاً : أنها موجهة للناس كافة } وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً { )سورة سبأ، الآية أ

عليه الصلاة والسلام، في الحديث المتفق عليه : <..وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى 
 (. 2الناس كافة>)

ثانياً : أنها جاءت بشريعة ميسرة تعتمد على أركان رئيسة هي : الإيمان بالله ووحدانيته وبجميع أنبيائه 
 ورسله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلاً. 

 الرسالات تتواكب مع تاريخ البشر 

الرسالات في مناطق مختلفة، وربما في نفس العصر ونفس المنطقة، ولماذا  وقد نتساءل لماذا تعددت
يتعاقب نزول الوحي، فهل سبب ذلك وفاة الرسل أم ضياع الرسالات وانحراف المفاهيم، فيكون التصحيح 

 برسالات جديدة لازماً ؟ 

ث الرسل تتراً هنا يجب أن نتحرى الحكمة من تعاقب الرسالات وما اختصت به كل رسالة، ومناحي بع
 لتصل الدعوة إلى جميع البشر. 

 الإيمان فطرة في النفس البشرية 

كان الناس في بداية التاريخ البشري على الفطرة التي فطرهم اّللّ عليها، وقد قال الله تعالى في كتابه 

لحق ليحكم بين العزيز : } كان الناس أمة واحدة فبعث اّللّ النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب با

(. ومعنى ذلك أن الناس كانوا، في عهودهم الأولى 211الناس فيما اختلفوا فيه { )سورة البقرة، الآية 
 منذ آدم، على الهدى ودين الحق، ولكنهم اختلفوا عبر الأجيال وتنازعوا فبعث اّللّ النبيين. 

، فهم مؤهلون بالفطرة لتقبل الخير. وهذه الهداية الربانية شاملة لكل البشر لمحبة الحق إياهم جميعاً 

قال : <كل مولود يولد على الفطرة  صلى الله عليه وسلم   عن أبي هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله

أن ذلك عام في جميع المولودين. فالتقدير  (، وذكر ابن عبد البر3فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه>)
أن كل مولود يولد على الفطرة وأبواه يهودانه مثلاً، فيميل عند بلوغه إلى مايحكم به عليه. ولقد أكد الله 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


أن دين الإسلام هو الفطرة : } فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة اّللّ التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق 
( فالإسلام هو ملَّة التوحيد التي 29يم ولكن أكثر الناس لا يعلمون { )سورة الروم، الآية الله ذلك الدين الق

بعث الله جميع الأنبياء للدعوة إليها، والكفر هو تغطية وتعتيم على الفطرة التي فطر الله الناس عليها في 
 التصديق بوجود الخالق والعالم الآخر. 

 تعاقب الأنبياء والرسل 

 الأنبياء والمرسلين وفقا لما جاء في القرآن الكريم، حيث قال تعالى :  نبدأ بأسماء

} قولوا آمنا بالّلّ وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي 

موسى وعيـسى وما أوتـي النبـيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون { )سورة البقرة، 
(. } إن اّللّ اصطفى آدم ونوحا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين { )سورة آل عمران، الآية 135الآية 

(. } إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيين من بعده وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق 33
ورا. ورسلاً قد قصصناهم عليك ويعقوب والأسباط وعيسى وأيوب ويونس وهارون وسليمان وآتينا داود زب

من قبل ورسلاً لم نقصصهم عليك وكَلَّمَ اللَّّ موسى تكليماً. رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس 

(. } وزكريا ويحيى 162-164على اللَّّ حجة بعد الرسل وكان اللَّّ عزيزاً حكيماً { )سورة النساء، الآيات 
لنا على العالمين { )سورة وعيسى وإلياس كل من الصالحين. وإسم اعيل واليسع ويونس ولوطاً وكُلا فضَّ

 (. 84(. } وإسماعيل وإدريس وذا الكفل كُلّ من الصابرين { )سورة الأنبياء، الآية 86-87الأنعام، الآيتان 

 آدم أبو البشر 

ن المـعمورة، فما هي إن أول هؤلاء الأنبياء هو آدم أبو البشر. وقد أنزله اّللّ من الجنة ليعيش في جـزء مـ
 تلـك الجنة، هل كانت جنة المأوى أم إحدى جنات الدنيا ؟ 

يرى الإمام أبو حنيفة، تبعاً لما رواه ابن عباس، وقد أدرجه القاضي منذر بن سعيد البلوطي في تفسيره : 

ف يصل إليهما أن آدم كُلفَِّ مع حواء بعدم الأكل من الشجرة، والحياة في جنة المأوى لا تكليف فيها، وكي
إبليس فيوسوس لهما إذا كانا في جنة المأوى وهي محرمة عليه ؟ وكيف يوسوس لهما أن سبب 

منعهما هو الحرمان من أن يكونا من الخالدين، ومعلوم أن الحياة في جنة المأوى خالدة ! وذلك المفهوم 
 (. 4ورد أيضاً في العهد القديم)

. قال، قلت : يا رسول  عـن أبي أمامة أن رجـلا قال : يا نبي اّللّ أوَنبَِيٌّ كان آدم ؟ قال : نعم نبيٌّ مُتَكَلِّمٌّ
اّللّ كم وَفَّى عدة الأنبياء ؟ قال : مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً، الرسل من ذلك ثلاثمائة وخمسة عشر، 

 (. 5جما غفيراً)

وورد في سفر التكوين أن آدم عاش عند منابع دجلة والفرات حيث أسكنه اّللّ شرقي جنة عدن، فاضطر 
 (. 6للكفاح من أجل الحياة ففلح الأرض وتزوج وَوُلدَِ له، وانطلق منذ ذاك الحين تعمير الأرض)

وقد واجه آدم أول محنة عندما قتل أحد ابنيه وهو قابيل أخاه هابيل. وروى البخاري في صحيحه وأحمد 

دمها،  في مسنده قوله، عليه الصلاة والسلام : <لا تُقْتَلُ نفَْسٌ ظلماً إلا كان على ابن آدم الأول كِفْلٌ من
 (. 7لأنه أول من سَنَّ القتل>)

 إدريس 

عْطِيَ النبوة بعد آدم وشيث، وقيل إنه قد أدرك من حياة آدم ثلاثمائة 
ُ
هو أخنوخ بن يرد بن مهلاييل، أ

 ( سنوات. 308وثماني )

أوتي النبوة انطلق بالدعوة إلى دين اّللّ، فنهى المفسدين من بني آدم عن ولد ببابل على الأصح، ولما 
مخالفة شريعة اّللّ التي حملها من قبله آدم وشيث، فخالفه جمع غفير. وهنا بدأت الدعوة تنتقل من 

جهة إلى أخـرى مـن أنـحاء المـعمور، فـرحل إدريس إلى مصر يدعو إلى مـكـارم الأخــلاق طـــوال 
(. وبدأ 57ـين وثـــمانين ســـنة، ثــم رفـــعه الـلـّه إلــيـه : } ورفعناه مكاناً علـيـّا { )سورة مريم، الآية اثنــت

العلم والحكمة يتبلوران في عهده، فكان أول من كتب بالقلم وبحث في علم الهيئة والتنجيم. وقيل إنه 
نَ الناس علم السياسة المدنية بعد ما أنشأ مائة وثم ( مدينة. ولعل هذا من 188اني وثمانين )لقََّ

الإسرائيليات مما كان يقصهّ أهل الكتاب من حكايات توارثوها عبر الأجيال، وظلت على ألسنتهم بعد أن 
 (. 8أسلموا، ثم دونت في كتب قصص الأنبياء)

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


( وسماه 24-5ذا هو المسمى إلياس، الذي عرف باسم أخنوخ في سفر التكوين )وقيل إن إدريس ه
الحكماء "هرميس الهرامسة" وزعموا أنه ولد في منف بمصر ومنها خرج ليجوب في المعمورة. وله آداب 

كمية، دعا فيها إلى الاهتمام بعلم الفلك )خاصة رؤية الهـلال وحركة البروج(. ومن آدابه وحِكَم ِِ ه ورموز حِ
ما تناقلته الأجـيال من مخـتلف النـحل، مثل : <خير الدنيا حسرة وشرها الندم> و<حياة النفس الحكمة 

وتحريم الخمر>، وغير ذلك. وقد نسُِبَ إليه زوراً بناء الأهرامات، وزعم المفترون أنه صور فيها جميع 
 (. 9ريخ)الصناعات والآلات حرصاً على تخليدها. وكل هذا مخالف لما ورد في التا

وينقل ابن جرير رواية أخرى، وهي أن إلياس هو ابن ياسين بن فنحاص بن العيزران بن هارون. فيكون 
وكانت على ذلك من أنبياء بني إسرائيل الذين دعوا إلى نبذ عبادة الأصنام، وخلفه اليسع رسول اّللّ، 

 (. 10رسالته لأهل بعلبك غربي دمشق الذين كانوا يعبدون صنماً يسمى بعلاً)

 نوح 

هو ابن لامك بن متوشلخ بن أخنوخ، ويسمى أبو البشر الثاني. كانت الأوامر أو القوانين السبعة التي 

، عليه السلام، بعد الطوفان تدعو إلى : اجتناب الشرك بالّلّ، وقتل النفس بغير حق، أوحيت إلى نوح

(، والدعوة إلى إقرار نظام شرعي 11والقذف، والنكاح الحرام، والسرقة، وأكل اللحم بروحه ودمه)
امر قد سبقت الأوامر العشرة التي أوحاها اّللّ تعالى إلى موسى، عليه السلام، للإنسانية. فهذه الأو

 حسب العهد القديم، عندما كَلَّمَهُ في طور سيناء. 

"، أن أوامر نوح هي Herman Cohen" و"Moses Mendelssohnوقد أكد مفكران معاصران يهوديان هما : " 

قاعدة التشريع السماوي في الكتب  Le Décalogueا انطلق الأساس الخُلُقِي للعقلانية الإنسانية، ومنه
المنزلة، كما في سفر الحُكْمِ، وهو قسم من العهد القديم منسوب إلى سليمان، وكذلك في سفر حُكْمِ 

 أيوب. 

ويتساءل العلماء عمّا إذا كان طوفان نوح قد عَمَّ الكرة الأرضية، بالرغم من أن رسالته لم تتجاوز منطقة 
 ؟  محدودة

بيد أن النوع الإنساني لم يكن منتشراً آنذاك في مجموع الكرة الأرضية، بل كان الناس منحصرين في 
الناحية التي وصلها الطوفان، حيث استوت سفينة نوح على "الجودي" ويحتمل أن يكون هو ذلك الجبل 

مينية. ولم يتعرض القرآن الذي يقع في نواحي "ديار بكر" من الجزيرة )تركيا حالياً( باتصال مع جبال أر
 لبيان الموقع الجغرافي لذلك الحدث. 

  قال الله تعالى في القرآن : } ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فلبث فيهم ألف سـنة إلا خمـسين عاماً 
 (. 13فأخذهم الطـوفان وهم ظالمون { )سورة العنكبوت، الآية 

 هود 

إلى عمالقة عاد في أرض الأحقاف جهة اليمن عند هو ابن شالخ بن أرفخشذ بن سام بن نوح. أرسل 
 حضرموت، وهو الربع الخالي أو الخليج الحالي وفي شرقه عُمان. 

ولم يرد ذكر هود في غير القرآن )سورة هود(، ويقال إنه أول من نطق بالعربية، إذ كان العرب أول من 
 سكن غربي الفرات. 

 صالح 

بن عاثر بن إرم بن سام بن نوح. لم يُعرف عصره بالضبط، ولا تدل هو ابن عبيد بن ماسح بن حادر بن ثمود 

الآثار الموجودة عليه، لأن أكثرها نقوش نبطية على القبور تحمل معنى التبرك، يرجع تاريخها إلى ميلاد 
المسيح، عليه السلام. ويرجح أنه وقومه كانوا من العرب العاربة من بقايا عاد الذين بنوا مساكنهم 

بين الحجاز والشام. وتعرف عاد اليوم بـ "فج الناقة" وهي مدائن صالح، متاخمة لخليج العقبة، بالحجر، 
وسُمِّيَ المكان بذلك الاسم لأن صالحاً جاء بمعجزة على صدق رسالته، حيث خرجت الناقة من صخر 

 . أصم، فعاشت ما عاشت، ثم عقروها فأرسل اّللّ عليهم الصَّيْحَةَ )الصاعقة( التي دمرتهم

 إبراهيم 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


هو ابن تارخ )ولقبه آزر( بن ناحور بن ساروغ، حتى يصل إلى سام بن نوح، وهو خليل الله ويسمى أبو 
الأنبياء وأولو العزم من الرسل، موسى وهارون ومحمد، وعيسى عليهم الصلاة والسلام. هو من أهل 

وهي مدينة على الشاطئ الغربي  "فدان أرام" بالعراق، حسب التوراة، وقد انتقل إلى "أور" الكلدانيين،
للفرات، ثم قصد حاران ثم فلسطين ثم مصر. وكانت زيارته لمصر في عهد "امنمحات الثاني" )حوالي 

 قبل الميلاد(.  2200

نزل إبراهيم بأرض مكة مع ولده إسماعيل من هاجر التي أهداها له ملك الكنانة )مصر( ثم ترك إسماعيل 

حل، طاعةً لأمر الله تعالى. ولما أصابهما الظمأ، ظهر ماء زمزم تحت رجل مع أمه وحدهما في الوادي ور
إسماعيل معجزةً واستجابةً لدعاء أمه التي كانت تسعى وراء السراب بحثاً عن الماء. وكان ظهور الماء 

ة سبباً لاستيطان قبيلة جُرْهُم بمكة، فنشأ إسماعيل فيهم وأخذ لسانُه عربيةَ الجرهميين، وترك سرياني
 أبيه. 

قـام إبــراهيم مـع ابـنه إسـماعيل ببناء الكعبة على القواعد القديمة لذلك البيت العتيق المتهدم، ثم أمره 
الله بأن يؤذن في الناس بالحج : } وأذَِّن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج 

ة منذ ذاك الحين من المناسك. عاش إبراهيم من (، فأصبحت زيارة الكعب25عميق { )سورة الحج، الآية 
 سنة.  175العمر حوالي 

 إسماعيل 

رْسِلَ إلى القبائل العربية التي نشأ فيها كما سبق ذكره. وعاش 
ُ
سنة، ومات بمكة ودفن عند قبر  137أ

 أمه هاجر في الحجر، على المشهور الصحيح. وتذكر التوراة أنه مات بأرض فلسطين. 

 إسحاق 

لى الكنعانيين من بلاد الشام وفلسطين، وقد ولد وعمر والده إبراهيم مائة سنة. عاش إسحاق أرسل إ

سنة، ودفن في حبرون )الخليل( حيث دفن أبوه. وقد اختلف في الذبيح وقد ورد عن ابن  180من العمر 
 (. 12عباس مرفوعاً أن الذبيح هو إسحاق، كما ورد في أثر آخر أنه إسماعيل)

 لوط 

هو ابن هارون بن تارخ، فهو ابن أخي إبراهيم. أرسله اّللّ إلى أهل "سدوم" شرقي الأردن، وقد انتشر 
فيهم الشذوذ الجنسي } ولوطاً إذ قال لقومه أتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين.إنكم 

(، ولما أبوا 79-80لرجال شهوة من دون النساء بل أنتم قوم مسرفون { )سورة الأعراف، الآيتان لتأتون ا

التوبة والانصياع لما جاء به رسول الله لوط، أهلكهم الله، وكانت زوجته مع الهالكين لأنها كانت تُقِرُّ قومها 
 على فسادهم، وقد نجت معه ابنتاه. 

ت الذي يعرف أيضاً ببحيرة لوط، ولما جعل اّللّ أعلى الأرض سافلها، وكانت قرية لوط بمكان البحر المي

صارت الأرض أخفض من سطح البحر فامتلأ المكان بالماء. وقد اكتشفت آثار من مدن قوم لوط على حافة 
 البحر الميت. 

هما. وكما ولم تهلك امرأتا نوح ولوط عن ارتكاب فاحشة الزنا أو ما شابه ذلك، وإنما عن كفر برسالة زوجي
قال ابن عباس : <ما بغت امرأة نبي قط> لأن بغاء المرأة يحط من كرامة زوجها، وجميع رسل الله وجهاء 

 (. 13كرام)

 يعقوب 

ين ثم رحل إلى "فدان آرام" هو ابن إسحاق بن إبراهيم، ويسمى "إسرائيل" أي عبد الله. ولد في فلسط
في بابل بالعراق عند خاله "لابان" فرأى رؤيا في مكان سمي "بيت إيل" أي بيت اّللّ وهو موضع "بيت 

المقدس" الذي بناه يعقوب بعد ذلك. ثم تابع سفره إلى العراق حيث تزوج بابنتي خاله معا، ولم يكن 
م من بعد ذلك في شريعة التوراة. وولدت له الجمع بين الأختين محرماً وقتئذ، ثم نسخ ذلك الحك

 إحداهما، وهي "راحيل" الكبرى، يوسف وبنيامين. وقد دفن يعقوب مع أبيه في مدينة الخليل. 

 يوسف 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


: <الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم : يوسف بن  صلى الله عليه وسلم   هو كما قال رسول الله
رَ الإيمان قلبه وتعطرت سيرته، فتجنب المعصية مع امرأة 14يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم>) (. وقد عَمَّ

سنة، ثم توفي بعدها  130عزيز مصر الذي رَبَّاه وأكرمه. وعند اجتماعه بأبيه بعد الفراق كان عمر يعقوب 
سنوات. مات ودفن بمصر، ثم نقلت رفاته إلى الشام أيام  110اش من العمر عاماً. أما يوسف فقد ع 17بـ 

سنة، وقبل مولد  361موسى، ودفن بنابلس على الأرجح. وكانت وفاته بعد ميلاد جده الأكبر إبراهيم بـ 
 سنة.  64موسى بـ 

 شعيب 

ن يشجن بن مدين هو شعيب بن مدين، قيل إنه من سلالة العيص بن إسحاق، والراجح أنه ابن ميكيل ب
 بن مديان بن إبراهيم، عليهم السلام. ويُسميه المفسرون خطيب الأنبياء لفصاحته. 

كان   لقد كانت بعثة شعيب قبل رسالة موسى، وقد التبس الأمر على بعض المؤرخين فظنوا أن شعيباً 
 بعد موسى بعدة قرون، ويبدو أنهم خلطوا بينه وبين النبي "إشعيا". 

ين كانت في الحجاز من جهة الشام قرب خليج العقبة شمالاً، جنوبي فلسطين. وكان ومساكن أهل مد
أهل مدين أهل تجارة وزراعة فطففوا في المكاييل والموازين، ولعل ذلك كان بعد انتقال بني إسرائيل إلى 

لين مصر، فكان هذا الغش في التجارة سبب بعثة هذا الرسول، عليه السلام، فقد كانوا يكيلون بمكيا
مختلفين، أحدهما للشراء والآخر للبيع. فلما لم يستجيبوا للرسول وأصروا على الاستمرار في الغش، 

لَّة بالزلزال والصيحة. 
ُّ
 أخذهم عذاب يوم الظ

 أيوب 

هو ابن موص بن زراح بن العيص بن إسحاق بن إبراهيم، عليهم السلام، وكان من الروم. كان صاحب ثروة 
الغنى، فكان تقياً شاكراً، ثم ابتلي بلاء شـديداً فـي أهـله وبدنه ومـاله، فصبر. ثم أنقذه وبنين ابتلاه الله ب

نِيَ الضُّرُّ وأنت أرحم الراحمين {  اّللّ من الضر، كما قال تبارك وتعالى : } وأيوب إذ نادى رَبَّهُ أنيِّ مَسَّ
 (. 83)سورة الأنبياء، الآية 

أن أيوب حين اشتد به المرض وتعفن جسده، ألقاه الناس في مزبلة ولا يصح ما تنقله الإسرائيليات من 
سنة من عمره الذي  18خارج بلده )حسب التوراة( لأن في ذلك تحقير يأباه الإسلام. وقد استقطع مرضه 

ذكراً منهم "بشر" الذي يقال إنه هو "ذو الكفل" المذكور في القرآن ضمن  26سنة. ولد له  93بلغ 
 الرسل. 

أيوب إلى أمة الروم، وكان مقامه بدمشق وأطرافها. وبه اتصلت الرسالة الإلهية بالرومان  وقد أرسل
انطلاقاً من دمشق، ثم إلى بلاد فارس، ثم إلى أرض العجم التي عرفت بعد ذلك ببيزنطة )آسيا 
 الوسطى(. وفي ذلك دليل على أن الرسالات الإلهية غمرت آنذاك المناطق الآهلة من المعمورة. 

 سى وهارون مو

ُ موسى  هما من أولي العزم، ابنا عمران بن قاهث بن لاوي بن يعقوب، وموسى هو كليم الله } وكلَّم اللَّّ

(. وقصة موسى وهارون معروفة )سنرجع إليها في العلاقة بين التوراة 164تكليماً { )سورة النساء، الآية 
 122اللسان قوي الجنان، عاش من العمر والإنجيل(. ولد هارون قبل موسى بثلاث سنين، وكان فصيح 

سنة، وتوفي قبل أخيه موسى بأحد عشر شهراً في أرض التيه، قبل دخول بني إسرائيل أرض 
 فلسطين. 

: <لا تفضلوا بين أنبياء اّللّ فإنه ينفخ في الصور فيصعق من في  صلى الله عليه وسلم   قال رسول الله
، ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أول من بُعِثَ، فإذا موسى آخذ السماوات ومن في الأرض إلا ما شاء اّللّ 

بالعرش، فلا أدري أحوسب بصعقته يوم الطور أم بعث قبلي ! ولا أقول إن أحداً أفضل من يونس بن 
 (. 15متَّى>)

 ذو الكفل 

ابن كثير نبوته، وإن كان بعض العلماء يرون أنه رجل صالح من بني إسرائيل، حيث  أما ذو الكفل فقد رجح

اقتصر وصف القرآن له على أنه من الصالحين الأخيار. ولكن ابن كثير يرى أن هذا الوصف هو أيضاً للرسل، 
ـمتنا إنهم كما في قوله تعالى : } وإسماعيل وإدريس وذا الكـفل كـل مـن الصـابرين. وأدخـلناهم فـي رح

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


  ( } واذكر إسماعيل واليسع وذا الكفل وكل من الأخيار {84-85من الصالحين { )سورة الأنبياء، الآيتان 
 (. ولا ندري الظروف التي دعت إلى بعثته. 47)سورة ص، الآية 

 داود 

 هو ابن إبشا بن عويد بن عابر بن سلمون، حتى يصل إلى يهوذا بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. 

بعد وفاة موسى وهارون، تولى يوشع بن نون أمر بني إسرائيل، حيث دخل بهم بلاد فلسطين التي 

سنة.  356وعدوا بها على لسان موسى في التوراة. ولما توفي يوشع، تولى أمرهم قضاة منهم طوال 
 وقد دب الوهن والضعف في بني إسرائيل بعد أن ضيعوا الشريعة، فغزاهم العمالقة والآراميون

 والفلسطينيون، وجرؤوا على قتل الأنبياء. 

وكان بنو إسرائيل يحملون آنذاك "تابوت الميثاق" أو "تابوت العهد" وفيه ألواح موسى وعصاه، للنصرة 

ببركته، فانتزعه منهم أهل غزة وعسقلان، فمات ملكهم كمداً، وبقوا كالغنم بدون راع حتى بعث اّللّ 
 . إليهم نبياً هو "شمويل" )صمويل(

وقد تملك عليهم بعد ذلك "طالوت" بوحي من اّللّ، وجاء إليه التابوت الذي انتزع منهم، ثم تمردوا عليه، 

، فاكتفى بهم في قتال 80.000جندياًّ من  319فامتحنهم اّللّ بشدة الظمأ فلم يبق مع طالوت سوى 

بارزة، فتقدم إليه فتى خصومه الوثنيين الفلسطينيين، وكان قائد جيشهم هو "جالوت" الذي طلب الم
صغير من جند طالوت اسمه "داود" وبارزه فقتله، فانتصر بنو إسرائيل وبايعوا داود بعد وفاة طالوت، فأصبح 

ملكاً عليهم، وكان ابن ثلاثين عاماً، فساس بني إسرائيل بالعدل والمساواة وتحكيم التوراة إلى أن أوحى 
 . اّللّ إليه "الزبور" بعد أن بلغ الأربعين

وكان حسن الصوت، إذا قرأ الزبور تكف الطير عن الطيران، كما كان يأكل من عمل يديه، يصنع الدروع 
  والسيوف ليكسب عيشه، دون أن يأخذ من المال العام. روى ابن عباس كما في الصحيحين عن الرسول

 صيام داود، كان ينام : <أحب الصلاة إلى اّللّ صلاة داود، وأحب الصيام إلى اّللّ  صلى الله عليه وسلم 
 (. 16نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه، وكان يصوم يوماً ويفطر يوماً>)

ومن الافتراءات على ذلك النبي الكريم ما زعم من أمر عشقه لزوجة قائد جنده <أوريا>. فقد قيل إن داود 
أرسله مراراً إلى الحرب وأمره أن يتقدم إلى أن قتل، وذلك بغية أن يتزوج امرأته. وهذا افتراء وهزء لا يقبل 

في حق الأنبياء والرسل، قدوة البشرية الذين عصمهم الله من الزلل في الخطايا ومن الغدر والخيانة. 
 عينه على الجهاد. وهل يعقل أن نبي الله داود، عليه السلام، يخدع قائد جنده الذي ي

سنة. وفَنَّدَ ذلك ابن جرير الطبري مؤكداً أنه عاش مائة سنة،  77عاش داود، حسب مصادر أهل الكتاب، 
لما رواه أحمد من حديث آدم الذي ورد فيه أن اّللّ زاد داود أربعين سنة على عمره، فأصبح مائة 

 (. 17سنة)

 سليمان 

سنة، ومع حداثة سنه كان ذكياً حسن القضاء والتدبير  13أو  12خلف سليمان أباه داود وكان عمره 

رَ بيت المقدس، تنفيذاً لوصية أبيه داود، بعد أربع  والسياسة، وكان بعيد النظر حكيماً. وهو الذي عَمَّ
ليم". ولـما بنـى بيت المقدس سأل ربه ثلاثاً، كما جاء في سنوات من توليه الملك، وأقام سور "أورشـ

: <أعطاه اثنتين ونحن نرجو أن تكون له الثالثة. فسأله حكماً  صلى الله عليه وسلم   حديث رسول اّللّ 

يصادف حكمه، فأعطاه الله إياه. وسأله ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فأعطاه الله إياه. وسأله أيما رجل 
يته لا يريد إلا الصلاة في هذا المسجد، خرج من خطيئته مثل يوم ولدته أمه. فنحن نرجو أن خرج من ب

 (. 18يكون الله عز وجل قد أعطاه إياه>)

لاث عشرة سنة، ومعه "مذبح ولما انتهى من بناء بيت المقدس بنى الهيكل، أي القصر الملكي، خلال ث
 القربان". وكان له أسطول بحري يجلب به من الهند الذهب والفضة والبضائع، وكان يروض الخيل. 

سنة، وكان ملكاً نبياًّ عَلَّمَهُ اّللُّ منطق الطير وسائر لغات  40سنة ولبث في الملك  52عاش سليمان 
حد من الأنبياء ما ناله سليمان من الملك، كما جاء الحيوان، وسخر له الجن ومردة الشياطين. ولم ينل أ

في قوله تعالى : } قال رب اغفر لي وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي إنك أنت الوهاب. فسخرنا 

له الريح تجري بأمره رخاء حيث أصاب. والشياطين كل بناء وغواص. وآخرين مقرنين في الأصفاد. هذا 
 (. 34-39ساب. وإن له عندنا لزلفى وحسن مآب {، )سورة ص، الآيات عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير ح

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


وقد روت الإسرائيليات حكايات غريبة حول خاتم سليمان وضياعه في البحر، ولذلك فقد ملكه. وقد فند 
 هذا الزعم ابن كثير والفخر الرازي والبيضاوي، وغيرهم. 

 يونس 

عليهم السلام، ويسميه أهل الكتاب يونان بن  هو من بني إسرائيل، من أحفاد بنيامين بن يعقوب،
رْسِلَ إلى أهل نيِنَوَى 

ُ
، التي كانت في أرض العراق، في القرن Assyrieعاصمة آشوريا  Niniveأمتاي. أ

الثامن قبل الميلاد، وكانوا يعبدون صنماً يسمونه عشتار. وقد ظل يدعو قومه إلى توحيد اّللّ وعدم الشرك 
له، ترك البلدة ورحل مغاضباً لهم متوعداً إياهم، قبل أن يأمره اّللّ بذلك ـ خدعه  به، فلما لم يستجيبوا

الشيطان ـ فلما خرج يونس ودعا على الظالمين، تحقق القوم من العذاب عند رؤيتهم علاماته، فتابوا 

ى ظهر واستغفروا إلى أن رفع الله عنهم ذلك العذاب وأعاد إليهم الأمن. وكان يونس وقتئذ راحلاً عل
تْ تشاءم القوم فاقترعوا فوقعت عليه القرعة مراراً، فعلموا أنه سبب فيما يحدث  سفينة، فلما اهتزت ورُجَّ

للسفينة على غير العادة، فألقوه في البحر، فالتقمه الحـوت، وأوحى اّللّ إلى الحوت أن لا يمسه بسوء. 
كنت من الظالمين { )سورة الأنبياء، الآية ثم نادى يونس في الظلمات } أن لا إله إلا أنت سبحانك إني 

(، فقذفه الحوت ـ قيل على شاطئ في العراق ـ ثم عوفي، وعرف تسرعه في ترك القوم قبل أن 87

يأمره اّللّ بذلك، فعاد إلى قومه فوجدهم مؤمنين. ولكنهم فسدوا ثانية بعد حين، فَسَلَّطَ اّللّ عليهم من 
 دمر مدينتهم. 

 زكريا ويحيى 

ريا ابن لدن ـ أو ابن دان ـ بن مسلم بن صدوق، ويحيى ولده، ويصل نسبهما إلى سليمان، عليهم هو زك
 السلام. 

بعثه الله قبل عيسى إلى بني إسرائيل فنهاهم عن الفجور والفسق والتفسخ، فقد كانوا يسفكون دماء 

ي قيل إنه أمر بقتل يحيى الصالحين والأنبياء، وكان أعظمهم فتكاً بهؤلاء "هيرودوس" حاكم فلسطين، الذ
 بن زكريا، فجاؤوا برأسه في طبق إرضاءً لرغبة عشيقته. 

كان عمران والد مريم هو العالم الأكبر لبني إسرائيل آنذاك، فلما توفي كفل زكريا مريم، وهو زوج خالتها. 
سنة، فأنجب  98سنة، وعمر زوجته  99طلب زكريا من الله أن يرزقه ولداً، قيل كان عمره حين طلب الولد 

 يحيى الذي قتل في حياته، ثم قتل زكريا بعده، حسب بعض المؤرخين. 

وقد نبئ يحيى وهو ابن ثلاثين سنة، وكان قد ولد قبل عيسى بثلاثة أشهر، فكان في شبابه يأوي إلى 

(. وكان يحيى يدعو بني إسرائيل 19القفار ويقتات بالجراد والعشب، وصار عالماً يُرْجَعُ إليه في الفتوى )
دُ الناس في النهر،  إلى طاعة اّللّ، ويبشرهم باقتراب ملكوت السماوات. وقد ظهر في الأردن وكان يُعَمِّ

دَ المسيح عيسى ابن مريم في نهر الأردن)  (. 20وقد عَمَّ

 المسيح عيسى ابن مريم 

هو ابن العذراء مريم ابنة عمران من سلالة داود، التي قالت : } أنى يكون لي غلام ولم يمسسني بشر 
ولم أك بغياً، قال كذلك قال ربك هو علي هَيِّنٌ ولنجعله آية للناس ورحمة منا وكان أمراً مقضياًّ. فحملته 

(. وكان ميلاد المسيح معجزة، إذ جعله الله يتكلم في 19-21انتبذت به مكاناً قصياًّ { )سورة مريم، الآيات ف
المهد ليبرىء أمه مما رماها الناس به }فأشارت إليه قالوا كيف نكلم من كان في المهد صبيًّا. قال إني 

ت وأوصاني بالصـلاة والزكـاة ما دمت حيًّا{ عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيًّا. وجعلني مباركاً أينما كن
 (. 28-30)سورة مريم، الآيات 

بعثه اّللّ تعالى بعد قتل يحيى بن زكريا، عليهما السلام، فلما أدى رسالته، كان ما كان من سعي اليهود 
وصلب  إلى قتله وصَلْبِهِ. ويعتقد المسيحيون في وقوع ذلك للمسـيح نـظراً لأن اليـهود تمكنوا من قتل

رجل آخر ألقى الله عليه شبهاً بعيسى : } وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم { )سورة النساء، الآية 
156 .) 

ويتفق المسيحيون والمسلمون على بعثة المسيح من جديد قبل قيام الساعة، غير أن المسلمين 
يهدي الناس وفقاً لشريعة يؤمنون بأنه سيحمل مبادئ التوحيد التي جاءت بها المسيحية الأصيلة، وس

 الإسلام الخاتمة. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


وقد أرسل سيدنا عيسى إلى بني إسرائيل بعد أن طال عليهم الأمد، ثلاثة عشر قرناً خلت من الأنبياء، 
قست قلوبهم خلالها فَحَرَّفُوا شريعة اّللّ وضَيَّعُوا الكثير من معالمها، فتحرجّوا عن عمل الخير واتخذوا من 

 وفَوَّتوا طاعات كثيرة في هذا اليوم، وتهالكوا على المادة وحب المال. يوم السبت عطلة، 

وقد نزََّهَ القرآن عيسى وأمه مريم عما ألصق بهما من صفات باطلة : } وإذ قال اللَّّ يا عيسى ابن مريم 

ق ءأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون اللَّّ قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بح
إن كنت قلته فقد علمته تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك إنك أنت علام الغيوب { )سورة 

ه نبـيه المسـيح وأمـه قـدرهما مـن التـكريم، قـال تـعالى : } وإذ 118المائدة، الآية  (. وقد أعـطى اللّـَ
رك واصطفاك على نساء الع المين { )سورة آل عمران، الآيـة قالت الملائكة يا مريم إن اللَّّ اصطفاك وطهَّ

(. } إذ قالت الملائكة يا مريم إن اللَّّ يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيهاً في 42

(. وفـي الحديث الـشريف، عـن أبي هريرة، 45الدنيا والآخرة ومن المقربين { )سورة آل عمران، الآية 
: <ما من بني آدم مولود إلا يمسه الشيطان حين يولد  صلى الله عليه وسلم   مرفوعاً إلى النبي

فيستهل صارخاً من مَسِّ الشيطان، غير مريم وابنها. ثم يقول أبو هريرة، أي يتلو قول الله : } وإني 
  (.21أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم {>)

 خاتم الرسل والنبيىن  صلى الله عليه وسلم   محمد 

 إلى عدنان، فهو :  صلى الله عليه وسلم   ينتسب النبي محمد

محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي 

لة( بن مالك بن النضر بن كنانة بن غالب بن فهر )وغالب بن فهر هو الملقب بقريش، وإليه تنتسب القبي
 (. 22بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان)

ومن عدنان يصعد نسبه إلى إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، فعدنان هو ابن أد بن هميسع بن سلامان 

بيَّ بن عوام بن ناشد بن حزا بن بلداس بن يدلاف بن طابخ بن ناحش بن بن 
ُ
عوص بن بوز بن قموال بن أ

ماخي بن عيض بن عبقر بن عبيد بن الدعا بن حمدان بن سنبر بن يثربي بن يحزن بن يلحن بن أرعوي 
ي بن عوضة بن عيض بن ديشان بن عيصر بن أفناد بن أيهام بن مقصر بن ناحث بن زارح بن سمي بن مز

 (. 23بن عرام بن قيدار بن إسماعيل بن إبراهيم. عليهم الصلاة والسلام)

 بالأسرة الهاشمية.  صلى الله عليه وسلم   وتسمى أسرة محمد

هر ربيع الأول، لأول عام من حادثة بشعب بني هاشم بمكة، في ش صلى الله عليه وسلم   ولد محمد

 22أو  21أو  20الفيل، ولأربعين سنة خلت من ملك كسرى أنوشروان. ويحتمل ذلك موافقة أحد الأيام 
التاسع وقيل الثاني عشر من (. واشتهر عند أهل السير أنه في الثاني، وقيل 24م)571أبريل من عام 

 ربيع الأول، وقيل إنه وافق يوم الإثنين. 

 توفي أبوه قبل ولادته ببضعة أشهر، ثم توفيت أمه حين كان عمره ثلاثة أعوام. 

ونكتفي هنا بذكر نسب خاتم الأنبياء والمرسلين اعتباراً إلى أن الباب الثالث من هذا الكتاب يشتمل 
 إلى محمد، عليه الصلاة والسلام.  على دراسة حول رسالة الله

 الوحي 

وردت كـلمة الـوحي فـي آيات عـديدة مـن القـرآن الكريم، قال تعالى : } قل إنما أنذركم بالوحي ولا 
(. } وما كان لبشر أن يكلمه اللَّّ إلا وحياً أو من 45يسمع الصم الدعاء إذا ما ينذرون { )سورة الأنبياء، الآية 

(. } والنجم 48سل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء إنه عَلِي حكيم { )سورة الشورى، الآىة وراء حجاب أو ير
إذا هوى. ما ضل صاحبكم وما غوى. وما ينطق عن الهوى. إن هو إلا وحي يوحى { )سورة النجم، الآيات 

4-1 .) 

بين يديه وأنزل  وعبر القرآن في آيات أخرى عن الوحي بالتنزيل } نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما

(. فالوحي الحق يتم بواسطة مَلكٍَ يحمل الخطاب الإلهي إلى 2التوراة والإنجيل { )سورة آل عمران، الآية 
م بالمعجزة، فكل رسول يُعَزَّزُ في رسالته بما يليق بمجتمعه وعصره،  الرسول الموحى إليه المدعَّ

الأكمه والأبرص، والإعجاز الإحيائي فقد أحيا  كالإعجاز الطبي في رسالة عيسى، عليه السلام، حيث أبرأ

الموتى بإذن اّللّ. واتسم القرآن بإعجاز بلاغي تحدياً لفصاحة العرب. فالقرآن هو الكلام المنزل من عند 
 اّللّ بلفظه ومعناه. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


 والوحي يعني في أحد معانيه الإلهام الفطري عند الإنسان، والغريزي عند الحيوان، كما جاء في قول الله
( فالإلهام الفطري وصوت الضمير لدى الإنسان 68تعالى : } وأوحى ربك إلى النحل { )سورة النحل، الآية 

هو نوع من الوحي يختلف عن الوحي إلى الرسل. وكما أن للإنسان نفس تميل إلى الهوى، وحوله 
 يه بالخير. شياطين توسوس له بالشر، فإن لديه العقل والقلب والضمير، وحوله ملائكة توحي إل

 حقيقة الوحي إلى الرسل 

وحقيقة الوحي لا تدرك عن طريق العقل المجرد والتصورات الشخصية انطلاقاً من المحسوس وبعيداً عن 
الغيب، وهي أيضاً لا تدرك بمجرد الرياضة الروحية على هامش عالم المادة. وإذا قلنا إن الوحي إلهام 

ي فانعكس على البصر، فمعنى ذلك أن الوحي خارج من نفس فاض من العقل الباطن أو النفس الروحان
 الرسول. ولكن الحق هو أن الوحي نازل إلى الرسول من السماء عن طريق ملك هو جبريل. 

إن حقيقة الوحي إلى الرسل تختلف عما يذكره "جورج بوست" من أنه <حلول رُوح اّللّ في روح الكُتَّاب 
(. لقد فتح هذا التصور مجالاً للمنكرين إلى 25روحية والغيبيات>)الملهمين لإطلاعهم على الحقائق ال

 اعتبار الوحي ظاهرة هلوسة وخيال نابعة من أعماق نفس مريضة. 

انية الناطقة بالنفوس وقد عزز بعض الفلاسفة هذا المنظور فأسندوا الوحي إلى اتصال النفس الإنس
 الملكية اتصالاً معنوياً. ولكن ليس عندهم فرق بين الوحي والإلهام. 

 صورة الوحي 

أما صُوَرُهُ فهو : إما إلقاء في الروع )أي القلب( أو إملاء عن طريق الملك أو صلصلة جرس. وقد يتلقى 

( ، كما قال تعالى : } وما 26اب)بعض الرسل، مثل موسى، كلاماً من اّللّ بغير وحي، ولكن من وراء حج

يرسل رسولاً فيوحِي بإذنه ما يشاء { )سورة   كان لبشر أن يكلمه اّللّ إلا وحياً أو مِن وراءِ حجابٍ أو
ة والسلام، قد تلقى الوحي بلقاء المَلكَِ (. ومهما يكن فإن الرسول محمداً، عليه الصلا48الشورى، الآية 

 (. 27جبريل يقظة، كما ورد في أحاديث عائشة، رضي الله عنها)

 مضمون الوحي 

السماوية، ويبين  إن للقرآن الكريم في قصص الأنبياء حكمته، فهو يثبت الوحي والرسالة ووحدة الأديان

العبرة من دعوة الرسل وموقف الأمم والشعوب منها، مع تحليل الرابطة الوثيقة بين الشرائع والأديان، 
وإبراز مدى الخير والصلاح الناتجين عن الوحي المعبر عن قدرة اّللّ على الخوارق، مع وقوف العبد عند 

 (. 28الأسباب)

(. 48يقول اّللّ عز وجل : } ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان وضياءً وذكراً للمتقين { )سورة الأنبياء، الآية 

(. } وما جعل عليكم في 51} ولقد آتينا إبراهيم رُشْدَهُ من قبل وكُنَّا به عالمين { )سورة الأنبياء، الآية 
 (. 76ةَ أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل { )سورة الحج، الآية الدين من حرج مِلَّ 

 الوحي والدين 

وفكـرة الـوحي يرتكز عليها مـفهوم الـدين، إذ الـدين جـماع ما يوحي به اّللّ إلى رسله : } إن الدين عند 
 (. 29()19اّللّ الإسلام { )سورة آل عمران، الآية 

 (. 30وعند بعض الفلاسفة هو نوع من الإدراك لما يفوت العلم وينقطع دونه العقل)

(، إلى تحقيق السعادة عن 31فتلازم الفلسفة والدين يرمي، كما يقول الشيخ مصطفى عبد الرَّازق)

( من أن القسم العملي في 32طريق الاعتقاد الحق والعمل الخيِّر. وهو نفس ما أكده الشهرستاني)
و عمل الخير والقسم العلمي هو علم الحق. وقد قال ابن حزم : <الفلسفة على الحقيقة الفلسفة ه

إنما معناها وثمرتها والغرض المقصود بتعلمها ليس هو شيئاً غير إصلاح النفس، بأن تستعمل في دنياها 
نفسه الفضائل وحسن السيرة المؤدية إلى سلامتها في المعاد وحسن سياستها للمنزل والرعية، وهذا 

 لا غيره هو الغرض في الشريعة>. 

ولكن "ابن سينا" فَصَّلَ عندما لاحظ أن وجهة الدين عَمَلِيَّةٌ أصالةً، ووجهة الفلسفة نظريةٌ بالأصالة. وأكد 

على أن مبدأ الحكمة العملية مستفاد من جهة الشريعة الإلهية، ومبادئ الحكمة النظرية مستفادة من 
 أرباب الملة الإلهية. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


د أشار الشيخ مصطفى عبد الرَّازق فيما كتبه حول ابن سينا إلى أنه اقتنى كتاباً لأرسطو في موضوع وق
"ما وراء الطبيعة" فانكب عليه أزيد من شهر وانغلق فهمه عليه، فاتجه صباح يوم إلى المسجد لصلاة 

ة العملية بذلك أثر قوي الصبح، فلما عاد إلى البيت واستأنف قراءة الكتاب تفتحت مغاليقهُ، فكان للحكم
 (. 33في دعم الحكمة النظرية)

 الأنبياء والرسل 

الرسول إنسان من البشر أوحى اّللّ إليه بشرع وكَـلَّفَهُ بتبليغه كرسالة. أما النبي فهو مُكَلَّفٌ بإرشاد 
 باقية لم تتغير معالمها بالتحريف أو بضياع الأصول، فكل رسول نبي ولا عكس.  قومه وفقاً لرسالة

وعدد الأنبياء، كما في بعض الآثار، مائة وأربعة وعشرون ألفاً، وعدد الرسل من هؤلاء ثلاثمائة وخمسة 
(، وأولو العزم هم 34عشر، كما في حديث أبي ذر الغفاري الذي رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده)

صلى الله عليه   أبرز الرسل وأكثرهم قوة وصبراً، ومنهم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وخاتمهم محمد
ف، وسلم ، وقد أمره الله تعالى أن يحذو حذوهم : } فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل { )سورة الأحقا

(. وإنما سُمُّوا "أولو العزم" لقوة عزائمهم وشدة ابتلائهم، <أشد الناس بلَاءً الأنبياء ثم الأمثل 34الآية 
 (. 35فالأمثل>)

، فهي لا تعطى إلا للمؤمن، وهي خاصة والنبوة اصْطِفَاءٌ وَهِبةٌَ واخْتِصَاصٌ من اّللّ لمن يشاء من عباده
 (. 109بالرجال : } وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم { )سورة يوسف، الآية 

 عصمة الأنبياء والرسل 

وقد ورد في كتاب الله من مناقب الأنبياء والرسل ما يستوجب تقديرهم ومحبتهم، والإيمان بما جاؤوا به 
 ل عُليا للمؤمنين. عن ربهم، وجميع الرسل مُثُ 

( } إن إبـراهيم كـان أمَّـةً 40-41} واذكر في الكتاب إبراهيم إنه كان صِدِّيقاً نبَيِاّ { )سورة مريم، الآيتان 
( } قـال يا موسى إني اصطفيتك على 120قانتـا لّلّ حنيفاً ولم يك من المشركين { )سورة النحل، الآية 

( } واذكـر في 144تك وكن من الشاكرين { )سورة الأعراف، الآية الناس برسـالتي وبكلامي فخذ ما آتي

( } واذكر عبادنا إبراهيم 54الكتاب إسماعيل إنه كان صادق الوعد وكان رسولاً نبياّ { )سورة مريم، الآية 
وإسحاق ويعقوب أولي الأيدي والأبصار. إنا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار. وإنهم عندنا لمن المصطفين 

 (. 44-47ار. واذكر إسماعيل واليسع وذا الكفل وكل من الأخيار { )سورة ص، الآيات الأخي

وهكذا أبرز الله تعالى الصفات المثلى للأنبياء والرسل، وهي كما استخلصها رجال الدين : الصدق والأمانة 

ذه الصفات على والعفة والفطنة والسلامة من العيوب المنفرة والعصمة من تعمد المعصية. لقد امتازوا به
بقية البشر لبعدهم عن المعاصي، وعن كل ما يخل بالمروءة والكرامة، فصاروا صورة للكمال وأهلاً للإمامة 

 ولهداية البشرية. 

وينبغي نبذ كل كتابة تنسب النقائص إلى الرسل، إذ أن كل ما ينسب إلى الرسل والأنبياء من أمور 
 باطيل وتحريفهم مضمون الرسالات. مشينة إنما هو من فعل الناس وترويجهم الأ

  ومعلوم عقلاً أن الأصول الأولى التي دونِّت بالنقل المباشر عن ألْسِنَة الرُّسل السابقين على محمد
لوجدناها تحفظ للرسل والأنبياء كل معاني النزاهة والكرامة،   لو كانت موجودة صلى الله عليه وسلم 

خ الإنسانية. ولكن تلك الأصول الأولى غير موجودة في عصرنا هذا، باعتبارهم قدوة ومثلاً عليا في تاري

ومن الصعب العثور على شيء منها، ولا يوجد في حوزة الإنسانية المعاصرة أصل مرجعيّ يحمل نصاًّ 
لرسالة سماوية أصيلة وكاملة كما بلََّغَها الرسول، وبقيت لغتها حية إلى اليوم، سوى القرآن الكريم، الذي 

جميع الأنبياء والرسل العصمة والعزة والكرامة، شأنه شأن سائر الرسالات التي نزلت من عند الله يحفظ ل
 سبحانه وتعالى. 

إن الإسلام يحترم جميع الرسل والأنبياء، ويذكر بإمامتهم وبما حملوه من مبادئ لهداية البشر، كما قال 
هم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا اّللّ تعالى : } وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا وأوحينا إلي

( فالنبي أو الرسول قدوة لا يمكن أن يوصم بما يتنافى مع الخلق 72عابدين { )سورة الأنبياء، الآية 
القويم، وإن كان يمكن أن يخطئ في تقديراته واجتهاداته الشخصية، بعيداً عن الوحي، إلا أن خطأه لا 

 ن ينزل به عن الخلق الرفيع. يصل بأي حال إلى أ

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


دٌ أبا أحَدٍ من رجالكم ولكن رسول اّللّ وخاتم النبيين {،  إن محمداً هو خاتم النبيئين : } ما كان مُحَمَّ
(، ولا يجوز للناس التفضيل بين الأنبياء والرسل } لا نُفرقِّ بين أحد من رسله { 40)سورة الأحزاب، الآية 

(. إن اللَّّ 36الحديث : <لا ينبغي لعبد أن يقول أنا خير من يونس بن متى>)(. و284)سورة البقرة، الآية 
وحده هو الذي يفضل بينهم : } تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كَلَّمَ اللَّّ ورفع بعضهم 

(. } ولقد فضلنا 251م البينِّات وأيدناه بروح القدس { )سورة البقرة، الآية درجات وآتينا عيسى بن مري

(. إن بعثة الأنبياء كلها منارة للهدى 55بعض النبيين على بعض وآتينا داود زبوراً { )سورة الإسراء، الآية 
بين حتى ومعلمة للفضيلة، وجرت رحمة اّللّ أن لا يعاقب أمة قبل أن يبعث إليها رسولاً : } وما كُ  نَّا معذِّ

(. وما من أمة خلت من الرسل : } ثم أرسلنا رسلنا تترا كلما جاء 15نبعثَ رسولاً { )سورة الإسراء، الآية 
لقوم لا يؤمنون { )سورة المؤمنون، الآية   أمة رسولها كذبوه فأتبعنا بعضهم بعضاً وجعلناهم أحاديث فبعداً 

44 .) 

ث الرسل من البشر دون الملائكة، وذلك حتى لا يكون للناس حجة ومن حكمة الله سبحانه وتعالى أن بع

إذا ما انحرفوا عن شرع الله ناظرين للملائكة أن طاعة الله تسهل عليهم لفطرتهم النورانية. إن مهمة 
الرسل ـ إضافة إلى الكشف عن الأمور التي لا يكفي العقل البشري وحده للتفريق بين خيرها وشرها ـ 

العملي بالطاعة، وأن تكون أعمالهم من نوع مايحتمله الناس، فعلى بشريتهم يرتكز تقتضي البيان 
 التبليغ والهداية والإرشاد، وإنذار الناس بالبعث وحساب الآخرة. 

 هل ينزل الوحي على غير الأنبياء والرسل ؟ 

كما يعتقده الكثير، إن رؤية المَلكَِ لا تستلزم بالضرورة نبوة أو رسالة، فالنبوة ليست هي مجرد الوحي 

بحكم   لحصوله ــ أي الوحي ــ لمن ليس بنبي كريم، بل النبوة عند المحققين هي إيحاء اّللّ لرجل
:   عليه وسلم صلى الله  (. ورد في صحيح الإمام البخاري ما رواه أبو هريرة عن رسول الله37إنشـائي)

ثُونَ، فإن يك في أمَّتي أحدٌ فإنه عمر>) (، ولا تكون مخاطبة هؤلاء 38<لقد كان فيما قبلكم من الأمم مُحَدَّ
 بالوحي عن طريق الملك، وإنما يلقي الله إليهم الحق بوحي الإلهام. 

أم مـوسى فقد أوحي إليها ولم تكن نبية : } وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه  وأمـا
 (. 6فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني إنَّا رادُّوه إليك وجاعلوه من المرسلين { )سورة القصص، الآية 

عالى : } وأوحى ربك إلى النحل ومــن وحــي اللــه سـبـحانه ما كـان مـوجهاً إلى غـير الإنـسان، قـوله ت

(، وذلك يعني العطاء 11( } وأوحى في كل سماء أمرها { )سورة فصلت، الآية 68{ )سورة النحل، الآية 
 الفطري، فهو بمثابة وحي. 

وقد فرق بعض العلماء بين وحي الرسل والأنبياء من ناحية، وإلهام الأولياء، فقالوا : إن وحي الأنبياء 
وإلهام الأولياء يسمى حديثاً. فالكلام يلزم تصديقه ومَن ردَّهُ كَفَر، والحديث من رده لم يسمَّى كلاماً 

 (. 39يكفر)

الى : } وقد ثبت بالكتاب والسنة أن من المؤمنين من رأى الملائكة دون أن يكون رسولاً ولا نبياً، قال تع

واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها مكاناً شرقيـا. فاتخذت من دونهم حجاباً فأرسلنا إليها روحنا 
 (. 15-17فتمثل لها بشراً سويـا. قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقيـا { )سورة مريم، الآيات 

الذين قالوا ربنا اّللّ ثم استقاموا تتنزل وقال القاضي ابن العربي المعافري، في تفسير قوله تعالى } إن 
(. ويؤيد 40( : قال المفسرون عند الموت، وأنا أقول في كل يوم)29عليهم الملائكة { )سورة فصلت، الآية 

ة عن النبي، عليه الصلاة والسلام، أنه قال : تصريح ابن العربي ما رواه مسلم في صحيحه عن أبي هرير
<إن رجلاً زار أخاً له في قرية أخرى فأرصد اّللّ تعالى على مدرجته مَلكَاً، فلما أتى عليه قـال : أين تـريد 

؟ قال : أريد أخاً لي في هذه القرية. قال : هل لك عليه من نعمة ترَُبُّهَا ؟ قال : لا، غير أني أحببته في 

(، قال النووي، في شرحه 41ز وجل. قال : فإني رسول اللَّّ إليك بأن اللَّّ قد أحبك كما أحببته فيه>)اّللّ ع
 (. 42على مسلم : <وفيه أن الآدميين قد يرون الملائكة>)

 وحدة الأديان السماوية 

يـقـول الحــق تـبارك وتـعالى : } ورسلاً قد قصصـناهم علـيك من قبل ورسلاً لم نقصصهم عليك وكَلَّمَ الله 
(. وذكر رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في عدة الأنبياء : 163موسى تكليماً { )سورة النساء، الآية 

(. وذلك 43لف وأربعة وعشرون ألفاً، الرسل من ذلك ثلاث مائة وخمسة عشر، جَمّاً غَفيراً>)<مائة أ
يحدونا إلى التساؤل عن هوية بعض الشخصيات من الذين يعدهم التاريخ من الحكماء الصالحين، فربما 

عاصروا أنبياء وتعرفوا على ما صدر عنهم من حكم ومواعظ ثم ألفوا حولها الكتب، مثل  يكون هؤلاء قد

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


Zoroastre  زردست في كتابهAvesta  عاش في القرن السابع أو الثامن قبل الميلاد( وأتباعه هم(
 (. 44المجوس الذين اعتبروا من أهل الكتاب الخاضعين لذمة الإسلام)

على أنك إذا تصفحت بعض كتب كونفوشيوس )القرن السادس ق.م.( تلمس مدونة أخلاقية تتمحور حول 

فضيلة الإنسانية والعدالة واحترام الشعائر الروحية، مما يؤكد صلتها الوثيقة ببقايا وحي سماوي. وقد 

محادثات" وهو عبارة عن مدونة دينية اجتماعية زاخرة بالحكمة صنف <كونفوشيوس> كتاباً بعنوان "ال
 والمواعظ والأخلاقيات التي غالباً ما تكون منقولة عن نبي عاصر ذلك الزمان. 

الفيلسوف بنظريته في خلود الروح  Pythagoreوفي نفس العصر )القرن السادس ق. م. تقريباً( ظهر 
 والزهد انتجاعاً لتطهير الجسم والروح. 

ق.م.( ظهرا بالفكر الجدلي القائم على ضرورة التواكب  428-347ق.م.( وتلميذه أفلاطون ) 399وسقراط )
 بين النسق الكوني ووجود الكائن المطلق. 

كل تلك الآراء والمفاهيم الهادفة إلى التجرد من الماديات غالباً ما تكون لها صلة بإلهام علوي ارتقت فيه 
 لجسد، كما يقول ابن سينا : الروح لتسمو على ماديات ا

 ورقاء دون تمنعّ وتنطعّ                    هبطت إليك من المحل الأرفع

وكما يروي شيخ الأزهر الأسبق الدكتور مصطفى عبد الرَّازق في كتابه، عن ابن سينا : <أن ابن سينا 

 بيقين كامل وهَبَّ إلى عكف أربعين يوماً على قراءة بعض المصنفات فانغلق فهمها عليه، فرجع إلى اّللّ 
المسجد لصلاة الصبح، فجاء الإلهام الإلهي وانفتحت مغاليق الفهم والإدراك. ويتجلى من مصنفات ابن 

سينا الفلسفية أن لا وجود لأي تناقض بين معطيات هذه الفلسفة والعقيدة الإسلامية، وهذا التناقض قد 

(. 45يه بالرجوع إلى وحدة الفكر الديني والفلسفي)يوجد في الظاهر فقط، وهو تخيل يمكن القضاء عل
ذلك أن الفلسفة لا تعدو دراسة وسائل التوفيق بين بني البشر ووحدة الخلق العالمي وتصفية النفس 

 (. 46والتعرف إلى عيوبها وطريقة تلافيها>)

"بيتاغور" قد بسط القول في نظرية دوران الأرض حول نفسها، وحركة الأفلاك حول الشمس، وإذا كان 

فإن ذلك يمكن أن يكون له صلة بالوحي، ولعله استقى مما كان يعلمه رسول الله إدريس، عليه السلام، 
ارق في من حقائق الخَلْقِ، وقد أدى اتساع علم هذا الرسول بالمفاهيم الكونية إلى إلصاق بعض الخو

التنجيم بشخصه الكريم، وجَرُؤ البعض على تأليهه، فدعوه إله الشمس التي تكون حسب ادعائهم في 
 السماء الرابعة، حيث رفع اّللّ ذلك النبي العظيم. 

وجاء القرآن ففند هذا الزعم في قول الله تعالى : } إنا زيَّنَّا السماء الدنيا بزينة الكواكب { )سورة الصافات، 
( بما يؤيد النظرية العلمية الجديدة وهي ما يعرف بالنظام الشمسي القائل بأن الأفلاك كلها، 6 الآية

 ومنها الشمس، تسبح تحت السماء الدنيا. 

ولا نقول إن القرآن كتاب علوم طبيعية، بل هو كتاب رباني يحمل الحكمة والفضيلة، ويتضمن حقائق 

نه وتعالى، وأن آيات الكتاب وحي منزل من عنده وليس من علمية تدل على أن الكون من خلق اّللّ سبحا
 تأليف بشر. 

والفكر الإسلامي، الذي يتسم بشمولية عالمية، قد رجع إليه الكثيرون ممن حَلَّلُوا معطياته بموضوعية 

-مAquin (1225صThomas dمن فلاسفة العصور الوسطى، فالفيلسوف المسيحي توما الإكويني 

مع آراء ابن رشد الواردة في كتابه "فصل المقال فيما بين الحقيقة والشريعة من  م( يتقارب فكره1274
الاتصال". والكنيسة نفسها أقرت الشمائل والسمات الإسلامية في وثيقة أصدرتها في الستينيات من 

، أكدت فيها أن الإسلام ليس دين الترهيب واللاتسامح Orientationsالقرن العشرين، بعنوان "توجيهات" 
بل هو دين المحبة والإخاء، وفندت الفكر الخاطئ الذي نشره المسيحيون واليهود عن الإسلام مدعين 

خلوه من فضيلة الخُلُقِ، واستكانته إلى القضاء والقدر والتعصب الديني. فالجهاد في العربية، كما يقول 

ل نشر الإسلام والدفاع الفاتكان في هذه الوثيقة : <ليس سوى جهاد أي دعوة في سبيل اّللّ من أج
عنه>، وختم الفاتكان توجيهاته مبيناً أن عهد الصليبيين المسيحيين لم يكن المسلمون هم الذين 

 يرتكبون فيه أفظع التقتيلات. 

أما مسألة التبشير بالرسول الخاتم، فقد جاء واضحاً في إنجيل برنابا، وكتبت فيه المؤلفات وعقدت حوله 
 (.47المناظرات)

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link.htm


 المصادر والمراجع 

 . 4237. صحيح مسلم، كتاب الفضائل، رقم 3271( صحيح البخاري، كتاب المناقب، رقم 1)

 . 810. مسلم، المساجد ومواضع الصلاة، رقم 419( البخاري، الصلاة، رقم 2)

 . مسلم، كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة. 1296( البخاري، الجنائز، رقم 3)

 . 4-17. العهد القديم، سفر التكوين : الإصحاح الثاني/75، ص 1( البداية والنهاية لابن كثير، ج 4)

. الطبراني، المعجم الكبير، باب الصاد : صدى بن العجلان، 21257( أحمد، باقي مسند الأنصار، رقم 5)
 . 32277، رقم 11ة السلامي عن علي بن يزيد. المتقي الهندي، كنز العمال، ج معان بن رفاع

 . 24( العهد القديم، سفر التكوين : الإصحاح الثالث/6)

 . 3450. أحمد، مسند المكثرين من الصحابة، رقم 3088( البخاري، أحاديث الأنبياء، رقم 7)

 ائع الدهور"، لابن أياس الحنفي. ( راجع كتب قصص الأنبياء، مثل "بدائع الزهور في وق8)

 ( راجع كتاب تاريخ الحكماء. 9)

 ( أكد ذلك ابن خلدون في المقدمة، فصل التفسير. 10)

 : تحريم أكل اللحم بروحه ودمه.  4( ورد في العهد القديم، سفر التكوين : الإصحاح التاسع/11)

 . 8321ث رقم ( جمع الفوائد من جامع الأصول لابن سليمان الروداني، حدي12)

من سورة التحريم. وذكره السيوطي في الدر المنثور في  10( مذكور عند القرطبي في تفسيره للآية 13)

من سورة التحريم. وعلى هذا إجماع المفسرين، فيما ذكره  8-10التفسير بالمأثور، عند تفسير الآيات 
 القشيري. 

، أحمد، باقي مسند 3041تفسير القرآن، رقم  . الترمذي،3138( البخاري، أحاديث الأنبياء، رقم 14)
 . 5454المكثرين من الصحابة، رقم 

 . 3162( البخاري، أحاديث الأنبياء، رقم 15)

 . 1969. مسلم، الصيام، رقم 1063( البخاري، الجمعة، رقم 16)

 . 116، ص 2( تاريخ الأمم والملوك، ابن جرير الطبري، ج 17)

 . 1398. ابن ماجة، إقامة الصلاة والسنة فيها، رقم 6357الصحابة، رقم ( أحمد، مسند المكثرين من 18)

 . 152، ص 2( تاريخ الأمم والملوك، ابن جرير الطبري، ج 19)

 . 16-21( إنجيل متى، الإصحاح الأول/20)

 . 4363. مسلم، الفضائل، رقم 3177( البخاري، أحاديث الأنبياء، رقم 21)

 روض العطر الأنفاس، للمباركفوري. . ال2، 1/1( سيرة ابن هشام 22)

، وفيه بيان للمصادر 17، 16، 15، 2/14( راجع تحقيق محمد سليمان المنصور فوري، رحمة للعالمين 23)
 التاريخية المختلفة. 



( حقق ذلك محمد سليمان المنصورفوري والمحقق محمود باشا، راجع الروض العطر الأنفاس، مرجع 24)
 سابق. 

 قاموس الكتاب المقدس.  ( جورج بوست،25)

 من سورة النساء، والتفاسير بشأن قوله تعالى : } وكَلَّمَ الله موسى تكليماً {.  164( راجع الآية 26)

 وغيره.  4( البخاري، بدء الوحي، رقم 27)

 . 503، ص 8( راجع عقيدة أهل السنة في كتاب درء تعارض العقل والنقل، لابن تيمية، ج 28)

 من سورة آل عمران.  19، الآية 2ر القرطبي "الجامع لأحكام القرآن"، ج ( راجع تفسي29)

 .  Mullerومولر  Spencer( ومن هؤلاء سبنسر 30)

 . 47م، ص 1993هـ/1413( الدين والوحي والإسلام، طبعة دار القادري، 31)

 ( الملل والنحل، للشهرستاني. 32)

 ما بعدها. و 47( الدين والوحي والإسلام، مرجع سابق، ص 33)

 . 21257( أحمد، باقي مسند الأنصار، رقم 34)

( البخاري، كتاب المرضى، باب أشد الناس بلاءً الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل. الترمذي، الزهد عن رسول 35)
 . 4013. ابن ماجة، الفتن، رقم 2322الله، رقم 

 . 4382. مسلم، الفضائل، رقم 144( البخاري، أحاديث الأنبياء، رقم 36)

 ( القرافي، تنقيح الأصول. 37)

 . 8114. أحمد، باقي مسند المكثرين، رقم 3413( البخاري، كتاب المناقب، رقم 38)

 ( ومن هؤلاء الشيخ عبد القادر الجيلاني. 39)

 من سورة فصلت.  29( راجع تفسير ابن العربي، الآية 40)

 . 8923مسند المكثرين، رقم  . أحمد، باقي4656( مسلم، البر والصلة والآداب، رقم 41)

( للحافظ السيوطي كتاب بعنوان <تنوير الحلك في رؤية النبي والملك> يشرح تفصيلات هذه 42)
 المسألة. 

 . 21257( أحمد، باقي مسند الأنصار، رقم 43)

 . 544. مالك، الزكاة 2923( البخاري، الجزية، 44)

 . 43، ص 1951ة باريس، ( الفكر الديني لدى ابن سينا، لوي كاردي، طبع45)

 ,La Guérison, Avicenne, traduction latine, éd. des Chamoines de St. Augustin( كتاب الشفاء 46)
Venise, 1808. Traduction arabe, éd .1886 . 

 ( راجع الفصل الثالث والأربعين من إنجيل برنابا.47)

 حمد شحلانأ. د /لغة موسى وهارون، ورسالتهما : الباب الأول 



 تمهيد 

 القول في العقيدة أمر لا يخلو من مخاطر ومزالق، لأن أصولها وفصولها إلهية والنظر فيها إنساني. 

ويكون النظر أكثر عرضة للزلل حينما ينظر الناظر في عقيدة غير عقيدته، لأنه لا يعرف أين يقف بعقله ولا 

يستسلم لنوازع الذات. وهو هنا لا يأمن على نفسه أين يضع حداً لإيمانه، أين يحكم قواعد المنطق وأين 
 من الزلل ولا على قلمه من الزيغ. 

وللتوقي من هذا المنحى انطلقنا في بحثنا هذا من مبدإ أن الرسالات السماوية كلها حق في أساسها 
لنظر ما بقيت مجردة من فعل الإنسان، والإيمان بها جزء أساسي في عقيدتنا، وأن الذي يدخل في حيز ا

 هو ما دخل عليها من فعل الإنسان سواء بتعمد التحريف أو بغير تعمده. 

ومن هنا فإن نظرنا في العقيدة اليهودية لا يروم المس بأي حيز من أحيازها أو مبدإ من مبادئها، فهي لنا 

ي دين سماوي حق نزلت كلماته على سيدنا موسى، عليه السلام، ديناً قيماً ليقومّ مسلك الإنسان ف
 فترة من فترات التاريخ. 

لذلك اخترنا منهجاً قوامه ألا نناقش العقيدة بالعقيدة، ولا الكتاب بالكتاب، ولا أن نستعمل ثقافتنا العربية 

ولا موروثنا الحضاري الإسلامي ليبقى الإيمان في القلب ويكون ما للنظر للنظر. وقد رجعنا في هذا 

ر من مصادرنا الإسلامية إلا مصدرين، أحدهما كتاب الفصل بين البحث إلى مصادر غير إسلامية، ولم نذك
الملل والأهواء والنحل لابن حزم، وقد أوردناه لأنه كان الرائد في علم مقارنة الأديان، وكان مؤلفه أستاذاً 

له  غير مباشر للمدارس النقدية اللاهوتية فيما بعد، ولو لم نذكره لتركنا فتقاً في بناء منهجنا الذي أردنا
أن لا يحيد عن الحق. والمصدر الثاني هو الفهرست لابن النديم، ذلك أن هذا المصدر كان مجمعاً لعلوم 

أهل العقائد، ولأن صاحبه كان يجمع ولا يصنع. وما عدا هذين المرجعين لم نختر إلا ما كان أشد وثوقاً 
م أناس لا نعرف نحلهم ومنهم وأدخل في المجالات الأكاديمية لأعلام من غير ملة أهل الإسلام، منه

يهود ومسيحيون من أرباب علم اللاهوت والتاريخ والحضارة وعلم الحفريات، والقائمين على خفايا اللغات 

وأسرار الحرف. وجل هؤلاء قد أطال النظر في مدونة العهد العتيق، وما إليها من علوم التوراة، بتأمل مجرد 
سَّ هذا البحث، فهو منهم وعلى نحَِلهم. وبحث دقيق. من مَعين هؤلاء استقينا و

ُ
 من جهودهم أقمنا أ

ولم نرد نحن أن نتخذ لنا وسيطاً للنظر في نص العهد العتيق وإنما وقفنا مباشرة على كل كلمة من 

كلماته في لسانها وفي أصولها وفروعها، وقلبنا فيها النظر، لأن كثيراً من المزالق في هذا الباب تأتي من 
 ط غير مدقق أو نظر سطحي وسريع. اعتماد وسي

ومع ذلك فلا نزعم أو ندعي أننا بلغنا النهاية أو استوفينا ما يجب أن يستوفى، فهذا موضوع لا يسلم من 
مخاطره إلا العوام الذين لا يلمسون منه إلا ظاهره، أو لنَِقُل لا يسلم منه سوى من لم يقل فيه قولاً 

 البتة. 

 الفصل الأول 
 بلاغ الأصلي وتوثيقه معالم حول ال

 نبذة مختصرة عن موسى وهارون من خلال مدونة العهد العتيق 

اليهودية من الأديان السماوية الموحدة التي وصلتنا آثارها في كتاب، ولم تسم الديانة بهذا الاسم إلا بعد 

ومن النسبة  انقسام مُلْكِ بني إسرائيل إلى مملكة إسرائيل ومملكة يهودا )يهوذا( بعد موت سليمان،

إلى الأخيرة كانت "اليهودية" على أشهر الأقوال. وقد نزلت اليهودية في العبريين، فمن هم هؤلاء 
 العبريون ؟ 

ن علماً على الابن الرابع ( وكا24، 21:  10( )سفر التكوين 1جاء أصل اسم العبريين في مدونة التوراة)

من سلالة سام بن نوح، إذ كان لنوح ثلاثة أبناء، هم : سام وحام ويافث. ولد سام أرفكشاد وولد 

أرفكشاد شالح وولد شالح عابر. وعليه فلم يكن للفظ "عابر" ـ الذي ينتسب إليه العبريون ـ في هذا 
كل نسل "سام". ولم يصبح لهذا اللفظ  السياق، أي دلالة تخص شعباً بعينه، وإنما كان يطلق على

 خصوصيته إلا مع إبراهيم، وهو في الرتبة السادسة من نسل عابر. 

يسير في ( استقر بحاران التي بين دجلة والفرات، قبل أن 2بعد أن غادر إبراهيم مدينة "أور" الكلدانيين)
 (. 3( فالجزيرة العربية)31:  11رحلة طويلة قطعت أرض فلسطين واجتازتها إلى أرض مصر )تكوين 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


وفي حاران كان وعد الله لإبراهيم بأن يخص نسله بأرض كنعان، ومن هنا ارتبط اللفظ "عبري" بنسل 
إسحق بن إبراهيم دون غيرهم، وصار له نسل مبارك، فمن ابنه اسحق وُلدَِ يعقوب، ورزق يعقوب من 

زوجاته بـ : رأوبين وشمعون ولاوي ويهوذا ويساكر وزبولون وجادا وأشير ويوسف وبنيامين ودانا 
 بني إسرائيل الإثني عشر.  (5(. وهؤلاء هم أسباط)4ونفتالي)

لقد أرَّخَتِ التوراة في سفر التكـوين ـ من الإصحاح الثامن والثلاثين إلى آخر الإصحاح الخمسين وهو آخر 
دهم وتنقلاتهم، واستقرارهم بأرض مصر إلي موت يوسف. ولم إصحاح في السفر ـ لهؤلاء الأسباط وموالي

تذكر موسى إلا في السفر الثاني، أي سفر الخروج. ولم يرد لموسى في مدونة التوراة نسب متواتر 
بسند متصل يرجعه إلى آدم أو إبراهيم أو إلى أي جَدٍّ أعلى، كما فعلت مع الأسباط، وإنما جاء ذكره في 

:  2ذا : "وذهب رجل من بيت لاوي وأخذ بنت لاوي. فحبلت المرأة وولدت ابناً" )خروج التوراة لأول مرة هك
2-1 .) 

 مـوسى 

رُ الفترة الفاصلة بين يوسف و موسى بحوالي أربع مائة سنة. ويُذَكِّرُ سفر الخروج، أي السفر الثاني  تقدَّ

ظاظ الأرض بهم، ثم يقول : "ثم قام من مدونة التوراة، بأبناء يعـقوب الوافدين على مصر، وبتكاثرهم واكت
ملك جديد على مصر لم يكن يعرف يوسف. فقال لشعبه : هو ذا بنو إسرائيل شعب أكثر وأعظم منا" 

 (. 8-9:  1)خروج 

تلخص هذه الجملة أهم الأحداث التي مرت خلال الزمن الطويل المشار إليه. لقد كان ليوسف من 

حكم الهكسوس.   ومَكَّنَ آله، وازدادوا غنى وعدداً إلى أن سقطالسلطان في ظل الهكسوس ما مَكَّنَهُ 
ولم ينس المصريون لبني إسرائيل ـ وربما لغيرهم من الطارئين ـ مؤازرتهم للحكام الهكسوس، بل خافوا 

إذا تركوهم على حالهم أن يعيدوا الكَرَّةَ بالتحالف مع أية قوة أخرى صاعدة. لذلك تقول التوراة إن الملك 
يد قال لشعبه : "هلم نحتال عليهم لئلا ينموا فيكون إذا حدث حرب أنهم ينضمون إلى أعدائنا الجد

 (. 10:  1ويحاربوننا ويصعدون من الأرض" )خروج 

إنها إشارة واضحة إلى تحالف العبريين والهكسوس. ثم يبدأ عهد جديد يأمر فيه فرعون باستعباد بني 

وم ورعمسيس، ويأمر كذلك بقتل كل مولود عبري ذَكَرٍ. وفي إسرائيل وتسخيرهم في بناء مدينتي بيت
مُّ صَبِيٍّ عبراني ابنها في اليمَ. 

ُ
 هذه الفترة أيضا تلقي أ

وتتحدث التوراة عن المولود الذي لم تذكر اسم أبيه : "وذهب رجل من بيت لاوي وأخذ بنت لاوي. فحبلت 
تْهُ موسى. ويرضع ( ولم تسمه أمه، ب1-2:  2المرأة وولدت ابناً" )خروج  ل ابنة الفرعون هي التي سَمَّ

موسى حليباً عبرياً، ويكبر في قصر فرعون، ويتربى فيه، ومع ذلك لم ينس بني جلدته، وقتل من أجلهم 
مصرياً، وفَرَّ إلى مَدْيَن، حيث تزوج بابنة كاهنها، وظل عنده يرعى الغنم إلى أن تجلى له الرب في جبل 

إلى مصر لتحرير بني إسرائيل، وأيده بالمعجزات، حتى يقنع فرعون عندما يخاطبه. حوريب، وأمره بالعودة 

غير أن هذا الأخير يصَُمُّ آذانه ولا يطلق سراح بني إسرائيل، فتتوالى عليه وعلى المصريين بلايا عشر، 
ه اليم يفر بنو إسرائيل في آخرتها، ويلحقهم فرعون لأنه ندم على إطلاق سراحهم، فيعبر موسى وأتباع

ويغرق فرعون. ثم يتيهون في الصحراء أربعين سنة، عانوا فيها قلة القوت فأطعمهم الرب مَناًّ وسلوى، 
واشتد بهم الظمأ، ففجر لهم العيون، ولاقوا أشد الأمم بأساً فغلبوهم. ثم اضطرب أمرهم فتفشت فيهم 

لهم الخطط،   عليه. ونظمهم وخَطَّ  الأمراض، وابتلوا بالعصيان، فأخضعهم موسى أحياناً، وأحياناً ثاروا

ليوزع عليهم الأرض،   وَعَلَّمَهُمْ سبل النظافة والوقاية، وسلك بهم مسالك الحذر واليقظة، وأحصاهم أولاً 
 ثم أحصاهم ثانية ليمتحن قوتهم حتى يعرف مدى استعدادهم للحرب والصبر عليها. 

ان يعاني من شكواهم وتمردهم وإبدائهم كان موسى يقوم بكل ذلك هداية لقومه، وفي نفس الوقت ك

المِنَّةَ عليه بأن خرجوا معه وتركوا أرضاً، أصبحت في أعينهم بعد تركها جنة، في حين أن حياتهم كانت 

فيها جحيماً. ولم يواسه في كل هذا إلا التجلي، وكان هذا التجلي مصدر الشريعة والأحكام. ومع كل 
عين سنة، كان موسى يسمع الخطاب من الرب، وينظم مناسك العبادة نازلة من نوازل التيه الذي دام أرب

 وطقوسها. 

كان موسى دقيقاً في كل شيء، في توزيع الغنائم والأرض والمدن والجيوش، وكان بعيد النظر فيما 

يمكن أن يأتي به الزمان، وكان بارعاً في رسم خطط الهجوم والدفاع، بل والفرار أيضاً. وكان، مع هذا 
حاد المزاج تأتيه فورات غضبية شديدة، ألم يقتل مصريا وكاد يفعل نفس الأمر ثانية ؟ ألم يصارع  وذاك،

السقاة عند بئر مدين ؟ ألم يكسر الألواح عندما وجد بني إسرايل قد عبدوا العجل ؟ ألم يُعَنِّفْ أخاه، بل 
كانت خلاصة الفورة من أجل أمر بقتل كل المرتدين في ذلك اليوم ؟ ولعل خطبه الثلاث في آخر أيامه 

 (. 6إنهاء التيه)

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


هذه هي الخيوط التي نسجت بها التوراة حياة موسى، وأضفى عليها مدونوها كثيراً من الخيال وكثيراً 
باء والأحداث التي أرََّخُوا لها. ولهذا بحث من الموروث الشعبي، كما فعلوا بإبراهيم ويوسف وكل الآ

الدارسون لعلهم يجدون لشخصية موسى شبيهاً في الآداب البابلية الأقدم، فوجدوا ذلك في ألواح 
 ) (Remus()7( ورموس )emulusسومارية كان بطلها سرجون الأكادي، وفي قصة رملس 

 ولتشابه هذه الشخصيات مع شخص موسى، عَدَّ البعض ذلك النبي العظيم في ضروب الخيال. 

وينطلق فرويد من قريب من هذا التصور في كتابه "موسى والتوحيد"، ليؤسس كل نظريته التي تقول بأن 
مصرية محض، كان يحميها  موسى كان مصري المحتد والأصول، وأن الديانة التي دعا إليها هي ديانة

ق.م، أعاد  1350الفرعون أمنحوتب الرابع الذي غير اسمه فصار أخناتون. وبعد موت هذا الأخير، سنة 

كهنة مصر الأمر إلى نصابه، ونقموا من كل شيء خلفته السلالة الثامنة عشرة. وكان من خلصاء أخناتون 
ا، ففر بدينه مع جماعة، شرع لهم رجل اسمه توتموس )توت + موسى( وكان يشغل منصبا كبير

شريعتهم بعد أن غير فيها وأزال منها آثار عبادة الشمس. وخرج هذا الرجل وأتباعه من مصر، فاشتد في 
تربيتهم وإخضاعهم للشريعة، فثاروا عليه وقتلوه، وتخلوا عن عبادة آتون، كما فعل المصريون سابقا. وبعد 

سطين وشبه جزيرة سيناء والجزيرة العربية، وهم قبائل مَدْينَ، ذلك اختلطوا بقبائل كانت تقيم بين فل

فأخذوا عنهم دينهم وإلههم "يهوه " "إله البراكين"، وطوروا فكرة يهوه خلال سنين، حيث ندمت الأجيال 
اللاحقة على ما فعله أجدادهم بموسى، وصادف أن ظهر رجل مصلح آخر اسمه موسى فتبعوه. وهكذا 

 (. 8وسَوَيْنِ موسىً واحداً. هكذا كان تصور فرويد لموسى)فعل الزمان من المُ 

ولنعد نحن إلى اسم "موسى" وهو الاسم الذي سمته به ابنة الفرعون، ولم تسـمه إلا بـعد أن أرجـعته 

الأكيد أن نطق الاسم : "مُشِهْ" لم يكن بالصيغة التي جاء بها في  أمـه إليها، وقد صار طفلاً يافعاً. ومن
التقليد اليهودي، لأن الصنعة ظاهرة في هذه الصيغة. بل هي صيغة غير سليمة حتى من وجهة اللغة 

العبرية. لأن صيغة "مُشِهْ" هي صيغة اسم الفاعل لا اسم المفعول، مع أن موسى كان مُنْقَذاً مُنْتَشَلاً 
( وعليه 10:  2( "ودعت اسمه موسى وقالت إني انتشلته من الماء" )خروج 9شه" لا مُنْتَشِلاً)أي "نم

فإن الاسم في مصريته جاء من مُسْ "موسو"، ويعني الابن، كما هو الحال في أسماء تحتمس 
 (. 10ورمسيس وأموسيس)

وتسمية موسى بـ "مُشِهْ" أي مُنْتَشِلْ قد تكون دالة على أنه مُنْقِذُ الإسرائيليين أي هو الذي انتشلهم 
على قصته  من فرعون، فإذا كان الأمر كذلك فيكون من أعاره هذه التسمية إنما فعل ذلك بعد اطلاعه

كاملة، منذ ميلاده وحتى إنقاذه بني إسرائيل. فيكون المدوِّن اختار اسماً مقارباً في النطق لكلمة 
موسى، وفي نفس الوقت يعبر عن شخصية موسى النبي الرشيد الذي انتشل أي أنقذ بني إسرائيل 

ي تلك اللغة يطابق من فرعون. ولو كانت العبرية هي لغة أتباع موسى في عصره، لوجد لموسى اسم ف

كلمة "موسى" في النطق أو في المعنى، إلى جانب الاسم الذي يشير إلى أنه منتَشِلٌ لبني إسرائيل، 
 والذي لم يكن ليتسمى به إلا بعد انتصاره على فرعون، أو على أقل تقدير بعد ظهور نبوته. 

ط فرعون، ولكن الذي يثير إنه من الطبيعي أن يُسَمَّى موسى باسم مصري لأنه نشأ وتربى في بلا

الانتباه هو عبرنة الاسم بطريقة غير سليمة صرفاً ولغة، كما ذكرنا، وبالتالي فإن شخصية موسى 

سيج الروائي الذي (، بما أضيف إليها من موروث قديم فيه الكثير من الن11الحقيقية أحيطت بضباب)
 يضخم الأحداث بالخيال الخصب اعتزازاً بأصول ذات ماض مجيد. 

ق.م، واستمر بنو إسرائيل من بعده في مصر مدة مقدارها حوالي  1730وإذا كان يوسف قد عاش حوالي 
سنة حتى الخروج، وكانت مدونة التوراة تحدد سن موسى عندما توجه إلى فرعون بثمانين سنة،  430

ق.م( ويكون  1354ـ1375ق.م وهي الفترة المعاصرة لأخناتون "أمنوفس" ) 1370لده يكون حوالي فإن مو
 ق. م بالتقريب هي تاريخ قدوم يعقوب إلى مصر.  1720ق.م وتكون سنة  1290الخروج حوالي سنة 

ة سنة، مدة إقامة بني إسرائيل في مصر، إذا ما أنقصنا منها ثمانين سن 430إن فترة بلغ مجموعها 
عاشها موسى قبل سنة الخروج، لتََدُلُّ على أن فرعون السخرة كان رمسيس الثاني الذي حكم من 

 (، ويكون ذلك الفرعون نفسه هو فرعون الخروج. 12ق.م) 1234إلى  1301

(. واعتبروا مرنبتاح ابن رمسيس الثاني هو فرعون 13وج هذه أصلاً)وشكك بعض الباحثين في واقعة الخر 

 1230الصراع فيما بعد مع بني إسـرائيل. ذلك أن مرنبـتاح هذا سـجل انتصاره عليهم في نصب مؤرخ بـ 
على إسرائيل نهائياً. ولكن مـن غـير الواضح هنا ما المقصود ق.م، وذكر في هذا النصب أنه قضى 

؟ والفصل بين الأمرين ضروري جداً في هذا المقام، فإذا كانوا   (14بإسرائيل، هل هم الشعب أم الأرض)
ين خرجوا مع موسى، وهذا لا يتفق مع ترتيب الأحداث كما رأينا. هم الشعب، فيكون المقصود أولئك الذ

 وإذا كان المقصود بإسرائيل الأرض، فتكون هي أرض فلسطين، بعد أن دخلها بنو إسرائيل. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


ق.م أيام  1290ونحن نميل إلى ترجيح الفرضية الثانية، ذلك أن الخروج كان، كما سبق أن قلنا، سنة 
ق.م، ثم إن النصب يتحدث عن القضاء المبرم الذي  1230لنصب مؤرخ بـ رمسيس الثاني، في حين أن ا

كان ضحيته بنو إسرائيل، مع أن حدث المعجزة تمثل في القضاء على جيش فرعون لا على أتباع موسى. 
بل القصة كما ترويها مدونة التوراة تدل على أن الحدث كان في مصر، فبعد أن خـاطب مــوسى وهــارونُ 

ــكي يطـلق بني إسرائيل، كان جواب الـفرعون :"لماذا يـا مـوسى وهارون تعطلان الشعب عن فــرعونَ ل

أعماله ؟ اذهبا إلى أثقالكما. وقال فرعون : هُوَ ذا الآن شعب الأرض كثير وأنتما تريحانهم من أثقالهم" ! 
 (. 4-5:  5)خروج 

دود المصرية وشبه جزيرة سيناء، فما ولعل إلحاح موسى وهارون هو الذي أحدث مراقبة شديدة بين الح

(. وهذا ما يفسر 15كان يُسْمَحُ لأي من كان بالخروج إلا بعد الحصول على وثيقة من السلطات المركزية)

ى الشمال، أي إلى فلسطين التي كانت على أيضاً نزول بني إسرائيل إلى الجنوب بدلاً من أن يصعدوا إل
 مَدِّ البصر. 

سجل من سجلات المصريين إشارة إلى الخروج، مع أن   ومما يثير الانتباه أيضا أنه لم يرد في أي

الفراعنة كانوا يسجلون الوقائع والأحداث. وتفسير سكوت هذه الوثائق بسيط، إذ لم يعتد الفراعنة 

فون من تواريخهم ما لا يلائمهم، كحذفهم أسماء معارضيهم السياسيين، تسجيل هزائمهم بل كانوا يحذ
 (. 16ومن اعتبروهم خارجين عن الدولة)

ل بني إسرائيل وبناء على هذه الوقائع، فإننا نعتقد أن ما جاء في نصب مرنبتاح )أو منوبتاح( كان بعد دخو

إلى فلسطين، وأن الفرعون الجديد مرنبتاح هذا عزم على إخضاع فلسطين التي أرادت الخروج عن 

أي بعد (. وذلك لا يكون إلا بعد سنين، 17طاعته، وعلى الانتقام ممن كان سببا في هلاك أبيه وجيشه)
أن أعاد مرنبتاح بناء الجيش من جديد، أي بعد عشرين عاماً من دخول الفارين إلى فلسطين، وبعد أن بدأ 

هُ موسى في الصحراء خلال التيه.   الوهن يدب في الجيش الذي أعََدَّ

ومما يؤكد ما ذهبنا إليه، أنه حدث في هذه الفترة تخريب مدن عديدة في فلسطين. ولا شك أن هذا 

راب كان نتيجة للصدام الذي وقع بين الفرعون مرنبتاح وأهل فلسطين عموماً، عندما أرادوا استقلال الخ
(، وقد يكون هذا الحدث بعد موت يوشع 18بلدهم والتخلص من استبداد حكام فلسطين من الأجانب)

بني إسرائيل. ويشير مُدَوِّنُ سفر القضاة إلى هذا الحدث، ويرد أسبابه إلى عدم احترام بني  الذي قاد
 إسرائيل لعهدهم الذي عاهدوا "يهوه" عليه. 

إذاً، فخروج موسى ببني إسرائيل كان في الفترة التي أشرنا إليها، أو على أقل تقدير في زمن قريب 
 عدة هارون. منها، وكانت مجريات الأحداث برفقة ومسا

 هــارون 

ولد هارون قبل ثلاث سنوات من ميلاد موسى، وكان ذلك قبل صدور الأمر بقتل كل ذَكَرٍ من أبناء العبريين. 
وعندما غادر موسى مصر إلى مَدْينَ ترك أخاه هارون مقيماً بها، ولا ندري هل كان هناك اتصال بينهما 

 م لا ؟. خلال الأربعين سنة التي قضاها موسى في مدين أ

ولم يُذْكَرْ هارون في التوراة إلا عند محاولة موسى الاعتذار عن الرسالة متعللاً بعَِيِّهِ اللساني، فعندها 

قال له يهوه : "أليس هارون اللاوي أخاك ! أنا أعلم أنه هو يتكلم، وأيضاً هاهو خارج لاستقبالك، فحينما 
 (. 14-15:  4معكما وأعلمكما ماذا تصنعان" )خروج  يراك يفرح فتكلمه وتلقن فمه الكلمات. وأنا أكون

وتحـكي التـوراة أن يـهوه خـاطب هـارون فـي أمـر القيام بالرسالة عوناً لأخيه :"وقال الرب لهارون : اذهب 
لفرعون "فقال الرب لموسى : أنا   ( ثم جعله الرب رسولاً 27:  4إلى البرية لاستقبال موسى" )خروج 

 (. 1:  7ن، وهارون أخوك يكون كَنَبِيٍّ لك" )خروج جعلتك كإله لفرعو

وبعدها أصبح هارون لسان موسى لقومه وإلى فرعون، وعلى يده جرت معجزات موسى، وعلى يده 

حَلَّت بفرعون وقومه ثلاث بلايا من عشر. وتلقى الكلمات مع موسى، وخاطب معه الرب في خيمة 
كبير في تنظيمهم، ولامه موسى وعَنَّفَهُ لعدم   وقام بقسطالاجتماع، وقاد معه بني إسرائيل في التيه، 

استطاعته منع القوم من صناعة العجل وعبادته. وبعد أن انصلحت الأمور أصبح هارون أول رئيس لكهنة 
بني إسرائيل، وصارت الكهنوتية في نسله دون غيره، ونظم طقوس الهيكل تنظيماً محكماً، ولم ينَْسَ في 

ة. ثم مات وهو على بعد خطوات من أرض كنعان، لأنه مكتوب أن كل جيل الخروج لا ذلك شاذة ولا فاذ
 يدخل هذه الأرض. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


وليس هناك مصدر يؤرخ لحياة هارون غير مدونة التوراة، وأعاد التلمود ما جاء فيها مع بعض المبالغة في 
ان يُسَمَّى باسم مصري. ولا الوصف والأعمال. وقد رأى المحدثون في هارون رجلاً مصرياً، أو على الأقل ك

غبار على أن الأسماء التي حملها حفدته كانت أسماء مصرية، مثل "بنحاس"، ولعل الأسماء المصرية 
 (. 19كانت شائعة عند اللاويين الذين انحدر منهم موسى وأخوه هارون)

 موسى، لغة المدونة الأصلية للتوراة  لـغة

وليس هناك أي دليل في مدونة التوراة الحالية على اللغة التي كتبت بها أصولها الأولى. بل تذكر أن ما 
سمعه موسى من فم يهوه، عند تلقي الألواح، لم يكن كلاماً ولا لغة، إذ تقول التوراة نفسها : "وكان 

 (. 20()19:  19يتكلم والرب يجيبه بصوت" )خروج صوت البوق يزداد اشتداداً وموسى 

ومن الواضح أن "صوت" أو "رعد" أو "ضجيج" هي ألفاظ لا تحمل بياناً محدداً للغة الخطاب. ولعل ذلك ما 

معانٍ لا لغة، وكان هو يترجمها إلى لغة   يتلقى دفع بعض علماء التوراة إلى القول بأن موسى كان
 (. 21الناس)

 ما هي تلك اللغة التي كان موسى يخاطب بها الناس ؟ 

توراة بالاستيلاء لم يرد ذكر في التوراة للفظ عبرية بمعني اللغة.ففي سفر إشعياء حيث تبشر مدونة ال

على مصر وإخضاعها ليهوذا، تقول : "في ذلك اليوم يكون في أرض مصر خمس مدن تتكلم بلغة كنعان" 
(. والمقصود بطبيعة الحال لغة بني إسرائيل الذين سينتصرون، وتلك اللغة لم يكن لها 18:  19)إشعياء 

 علاقة باللغة العبرية. 

ليم، بعث إليه الملك حزقيا خدامه فخاطبهم القائد، ثم أجابوه : ولما حاصر قائد عسكر الأشوريين أورش

"خاطب عبيدك بالآرامية لأننا نفهمها ولا تخاطبنا باليهودية في مسامع الشعب الذين على السور" 
 (. 22()11:  36)إشعياء 

اق التاريخي الذي أوردناه، أن البلاغ الأصلي للتوراة كان موجهاً إلى فرعون وإلى بني يتضح من السي

إسرائيل، فإذا كان القوم قد دوَّنوا البلاغ مباشرة عن لسان موسى، فإن التوثيق الأصلي للتوراة ــ أي 

الحرف العبري الذي المدونة الأولى التي لا وجود لها بين أيدي الإنسانية المعاصرة ـ لا يمكن أن يكون ب
 نعرفه حالياً. 

لقد عاش موسى في مصر أربعين سنة تربى خلالها في بلاط فرعون فتكون لغته الأم هي المصرية. 

ويمكن أن يكون ملمّاً بلغة أخرى إلى جانب المصرية كعادة الملوك في تعليم ذويهم عدة لغات، فربما كان 

ين ــ ولم يكن بنو إسرائيل آنذاك سوى قلة ضمن شعوب ملمّاً بلغة خاصة بالعبرانيين أو الإسرائيلي
لغة المحل   العبرانيين ــ فإذا كان الإسرائيليون يحتفظون بلغة لأنفسهم إلى جانب المصرية التي هي

الذي سكنوه لعدة قرون، فإن هذه اللغة الخاصة لا يمكن أن تكون هي اللغة العبرية المعروفة لدينا، فهذه 
وفاة موسى بحوالي أربعة قرون. إذاً فهناك احتمال غالب أن تكون لغة البلاغ الأصلي  لم تتبلور إلا بعد

للتوراة هي المصرية دون غيرها، باعتبارها اللغة المشتركة بين جميع سكان مصر. أو يحتمل أن تكون لغة 
دات مصر التوراة الأصلية هي لغة هؤلاء الذين هاجروا من فلسطين إلى مصر وهم أخلاط، فتأثروا بعا

واكتسبوا لغتها، ثم رجعوا إلى فلسطين يحملون معهم موروثهم الثقافي والفكري الجديد، فكانت لغتهم 

على أقل تقدير خليطاً من المصرية والكنعانية الحيثية، فتكون هي اللغة التي دونوا بها التوراة نقلاً عن 
مَدْينَ وهي قبيلة عربية ـ أو على موسى. وإذا كان موسى قد عاش أربعين سنة في مصر، ثم رحل إلى 

الأقل ليست إسرائيلية ـ ليعيش فيها أربعين سنة أخرى، فإنه بالتأكيد كان قد ألم بلغة هذه القبيلة قبل 
عودته إلى مصر رسولاً. ولكن يبقى السؤال : ما حاجة سكان مصر من فراعنة وإسرائيليين لأن يخاطبهم 

 ي لغة المحل ؟ موسى بلغة غير اللغة المصرية التي ه

ونخلص من ذلك إلى القول بأن الوثيقة الأولى للتوراة، التي تحمل البلاغ أصلاً خالصاً كما بلغه موسى، 
 مفقودة في عصرنا الحاضر ولا تتوفر الإنسانية المعاصرة عليها. 

مصر  وما يقال عن لغة موسى يقال عن لغة هارون أخيه، إذ أنه من سلالة الإسرائيليين الذين سكنوا

لأكثر من أربعمائة عام، وقد عاش طيلة حياته في مصر، وكان معاوناً لأخيه موسى، عليهما الصلاة 
 والسلام. 

ولعل نصوص شمره الغنية تلقي ضوءاً على علاقة وطيدة بين لغة العبرانيين والكنعانيين الذين دَوَّنُوا 
يستغنون فيها شيئاً فشيئاً عن الدخيل تراثهم بلغة جديدة، هي خليط من المصرية والكنعانية، أخذوا 

المصري الذي تسرب إلى ألسنتهم، حتى غلب المعجم الحيثي على ما عداه. ولذلك فالكتابات التي 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


اكتشفت في فينيقيا وسوريا، وهي وثائق أكثر عدداً من تلك التي وجدت في فلسطين، كانت تمثل 
عد قرون اللغة العبرية. وبفضل هذه الاكتشافات زال كثير نموذجاً من لغة قديمة تطورت مع الزمان لتُكَوِّنَ ب

من الغموض عن معجم ونحو وأسلوب مدونة العهد العتيق بلغتها التي وصلتنا، بل زالت الظلال الضبابية 
التي غلفت الشخصيات والأحداث والوقائع والحضارات التي تأثر بها مدونو العهد العتيق، وهم غافلون عن 

 (. 23تاريخية والمواقع الجغرافية)ترتيب العهود ال

ويجمع اللغويون على أن اللغة الكنعانية هي أقرب اللغات إلى لغة التوراة الأصلية، وأيدوا ذلك بالكتابات 

خطت بالحروف البابلية، ويعود تاريخها إلى  التي عثر عليها في تل العمارنة بمصر العليا، وهي رسائل
ق.م وكانت عبارة عن مراسلات دبلوماسية كتبت على يد كتبة من بلاد كنعان إلى  1400حوالي 

السلطات المصرية. وكان هؤلاء يستعملون كلمات وصياغات من لغتهم الأصلية التي هي قريبة جداً من 

ق.م( ونقش ميشع ملك مآب )حوالي  700ن بالقدس )أقدم الآثار التي عثر عليها، وأعني نقش سلوا
 (. 24ق.م() 850

وهذه اللغة القديمة في شكلها وفي حروفها، كانت هي لغة "يهوديت" الوارد ذكرها في التوراة "ونادى 

(. ولم تكن تلك اللغة القديمة متمثلة في قالب 25()28:  18لثاني بصوت عظيم باليهودي" )سفر الملوك ا

طت بها مدونة التوراة الموجودة بين أيدينا، فهي (. أما اللغة التي خ26واحد، بل كانت لهجات غير موحدة)
العبرية الحديثة التي لم تنضج إلا بعد زمن طويل من عهد موسى، وذلك إذا ما اعتبرنا أن ما بين القرن 

 ق.م( هو عهد طفرة اللغة العبرية وتطورها.  586العاشر وسقوط مملكة يهوذا )

لعهد القديم الموجودة بين أيدينا اليوم. ولهذا الفارق الزمني وبهذه اللغة العبرية الحديثة حُررَِّت مدونة ا

والفوارق في اللهجات، صَعُبَ على المختصين كتابة تاريخ دقيق للغة العبرية، يُمَكِّنُ من الرجوع إلى فترة 
 توحيدها، وإلى تحديد منضبط للغة النصوص التوراتية الأصيلة. 

ة العبرية الحديثة مرَّت بمرحلتين، فبعد أن تشكَّلت معالمها هجرها ومما يزيد الأمر تعقيداً وغرابة أن اللغ

لسان اليهود إلى اللغة الآرامية، ثم عادت مرة أخرى لتتبلور في شكلها الجديد المعروف في عصرنا. وهذا 

ما يفسر وجود نصوص من العهد العتيق مكتوبة بالآرامية، وهذه أيضاً ليست من الأصول الأولى التي 
أو أملاها موسى، عليه الصلاة والسلام. وذلك يفسر أيضاً وجود الترگوم أو الترجمة الآرامية، وهو ما كتبها 

 يفسر كذلك تأليف العمل الضخم المعروف بالتلمود، كما سنرى. 

وكل ذلك يوضح أن التدوين الأول للتوراة ـ كما تلقاها الناس مباشرة عن لسان موسى ـ غائب. وتكمن 

لى المدونات الأولى للكتب السماوية في أمرين : الأمر الأول : أنها ملك للإنسانية لأنها أهمية الحفاظ ع
تمثل حقبة هامة من تاريخها. والأمر الثاني : أنها وثائق حاكمة، تفصل فيما هو بين أيدينا من مكتوبات 

ن خطاب سماوي لنعرف ما زاد وما نقص وما انحرف عن الأصل، ونستجلي مضمون ما حمله لنا التاريخ م
 في وضوح وشفافية. 

     
 

 الفصل الثاني 
  ما بأيدي الإنسانية المعاصرة من وثائق تحدد معالم الرسالة 

 العهد العتيق كما هو عليه اليوم 

رسالة سماوية بحق، وقد تمثلت تلك الرسالة في الوصايا والعهد،  خلصنا مما سبق إلى أن التوراة كانت

وأنها كانت مكتوبة بحرف غير الحرف المعروف الآن، ولغة مختلفة جذرياً عن اللغة العبرية الحديثة. وسبق 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page126.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page128.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page128.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page128.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1212.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1212.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1212.gif


أيضاً أن استشهدنا على كثير من الأحداث بمدونة العهد القديم كما نطلع عليها اليوم في غير لغتها 
. فهل يعد عملنا هذا تناقضاً، أي أننا نحتاط من مدونة التوراة التي بين أيدينا اليوم، وفي نفس الأصلية

 الوقت نستشهد بما ورد فيها ؟ 

لا نعتقد ذلك، لأننا عندما نثبت أن التوراة كانت مكتوبة بكتابة مختلفة وبلغة مختلفة، فهذا لا يعني أن كل 

يال لا علاقة له بوقائع التاريخ وبالأزمنة والعهود التي توالت فيها ما ورد بمدونة العهد العتيق هو محض خ
أحداث العبريين وظهرت فيها الديانة اليهودية. بل إن مدونة العهد العتيق تمثل محاولة إعادة تدوين تاريخ 

بني إسرائيل اعتماداً على آثار وموروث ثقافي، منه ما هو شفاهي ومنه ما هو مدون. ولكن المؤكد أن 
المدونة الأصلية للتوراة لم تكن بين أيدي مدوني العهد العتيق الذي تعرفه الإنسانية المعاصرة. لذلك لا 

غرابة في أن مضمونه قد انحرف بكثير من الأحداث التاريخية عن سياقها الحقيقي، وقد ساهم أيضاً في 

في تعظيم الذات الإسرائيلية  انحراف المدونة عن مضمون البلاغ الأصلي ذلك الخيال الخصب وتلك الرغبة
 وتأكيد سموها. 

إن الكَتَبةََ والمدونين وضعوا في العهد العتيق خلاصة معرفتهم بالأزمنة السالفة، فقَلَّصُوا من التدوين 

مواطن ومسافات تداخلت فيها الحضارات والتواريخ والأزمنة. لقد قصد المدونون جمع وتوثيق الوقائع، 

تيب الزمني والظروف التي أحاطت بالأحداث اهتماماً كافياً. وكل نقاد العهد العتيق ولكنهم لم يعيروا التر
 يتفقون على هذا، وتجمع عليه المراجع التي اعتمدناها في هذه الدراسة. 

سفراً في التقليد المسيحي.  22سفراً في التقليد اليهودي و 24إن العهد العتيق اليوم في لغته العبرية، 

(، والبعض منهم يرى أن القسم الأول فقط 27يعتقد أن العهد العتيق كله وحي من الرب) ومن الأحبار من

هو معاني الوحي الذي سمعه موسى صوتاً من السماء، واعتبروا القسمين اللاحقين وحياً عن طريق 
رَ   15التقليد اليهودي أزمنة متعددة، فالتوراة )الأخماس( ـ حسب رأيهم ـ كتبت في القرن  التوارد. وَقَدَّ

ق.م. والأنبياء الثواني : كتب  6والقرن  14ق.م. والقسم الثاني، أي الأنبياء الأولون : كتب ما بين القرن 
 ق. م.  5والقرن  9ما بين القرن 

 11تلفة، فالمزامير التي نسبوها إلى داوود تعود إلى القرن وقدروا للمكتوبات، أي القسم الثالث أزماناً مخ
ق. م. وسفر  10ق. م. والأمثال والجامعة ونشيد الأناشيد التي نسبوها إلى سليمان، تعود إلى القرن 

ق. م. ونسبوا قصص أيوب وروث  5ق. م. وسفر دانيال يعود إلى القرن  6إيخا وإرمياء يعود إلى القرن 
ق. م. وكهنة  11ق. م. وشموئل يعود إلى القرن  15لي إلى موسى، وكتبت في القرن وإستير على التوا

ق. م. ونحميا وعزرا والأخبار  4الكنيس الأعظم )وهو لمدون أدخله في العهد العتيق( يعود إلى القرن 
 (. 28ق. م) 4الأول والثواني، التي نسبوها إلى عزرا، يعود إلى القرن 

ومعلوم أن هذه التواريخ تختلف اختلافاً كبيراً عن النتائج السابقة التي أشرنا إليها فيما يتعلق بحياة 
موسى وهارون، والتي توصلت إليها اكتشافات علوم الحفريات والأبحاث التاريخية بالنسبة لأصول العهد 

 القديم. 

ق.م( ويعتقد سبينوزا أن عزرا هذا لم يكن أوَّل من  5جمع العهد العتيق تقليداً إلى عزرا )القرن ويُنسب 

صاغ نص العهد العتيق، وأن ما قام به لا يعدو أن يكون جمعاً لروايات متعددة كانت محررة قبله، وكان 
(. غير أن وجود سفر دانيال ضمن العهد العتيق ينفي أن 29ينسخها أحياناً ويثبتها دون فحص أو ترتيب)

ق.م، أي بعد حوالي ثلاثة قرون  166يكون عزرا هو الذي دون النص كله، لأن سفر دانيال دُوِّنَ تقريباً عام 
 من جمع عزرا. 

 ناهج التي اتبعت في تدوينه ؟ ما هي الظروف التي أحاطت بتدوين العهد العتيق والم

من الأكيد أن أقدم مدونة نمتلكها للعهد العتيق، والتي تمثل النص المتفق عليه لدى علماء اليهود، قد 

دونت بالحرف العبري الأول الذي نشأ قبل أن تحل الآرامية محل اللغة العبرية القديمة، ثم كتب فيما بعد 
لآرامية أيام النفي البابلي. وجرت العادة منذ الهيكل الثاني بمقابلة بالحرف المربع الذي ورثه اليهود عن ا

النسخ )الأخماس/ التوراة( التي كانت شائعة في مدينة "يهوذا" سنوياً بالنسخة النموذج التي كانت 
لتَْ أيام  مودعة في الهيكل والتي اعتمدت ثلاث نسخ متقاربة جداً. وواضح أن بعض النصوص كانت قد عُدِّ

كل الثاني، خصوصا الفقرات التي ورد فيها تجسيم الذات العليا. وسُمِّيَ هذا التعديل "تقويم الكتبة" الهي

ونسب إلى عزرا وسلسلة من الأحبار من بعده. وقد ترجع الاختلافات الموجودة بين النص التقليدي 
جهة أخرى، إلى  )الماسوري ( من جهة، والترجمة الإغريقية ومخطوطات قمران وتوراة السامريين من

 تقويم أشخاص غير معروفين. 

ولم يكن النص الأصلي المشار إليه مشكولاً حتى القرن السادس الميلادي، بل كانوا يستعملون حروف 

العلة علامات، فالألف علامة للفتح، والواو للضم، والياء للكسر. وفي أواخر القرن السابع وأوائل القرن 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


نيم" )علماء النقط( نظاماً جديداً قوامه النقط والخطوط، وقد تأثروا في ذلك الثامن الميلاديين وضع "النقد
 بنظام الحركات لدى السريان والعرب. ونتج عن هذا طريقتان : 

. الطريقة البابلية التي وضعها علماء من أصل بابلي، وقوامها وضع علامات فوق الأحرف للرمز إلى 1
 أصوات المد القصير. 

انية بفلسطين، وترمز إلى أصوات المد القصير بنقط وخطوط توضع تحت الحرف أو فوقه، . الطريقة الطبر2
 وتشفع بحروف العلة للدلالة على الأصوات المشبعة، وهذه هي الطريقة المتبعة اليوم. 

رز الميلاديين. وب 10و 8وأتم أهلُ "الماسورة" لنقل النص بطريقة موثوقة، عَمَلَ النقدنيم، فيما بين القرنين 

ق. م( وهو الذي اختير لتدوين نص  10هذا العمل في تقليدين، تقليد ابن نفتالي، وتقليد ابن أشير )
 (. 30العهد العتيق الحالي)

 

مَ النص إلى "بيسوقيم" )آيات(، وتفاوتت هذه في عدد الكلمات، وأقصرها لا تقل   وفي هذا التقليد قُسِّ
 عن ثلاث كلمات. 

مسيحي ظهر، أول ما ظهر، في الترجمة اللاتينية في القرن أما تقسيم النص إلى إصحاحات فهو تقليد 
م. ومنذ ذاك 1440م. وقد استعمل هذا التقسيمَ الربِّيُِّّ "نتان" واضع أول فهرس للعهد العتيق، حوالي 13

 أصبح تقليداً عبرياً متبعاً. 

مَهَا التقليد في قسماً أو "برَشَه"، تبعا للقراءة الس 54وَقُسِّمَت التوراة ـ أي الأخماس ـ إلى  نوية، كما قَسَّ
 برشه، لتقرأ خلال ثلاث سنوات.  157فلسطين إلى 

بعد كل إصحاح أوفي آخر   وأرفق أهل "الماسورة" النص التوراتي بتعاليق، إما في هامش الصفحة أو
 (. 31العهد العتيق)

وأهم عمل أهل "الماسورة" في تقليدهم هذا ينحصر في قاعدة "قريئ" )اقرأ( و"كتيب" )اكتب( أي 

تقويمهم كلمة المتن في الهامش ووضع علامة عليها، للتنبيه بأن الكلمة في المتن تقرأ خلاف لفظها 
 المكتوب، صياغة أو صرفاً أو حركات. مثال ذلك : 

تن فينبه عليه ليقرأ "أدُناي")مولاي(. ويختلف رسمه أيضا تبعاً . يكتب اسم الرب " يهوه " في الم1
 للتعريف والإضافة. 

 . الضمير العائد على المؤنث قد يكتب رسماً "هو " ولكن يجب قراءته "هي". 2

 "نعرة" بزيادة تاء المؤنث نطقاً فقط.   . اللفظ "نعََر" )طفل( إذا استعمل للدلالة على المؤنث يقرأ3

 ك من المواضع. إلى غير ذل

وتدل هذه القاعدة على أن هناك في النص الحالي شذوذاً وأغلاطاً وقع فيها النساخ، فحاول أهل 
 (. 32"الماسورة" استدراكها)

نب آخر، لأنهم أعدموا أو أخفوا النسخ التي وإذا كان عمل هؤلاء نافعاً من جانب، فإنه كان ضاراً من جا
تختلف عن تقليدهم، فلم يصل إلى الناس إلا نسخ عن نسخ، نسخت لتستعمل في المعابد أو النظر 

 اللاهوتي، وكانت في هيئة لفائف من جلد أو رقائق، ثم حررت في صحف. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1316.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


المقدس )العهد العتيق  ومن المخطوطات الهامة التي عثر عليها، وهي تحتوي على أجزاء من الكتاب
 والجديد( أربع نسخ، وهي : 

صحيفة، في كل صحيفة ثلاثة  720النسخة الأولى : نسخة الفاتيكان )كودكس فاتيكانس( وتقع في 
 أعمدة، ويظن أن تاريخ نسخها لا يتعدى منتصف القرن الرابع الميلادي. 

اكتشفت في دير القديسة كاترين على  النسخة الثانية : النسخة السينائية، وسميت بهذا الاسم لأنها

م، وكانت 1842سفح جبل سيناء. وعثر على تلك النسخة العالم الألماني قسطنطين تشيندوف سنة 
م على الأجزاء الناقصة في لفيفة ضخمة، وتتضمن 1859-1853رَقاً. ثم عُثِرَ خلال السنوات  45عبارة عن 

 هذه العهد الجديد وأجزاء من العهد العتيق. 

 340صحيفة، أحرق منها الرهبان ـ لجهلهم بمحتواها ـ  730يرجح أن عدد صحائفها في الأصل كان و
 صحيفة.  390صحيفة، والباقي يوجد اليوم في المتحف البريطاني وعدد صحائفه 

واختلف حول تاريخ هذه النسخة، فهناك من يؤرخها بحوالي منتصف القرن الثاني الميلادي، والبعض 

لنسخ الخمسين التي أمر قسطنطين بنسخها لتستعمل في كنائس المدينة، كما أن يعدها إحدى ا
 آخرين يؤرخونها بالقرن السادس الميلادي. 

 773صحيفة، بقي منها  820النسخة الثالثة : نسخة الإسكندرية، وتحتوي هذه المخطوطة على 
 صحيفة، وتؤرخ بالقرن الخامس الميلادي. 

يم السرياني الذي عاش في القرن الرابع الميلادي، رممت كتابتها في القرن النسخة الرابعة : نسخة إفرا

 33م)1611الثاني عشر. وتعتبر هذه المخطوطة مرتكزاً للترجمة الإنجليزية المعروفة بترجمة جيمس عام 
 .) 

م مصادفة 1947ي "الگنيـزة" )مغارة بالقاهرة( على بضع نتف قديمة، كما عثر سنة م ف1890وعـثر سـنة 
على مخطوطات قمران في شمال البحر الميت. ثم أسفرت الكشوفات عن نصوص أخرى، بعضها بالخط 

 70الفينيقي وأخرى بالخط المربع، مثل مخطوطات وادي عربات. وأقدم هذه النصوص يعود إلى حوالي 
 ميلادية. 

تجدر الإشارة إلى أن لفيفة إشعياء التي عثر عليها هناك، هي قريبة جداً من التقليد الماسوري، وقد و
 (. 34تضمنت تصحيحات تشير إلى الأخطاء والنواقص، وفيها أيضاً تبديل اسم يهوه)

 (. 35القرن الثاني ق.م)  ويرجع تاريخه إلى Nashالعشر هو الذي تضمنته برديات وأقدم نص للوصايا 

 م وهو لا يتضمن إلا القسم الأول، أي التوراة. 850و 820وأقدم مخطوط ماسوري يرجع إلى ما بين 

و مخطوط حلب الموجود بـ "لينينجراد"، والذي نسخ في السنوات الأولى من وأقدم مخطوط لنص جامع ه
 م. 10القرن 

ونقلت نسخ الطبعات الحالية عن نسخة يعقوب بن حييم التي أرخت في البندقية )فينيسيا( سنة 
 م. 1524

 طبعات العهد العتيق 

م. 1488قليداً عند اليهود( عام طبع العهد العتيق الماسوري )نسبة إلى الماسورة أي النص المعترف به ت

م. واعتمدت طبعته هذه نص جرسون 1494ثم طبع مارتين لوثر طبعة أخرى في البندقية )فينيسيا( عام 
م، وظلت هي الطبعة 1524بن موسى. وأخرج بومبرك أيضاً في البندقية نص يعقوب بن حييم المؤرخ بـ 

مدت مخطوطة بن أشير، وهي الطبعة المتداولة التي اعت Biblia Hebraicaالأوثق إلى أن ظهرت طبعة 
رها  م. وذيلت صفحات هذه الطبعة بهوامش 1929بمقدمة بالألمانية وقعها سنة  Rud Kittelاليوم، وقد صَدَّ

فيها بين النص العبري المعتبر أصلاً والترجمة   أشير فيها إلى الزوائد والنواقص في النص، كما قورن
 (. 36الإغريقية واللاتينية)

وجدير بالذكر أن التوراة السامرية )الأخماس فقط( والتي يرجع تاريخ تدوينها إلى القرن الرابع ق.م تختلف 
يضاً عن النص الماسوري الموثق في أكثر من ستة آلاف موضع من الصيغة الرسمية، كما تختلف عنه أ

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


في الخط، فهي مكتوبة بالخط الفينيقي القديم، وتتفق مع الترجمة السبعينية في قريب من الثلث. 
ويمكن أن تفيد تلك المدونة السامرية المكتوبة بالخط الفينيقي القديم في تقويم النص العبري الرسمي، 

بالخط السامري، ولكنها لا أو على الأقل في إظهار الفروق الموجودة بينهما. كما توجد ترجمة مكتوبة 
 تفيد في جبر الناقص من التوراة بشيء. 

 ترجمات العهد العتيق 

 يمكننا أن نقسم ترجمة التوراة )العهد العتيق( إلى مرحلتين : 

 I : المرحلة الأولى، وتبدأ بالترجمات الآتية . 

 ( Septante: )   . الترجمة السبعينية 1

ق.م( أوفد  247ـ  283م القائل بأن بطلميوس الثاني "فيلادلفوس" )سميت السبعينية بهذا الاسم للزع
إلى الكاهن الأعظم "إليعزر" في أورشليم، وطلب منه أن يبعث نسخة من العهد العتيق مع مترجمين 

مترجماً، ستة من كل قبيلة من قبائل  72أكفاء لينقلوها إلى اللغة الإغريقية، فبعث الكاهن النسخة و
يوماً، ولذلك سميت الترجمة  72لى الاسكندرية. وقيل إن المترجمين أتموا عملهم في بني إسرائيل، إ

 بالسبعينية. وقد أعدت هذه الترجمة أصلاً ليهود الإسكندرية. 

وتختلف هذه الترجمة عن النص العبري الموجود حالياً في كثير من المواضع، إذ هناك اختلاف بين سفر 

بُع، وسفر أيوب بنحو الربع. وتختلف أيضاً في  إشعيا ودانيال العبريين، وينقص فيها سفر إرمياء بنحو السُّ
 ترتيب الأسفار وزيادتها ونقصها. كما أن في سياق تلك الترجمة اليونانية ألفاظاً غامضة غير واضحة. 

ويعتقد أن سبب كل هذه الاختلافات عن النسخة العبرية التي اعتمدها المترجمون، وهي أقدم من 
الماسورة" التي أصبحت هي الرسمية عند اليهود، هو طول الزمن الذي استغرقته هذه نسخة "

الترجمة. إذ ثبت أن الترجمة لم تتم في اثنين وسبعين يوماً كما زعم، وإنما ترجم القسم الأول منها في 
 يل. القرن الثالث قبل الميلاد، وهو أجود ترجمة من القسمين الآخرين اللذين ترجما بعده بأمد طو

ولهذه الترجمة أهمية كبيرة لأنها اعتمدت نصاً أقدم من نص "الماسورة"، ولأن الترجمات القديمة 
 اعتمدتها باستثناء اللاتينية والسريانية، ومع ذلك لم يعترف بها التقليد اليهودي. 

م يبق م، وكانت شديدة الحرفية، ولكنها ضاعت فيما بعد، ول130ترجمة جديدة حوالي  Aquilaثم أعد 

منها إلا نتف. وقد أراد الأحبار بهذه الترجمة أن يفصلوا بين التقليد اليهودي والتقليد المسيحي الذي نقل 

الإغريقية ترجمة يهودية  Aquilaمضمون الثقافة الهلينية في معاني الترجمة السبعينية. واعتبرت ترجمة 
 محضاً تعكس التقليد اليهودي العبراني. 

الترجمة السبعينية في حوالي نهاية القرن الثاني الميلادي. ثم قَوَّمَهَا مرة ثالثة  Theodotionوراجع 
Symmachus  .في بداية القرن الثالث الميلادي 

)السداسية( التي قابل فيها النصوص الستة،   Hexaplaم نسخة 245و 240بين سنتي  Origenesوأعد 

، Aquilaيونانية، والترجمة السبعينية، وترجمة أي النص العبري بدون حركات، والنص العبري بحروف 
 . Symmachus، ومراجعة Theodotionومراجعة 

)الرباعية( قابل فيها بين الترجمات الأربع، بعد أن حذف  Tetraplaنسخة أخرى تعرف بـ  Origenesووضع 
 النص العبري، والنص العبري المكتوب بالحرف اليوناني. 

 (  Targume  )  :  . التـرگوم2

ق.م،  539الترگوم لفظ آرامي يعني الترجمة. وأصله أن اليهود، بعد العودة من السبي البابلي سنة 
أهملوا اللغة العبرية، لغة العامة في فلسطين، واتخذوا لهم بديلاً عنها اللغة الآرامية. وأثناء تجمع اليهود 

جم يترجمها بالآرامية، وهذا هو الشائع. ولكن في البيع، كان الربي يقرأ التوراة باللغة العبرية وبجانبه متر

الحقيقة أن نص الترگوم تعدى ترجمة النص الأصلي فأضاف الشرح والتأويل الذي يعبر عن نظرات وتأملات 
صبغها الأحبار بواقع الحال. ولو وصلت إلينا النصوص الأولى لمكنت مؤرخي العقيدة اليهودية ومذاهبها من 

 ايا. التعرف على كثير من الخب



وأقدم "ترگوميم" )الترجمات الآرامية( التي وصلتنا تعود إلى القرن الأول الميلادي، وتتضمن : التوراة 
والأنبياء والمكتوبات. وأشهر"ترگوميم" ترگوم أنكولوس للأخماس، وينسب إلى أكيلا، وترگوم يونتان 

نص الترگوم اليوم مطبوعاً مع للأنبياء، وينسب إلى يونتان بن عزيل، وهو أشهر تلامذة هلل. ويوجد 
 (. 37الشروح التوراتية الكبرى)

 ( Vulgatus: )   . الترجمة اللاتينية3

ه ترجمت  St-Jérômeوعليها أعد القديس  ،  Vetus Itala كان يطلق على الترجمة اللاتينية الأولى  
   ، وتعني هذه الكلمة : النص الشائع.Vulgatus  المعروفة بـ 

م معتمداً في ذلك النـص العـبري 405و 390الترجمة في بيت لحم فيما بين سنوات   St-Jérôme أنجز 
والـنص الإغريقي. وأصبحت هذه الترجمة اللاتينية هي الرسمية عـند الكـاثوليك. وحـددت الترجمة النص 

سفراً، غير أن ترتيب هـذه الأسفار يخـتلف عـن النــص العــبري، بـل يتــضمن زيــادة  39ي المعترف به ف
وهي أسفار : طوبيا ويهوديت وحكمة سليمان والجامعة وبروخ  Deutérocanniquesالأسـفار المعروفة بـ 

ذا ولا يعترف ورسائل أرمياء والموكابيين الأول والثاني، وزيادات أيضاً في سفر دانيال وإستير. ه
 البروتستانت بهذه الأسفار. 

م، ثم ظهرت لها بعد ذلك طبعات أخرى. وأقر مجمع 1496سنة   الترجمة اللاتينية Gutenbergطبع 
Trente   ترجمة لاتينية رسمية بأمرSixte Quint   م، وأصبـحت هـي المعـترف بها، وروجعت 1590سـنة

( Bénédictinsلجنة من "البندكتيين" ) Piexم كلف 1907ة م. وفي سن1592ثم طبعت  Clément VIIIبأمر 
 () Jérôme-St(38في روما بإعداد نشرة نقدية لترجمة 

 . الترجمة السريانية : 4

م، واعتمد فيها الترجمة 617و 616تي بين سن Paul De Tellaهناك ترجمتان سريانيتان، أولاهما أنجزها 

الإغريقية. أما الثانية فهي الترجمة المعروفة بـ "لبشتا"، ومعناها بالسريانية "البسيطة"، وقد أنجزت في 
Edesse  .في القرن الثاني الميلادي وتتضمن العهدين العتيق والجديد 

 . الترجمة القبطية : 5

 قرن الثالث الميلاديين. تعود إلى نهاية القرن الثاني وبداية ال

 . الترجمة الحبشية : 6

 م. 320وتخص التوراة وحدها، وترجع إلى عام 

 . مدونة التوراة في اللغة العربية : 7

جاء في المقالة الأولى من كتاب الفهرست لابن النديم، أن خزانة هارون الرشيد كانت تتضمن نسخة من 
مولى هارون الرشيد، أنه ترجم "صدر هذا الكتاب ـ يعني الذي التوراة. وذكر أحمد بن عبد الله بن سلام، 

كان في خزانة هارون الرشيد ـ والصحف والتوراة والإنجيل وكتب الأنبياء والتلامذة، من اللغات العبرانية 

واليونانية والصابئية، وهي لغة أهل كل كتاب، إلى اللغة العربية، حرفاً حرفاً، ولم أتبع في ذلك تحسين 
 لا تزيينه مخافة التحريف، ولم أزد على ما وجدته في الكتاب الذي نقلته ولم أنقص". لفظ و

غير أن كلام أحمد بن سلام لا يوضح أي قسم ترجم من العهد العتيق، ويرجح أن يكون القسم الأول، أي 

لعهد العتيق، التوراة. أما كتب الأنبياء التي ذكرها في عبارته فغير مؤكد أن تكون هي القسم الثاني من ا
 لأن ترتيبه للكتب واللغات فيما ذكره لا ينطبق على هذا القسم. 

وحديثه أيضاً عن كتب موسى غير واضح، فهو يقول بعد ذكر عدد الأنبياء والكتب : "وجميع ما أنزل الله من 
أول كتاب الكتب مائة كتاب وأربعة كتب، من ذلك مائة حقيقية أنزلها الله تعالى فيما بين آدم وموسى. ف

منها أنزله، جل اسمه، صحف آدم، وهي واحد وعشرون صحيفة. والكتاب الثاني أنزله الله على شيث، 

وهو تسع وعشرون صحيفة. والكتاب الثالث على أخنوخ )إدريس( وهو ثلاثون صحيفة. والكتاب الرابع على 
ك خمسة كتب، من إبراهيم، وهو عشر صحائف. والكتاب الخامس على موسى، وهو عشر صحائف. فذل

 مائة صحيفة. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


ثم أنزل الله تبارك وتعالى التوراة على موسى بعد الصحف بزمان، في عشرة ألواح... فلما نزل من الجبل 
ووجد أصحابه قد عبدوا العجل، رمى بها فتكسرت. ثم ندم فدعا الله عز وجل أن يردها عليه، فاستجاب 

لوح الميثاق والآخر لوح الشهادة... ثم أنزل الله عز وجل الله جل اسمه وردها في لوحين، فأحد اللوحين 
 (. 39على داود المزامير، وهو الزبور الذي في أيدي اليهود والنصارى، وهو مائة وخمسون زبوراً")

م لم يكن يتعدى مضمون لوحين، وإلا لكان علَّق على ونفهم من هذا النص أن ما ترجمه أحمد بن سلا
ذلك. وذلك يدل على أن مدونة التوراة زيد فيها وَضُمَّتْ إليها تأليفات وكتب أخرى مع مرور الزمان، لتعطينا 

 مدونة العهد العتيق الضخمة التي بين أيدينا الآن. 

قال :"سألت رجلا من أفاضلهم )من أفاضل  ذكر ابن النديم بعد ذلك أقسام العهد العتيق، نقلاً عن ثقة،

اليهود( عن ذلك الكلام على التوراة في يد اليهود وأسماء كتبهم وأخبار علمائهم ومصنفيهم، فقال : أنزل 
الله، جل اسمه، على موسى التوراة وهي خمسة أخماس، وينقسم كل خمس إلى سِفَرِين )جمع 

ة فراشات )فصول أي سور(، وتنقسم كل فراشة إلى عدة سفر باللغة الآرامية(، وينقسم السفر إلى عد
بسوقات )آيات(. قال : ولموسى كتاب يقال له المشنه، ومنه يستخرج اليهود علم الفقه والشرائع 

 (. 40والأحكام، وهو كتاب كبير ولغته كسداني )آرامي( وعبري)

"ومن كتب الأنبياء بعد ذلك، )القسم الثاني من العهد العتيق( : كتاب يهوشع، كتاب "سفطي" )القضاة(، 

كتاب شموئل، كتاب سفر إشعياء، كتاب سفر إرمياء، كتاب سفر حزقيال، كتاب ملخي وهو سفر داود 
 سفراً صغيراً.  12(، كتاب الأنبياء وهو 41وأصحابه ويعرف بتفسير ملخي الملوك )هكذا في التحقيق()

"ولـهم كـتب يقال لها بـطارات، مستخرجة من كتب الأنبياء الثمانية. ومن كتـبهم : كتـاب عـزرا، وكتـاب 
(. وكتاب أخا )إخا( وكتاب روث، وكتاب 42دانيـال، وكـتاب أيـوب، وكتاب شرشرين )نشيد الأناشيد()

كوهلت )الجامعة( وكتاب زبور داود )المزامير( وكتاب أمثال سليمان، وكتاب ديوان الأيام فيه سير الملوك 
 (. 43وأخبارهم، وكتاب حشوارش ويسمى المجلة ")

ولا نستطيع أن نجزم بأن الترتيب الذي عرضه ابن النديم هو الترتيب الذي كان متبعاً آنذاك، لأننا لا نعرف 
 كان نصاً محفوظاً أم كان يتداول بالمعنى الإجمالي !   هل الخبر الذي نقله عن "بعض أفاضلهم"

ابن النديم عن إنجيل النصارى وأسماء كتبهم وعلمائهم ومصنفيهم، قال إنه سأل القس، وعندما تحدث 

وكان فاضلاً، عن كتب النصارى التي كانت باللسان العربي، فأخبره أن من ذلك : الصورة، وينقسم إلى 

يهود، قسمين : الصورة العتيقة والصورة الحديثة. وأخبره بأن العتيقة هي السند القديم على مذهب ال
والحديثة على مذهب النصارى. وذكر له كتب السند القديم، وأولها التوراة وهي خمسة أسفار، ويحتوي 

السند كذلك على عدة كتب منها : يوشع، الأسباط )شوفطيم( وهو كتاب : القضاة، شموئل، وقضية 
كوهلت، وكتاب سير داود، وأخبار بني إسرائيل، وقضية قصة رعوث، وكتاب سليمان بن داود في الحكم، و

سيرين )نشيد الأناشيد(، وكتاب حكمة هويسيع بن سيرين )يشوع بن سيراخ(، وكتاب الأنبياء الذي 
  (.44يحتوي على أربعة كتب : أشعياء وأرمياء وكتاب الإثني عشر نبياًّ وكتاب حزقيل...)

والملاحظ من هذا السرد أنه لا يتضمن كل أسفار العهد العتيق، ولا ندري أيضاً من أين أتى الخلل أو 
 النقص في هذا السرد، أو الزيادات في المدونة الموجودة حالياً. 

وقد حاولنا أن نستشف مضمون العهد العتيق في اللغة العربية من كتاب"الفصل في الملل والأهواء 
(، فتوصلنا إلى أن هذا العالم كان يملك حقًّا نسخة توراتية رِبيَِّّة، ربما لا تتعدى 45حزم) والنحل" لابن

هم الأخماس، وفهمنا ذلك من قوله عندما تحدث عن التوراة السامرية : " ولم يقع إلينا توراة السامرية لأن
لا يستحلون الخروج عن فلسطين والأردن أصلا ". والواقع أن نقد ابن حزم لم ينصب إلا على هذا القسم 

 (. 46فقط)

ولم يذكرها له  م( قيل إنه اعتمد فيها اليونانية،873-874هـ/260ونسبت ترجمة لحنين بن إسحاق )تـ : 
 (. 47ابن النديم في ترجمته)

 * ترجمة سعديه كؤون الفيومي : 

ونظراً لطبيعة الثقافة العربية الإسلامية التي صارت مكوناً من مكونات الفكر العبري في دولة الإسلام، 

واتساعها، كان لا بد أن يقوم اليهود العرب بترجمة كاملة، أو على أقل تقدير بترجمات  في ذروة حضارتها

لنصوص محددة. ذلك أن اللسان العربي أصبح لسان جمهورهم شرقاً وغرباً، ولسان بعض مذاهبهم مثل 
ت ضاع، أو المذهب القرائي الذي تشبث بالتحرير باللغة العربية حرفاً ولغة. ولعل الكثير من هذه الترجما

لم نطلع عليه لأن المخطوطات كانت مكتوبة بالحرف العربي أو بالنطق العربي بحروف عبرية، فأهملها 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


اليهود بعد إهمالهم العربية، ولم يطلع عليها العلماء العرب لأنهم لم يكونوا على علم بمخطوطات اليهود 
 العربية المكتوبة بالحرف العبري. 

لى الإطلاق أنجزها عالم يهودي هي ترجمة سعديه كؤون الفيومي الذي غير أن أشهر ترجمة عربية ع
 م(. 942-882ولد وعاش في مصر )

أن يقرب النص الديني إلى العامة،   كتاب التوراة وفسره بـاللـغـة العـربية، وقصد بذلك  لقد ترجم الفيومي

م يتعد زادهم اللغوي الاستعمال سواء أولئك الذين كانوا يحسنون العربية الفُصْحَى، أو أولئك الذين ل
الدارج. وقد كتب تفسيره بحروف عربية ليتمكن حتى أولئك الذين لا يستطيعون قراءة الحرف العبري، 

 (. 48يهوداً كانوا أم غير يهود، من الاطلاع على نص التوراة)

 ة يوحنا أسقف إشبيليا : * ترجم

م، اعتمد 750ومن الترجمات العربية القديمة في الغرب الإسلامي، ترجمة يوحنا أسقف إشبيلية، سنة 
 فيها الترجمة اللاتينية التي كانت رائجة آنذاك. 

II  : ترجمات المرحلة الثانية . 

بترجمته   Lutherة، وقد افتتحها تبدأ هذه المرحلة مع الإصلاحات الدينية الكبرى في المجتمعات الغربي
الألمانية الأولى التي كان لها أثر كبير، أولاً في تطويع اللغة الجرمانية، وثانياً في كونها مصدر استلهام 

التي كانت   الترجمة اللاتينية  للترجمات الدنماركية والسويدية والهولاندية، وثالثاً لأنها ستحتل مكانة
ت الكتاب المقدس إلى اللغات الأوروبية، ولم يتقلص نفوذها إلا بعد ظهور هي الأساس والمرجع لترجما

 . 1955ترجمة القدس سنة 

  

رجمة والت '  La Pléiade 49ومــن أهــم تـرجـمات الـكـتاب المــقدس الحـديثة بالفـرنسية، ترجـمة '  
 (. 50الموحدة، أي التي تجمع بين التقليد الكاثوليكي والبروتستانتي)

ومع ظهورالترجمات ذات الطابع المسيحي، اختار اليهود نهجاً آخر في ترجماتهم للعهد العتيق، إذ ربطوها 

أن تكون لها فعالية في المجتمعات التي كانوا يعيشون فيها، بما في ذلك اللهجات  بالأهداف التي يمكن
العربية الدارجة، والموروث الماسوري. وهكذا ظهرت ثلاث ترجمات يهودية ـ فارسية، وأخرى باليديش، 

-13 أو لادينو )القرن  م( ويهودية ـ إسبانية15-13وهي خليط من العبرية واللهجات الجرمانية )القرن 
 (. 51م()18

ثم توالت الترجمات العربية المسيحية في مذاهبها المختلفة، بدءاً من القرن الثامن عشر الميلادي، 
 ومنها : 

 م، ولم يكتب لها الرواج. 1851ترجمة أحمد فارس الشدياق، طبعت في لندن 

الترجمة البروتستانتية الأمريكية التي أنجزها المرسلون الأمريكيون في بيروت، وطبع منها العهد الجديد و
 سفراً.  39م، وتضمنت النسخة 1865م والعهد القديم سنة 1820سنة 

وأنجز الآباء اليسوعيون ترجمة، تبعاً لتقليدهم الكاثوليكي بعناية أغناطيوس زيادة، مطران بيروت، وظهر 
م. ثم صدر الجزء 1877م، وتلاه الجزء الثالث أي العهد الجديد، عام 1876جزء الأول من العهد القديم عام ال

م. ثم أدمجت الأجزاء الثلاثة في الطبعة التي صدرت في بيروت عام 1879الثاني تكملة للعهد القديم 
 م. 1986

م، والنسخة اليونانية للعهد الجديد، ومن ميزات هذه الترجمة التي اعتمدت النسخة العبرية للعهد القدي
أن ساهم فيها مجموعة من علماء اللاهوت، استفادوا من الترجمات السابقة وأشركوا في عملهم كبار 

 المختصين في اللغة، مثل إبراهيم اليازجي الذي نقح العبارة ورونق الترجمة، كما جاء في غلاف الطبعة. 

العربية إلى يومنا هذا، هي الترجمة المعنونة بـ "التفسير ومن أحدث الترجمات، ولعلها آخرتها في 
 :   (52التطبيقي للكتاب المقدس")

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


وساهم في إعداد النص، تسعة عشر محرراً وثلاثة عشر من علماء اللاهوت، من مختلف الجامعات. ثم 
ركة مستير ميديا بالقاهرة، وأشرف على هذه الترجمة العربية : وليام وهبه وجوزيف ماجر عرَّبته ش

وصبري بطرس وعاطف سامي وعادل كمال، ولخصوا مجهودهم ومجهود المساهمين في هذا العمل في 
هذه الفقرة : <قام بإعداد التفسير التطبيقي للكتاب المقدس فريق من الرعاة والمعلمين، من مختلف 

طوائف المسيحية وهيئات الخدمة المختلفة. وقد استغرق إعداده سنوات من العمل الجاد، ثم قام ال

بمراجعة مادته عدد من اللاهوتيين من مختلف فروع المعرفة الكتابية واللاهوتية>. إذاً فالتقليد لا يرتبط 
 بمذهب مسيحي معين كما يفهم من هذه المقدمة. 

هدف الذين أعدوا العمل الأصلي، هو عصرنة العهد العتيق بصورة تجعله  وكان هدف معدي الترجمة، وربما

مسانداً لمضمون العهد الجديد. وتمثل الاستنتاجات والدروس التي استخرجوها من كل الكتاب وعظاً 

كنسياً. ولعل هذا هو السبب الذي جعلهم يُبسَِّطُون اللغة، بل أدخلوا في الترجمة أشياء ليست منها 
مات وأحياناً العبارات، دون الإشارة إلى ذلك. ولا يمكن أن يعرف غير المطلع على الأصل العبري لشرح الكل

 أنها زيادات. 

وإذا كانت هذه الترجمة غنية بالفهارس والخرائط وبترجمة الأعلام وبالتوثيق التاريخي، إلا أن الباحث 

تي أرَّخَ بها المؤلفون لأحداث العهد العتيق والفقيه والمؤرخ لا يمكنهم اتخاذها مستنداً، لأن التواريخ ال
 ونسبة أسفاره، لم توافق ما توصل إليه علم الحفريات ونقد التوراة. 

لقد نسبوا كل أسفار التكوين إلى موسى، وأرخوها بتواريخ لم يعتمدها أحد، فأرخوا للتكوين والخروج 

-1406ق. م، وللتثنية بـ  1440-1445بـ  ق.م، وأرخوا لسفر اللاويين 1450-1410والعدد بالفترة ما بين 
 ق. م. ويلاحظ عدم موافقة ترتيب الأسفار للتدرج التاريخي.  1407

كما أنهم نسبوا الأسفار إلى موسى بصفته كاتباً لا متلقياً رسالة، ومن خلال عملهم هذا لا يمكن 
عاني رسالة السماء. للقارئ أن يتذكر ما قيل عن الوصايا العشر من أنها هي وحدها التي تحمل م

فعبارتهم : "الكاتب موسى" في مقدمة كل سفر، وعبارتهم "اللاهوتية" هي عبارات غير دقيقة، فهم 

يصفون الأتقياء، أيام ملكي صادق الذي عاصر إبراهيم، باليهود. ويعتبرون الذين اختتنوا في عهد إبراهيم 
بعد موسى. ولا يجب أن يقع عمل من هذا الحجم يهوداً، مع العلم أنه لا وجود لمصطلح اليهودية إلا من 

 في مثل تلك الأخطاء الكبيرة، فهي بلا شك تنقص من قيمته. 

والخدمة التي قدمها هذا العمل هي تقسيم النص إلى فقرات، وعنونة كل فقرة بعنوان يشير إلى ما 
 تحته. 

 التلمود 

توراة، بل يعده بعضهم أقدس من التوراة يعد التلمود عند معظم اليهود الكتاب المقدس الثاني بعد ال

نفسها. واعتقدوا أيضا أنه وحي، غير أن نقله منذ نزوله ظل شفاهة، حمله موسى ثم أخذه عنه هارون 
 (. 53وأبناؤه، وهكذا في سلسلة متواترة إلى أن دُوِّنَ)

 ي لفظ التلمود " التعليم "، وأصله من نفس الجذر العربي )لمََدَ( وهو قسمان : ويعن

 . المِــشْنَه : 1

من جذر "شَنَّه"، أي ثنََّى. والأصل في هذه التسمية أن التوراة تعني الكتاب الأول، وكتاب المشنه   اللفظ
 هو تثنية له بالشرح، فهو ثان أو تثنية. 

تبط أساساً بمضمون التوراة وما فيها، تاريخاً أو شريعة، وأضيفت إلى ذلك وعليه فمضمون "المشنه" ير
الأحداث التي حدثت بعد موسى، والفتاوى والتشريعات والاجتهادات والأحكام التي صدرت عن المجامع 

اليهودية المختلفة على مدى أزمنة طويلة. وكانت كل هذه العناصر غير منسقة ولا مجموعة، إلى أن 

ن بن جملئيل، وهو من كبار فقهاء طبرية، مستعيناً بعلماء طبرية، في عملية التنسيق، شرع شمعو
م بالتبويب والتنقيح والترتيب. وتتابع العمل إلى أن أتمه يهوذا هناسي وتلامذته، حوالي 166فبدأوه سنة 

مفرده "ثنََّاء"، م. وسمي العلماء الذين أسهموا في جمع مادة "المشنه" خلال زمن طويل "ثنََّائيِم" 216
ى، من تحشية النص.   من اللفظ الآرامي" ثنََّا" أي حَشَّ

فصلا، وتناولت هذه الفصول مواضيع  524قسما، وتضمنت هذه الأقسام  63حررت المشنه بالعبرية في 
 بكل هذا من جدل على مر السنين.   مختلفة، منها التاريخي والتشريعي والاجتماعي، وما أحاط

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


خِتْ" وكل وأقسام "المشن ه" الكبرى ستة، سمي كل قسم "سِدِر"، وكل سدر انقسم إلى "مَسِّ
 مسخت إلى "برَِقيم" وكل برق إلى "مِشْنِيوت". وهذه أقسامها : 

ü  .الزروع، وموضوعه التشريعات والقضايا والأحكام الخاصة بالفلاحة والأرض، وما يتصل بذلك من عبادات 

ü عياد اليهودية والسبت والأيام المقدسة، والأيام التي صادفت مناسبات الأعياد )الفصول(، وموضوعه الأ
 مفرحة أو محزنة في تاريخ بني إسرائيل، وما يجب فعله في هذه المناسبات. 

 * النساء، وموضوعه قوانين الزواج والطلاق والوصايا والنذر. 

ت، ونظام الحكم والتنظيمات العقوبات، وموضوعه الأحوال الشخصية والتشريعات المدنية والعقوبا * 
 المدنية. 

المقدسات، وموضوعه القرابين والأضحيات والهيكل والتشريع الخاص بالكهنة والعبادات ووصف هيكل   *
  أورشليم.

 الطهارة، وموضوعه الطهارة والنجاسة في المأكولات والمشروبات، والتطهير، وما يتبع ذلك.  * 

مي كثيراً، وهو أسلوب مَيَّزَهَا عن العبرية التوراتية، لذلك دعاها وتأثرت لغة المشنه بالأسلوب الآرا
ِّين. وتضمنت دخيلاً أجنبياً تبعاً للأنظمة السياسية التي عاصرت  الدارسون "اللغة الربِّيَِّّة" نسبة إلى الربِّيِّ

 مقعديها، ففيها دخيل من الآرامية واللاتينية والفارسية والإغريقية. 

 . "الگمارا" : 2

الگمارا لفظ آرامي يعني الإتمام والتكميل، أي الإتمام بالتدقيق والتفصيل لما جاء في المشنه. وقد كتبت 

الگمارا بلغة آرامية بها خليط عبري، وساهم في كتابتها شيوخ وطلاب المدارس والأكاديميات، من 

ا "أمَُورَئيِم" مفرده "أمُورَا" أي م. ويُسَمَّى علماء الگمار500و 220فلسطين وبابل، وذلك فيما بين السنوات 
ين.   "المتكلمون"، للتمييز بينهم وبين علماء المشنه "الثنائيم" أي المُحَشِّ

و"الگمارا" هي حواشي نص المشنه التي أصبحت بديلاً للتوراة خلال القرنين الثالث والرابع، ولم يخرج 

ا النقاش في قضاياها ودققوا في قواعدها "الأمورئيم " فيها عن تقسيم المشنه وفصولها، ولكنهم وسعو

وأحكامها، وطبقوا ما جاء فيها على القضايا الطارئة أو القضايا التي افترضوها، موضحين ذلك بالأمثلة 
 والحكايات، كما قابلوا بين الأحكام الفقهية المتعاقبة ليخلصوها إلى الحكم الفقهي النهائي. 

 ن تقسيماً آخر، فهو : ويمكن أن نقسم التلمود من حيث المضمو

* " الهَلخَا"، وهي من الجذر "هلخ " أي سار وشرع، فهي إذن التشريع، شَرَّعَ تشريعاً : "هَلخَْ ـ هَلخََ". 
 وموضوع التلمود بطبيعة الحال هو كل القوانين والتشريعات في جميع فروع الحياة والسلوك. 

موضوعها كل ما يتعلق بتواريخ وقصص وأخبار بني " الهگدا"، من الجذر )هَكَدَ(، أي روى وأخبر. ف * 

إسرائيل، وأخبار الممالك والأمم التي عاصروها، وكل ذلك مسبوك في شكل دروس تستنبط من واقع 
 اليهود. ومن هنا تضمن التلمود أيضاً جانباً كبيراً من الأخلاق والسلوكيات كما تصورها اليهود. 

الذي تحدثنا عنه، وهو الأشمل والأكبر، والأكثر تأثيراً في التشريع  والتلمود، تلمودان : تلمود بابلي وهو
 والفكر والسلوك اليهودي. 

مبحثاً من المشنه، وانتهى تهذيبه في أواخر القرن الرابع  39والتلمود الأورشليمي وهو أصغر، ويتضمن 
 (. 54الميلادي، وهو موجز وأكثر وضوحاً وأسهل أسلوباً)

لا يفوتنا هنا أن نذكر بما سبق أن أشرنا إليه، وهو أن التلمود أصبح لدى اليهود في مكانة التوراة، وأحياناً 
قدموه عليها. غير أنه ظهر في العراق، في القرن الثامن الميلادي، مذهب ترأسه عنان بن داود، وعرف 

رائين، ورفض هؤلاء التلمود جملة وتفصيلاً. ومن هنا جاء اسم مذهبهم "قراؤون"، لأن يهود بمذهب الق
العالم الإسلامي كانوا يطلقون على التوراة اسم "المِقْرا"، ولعل ذلك كان من تأثير الثقافة الإسلامية، فالـ 

( ولأنهم لا يؤمنون إلا بالمقرا أي التوراة فهم القراؤون، ولذلك 55"مقرا"، معنى واشتقاقاً يقابل لفظ القرآن)
 يرفضون التلمود. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


وللتلمود مختصرات وشروح كثيرة، لعل أفضلها بالنسبة للتلمود البابلي هو شرح الربِّيِّ شلموه بن 
وشرحاً للتلمود الأورشليمي، هو شرح موسى بن إسحاق، المعروف بـ "رشي". وأجودها اختصاراً 
 (. 56ميمون، المعروف بـ " مشنه تورا" أو اليد القوية)

 . المدرشيم : 3

 كل الدراسات ومفرده "مِدْرَش" من الجذر "درش" أي درس، وهو نفس الجذر العربي. ويعني المصطلحُ 

التفسيرية والتشريعية، والاجتهادات والقواعد الأخلاقية، المبنية على النص المقدس، والتي يذهب فيها 
أصحابها بعيداً عن ظاهر النص لينفذوا إلى أعماقه، وليستنبطوا منه استنباطات لا تترك جانباً من جوانب 

 الكتاب إلا واستفادت منه. وينقسم بدوره إلى : 

رش هلخا : ويتناول النص بالتفسير والبحث والاستنباطات التشريعية. وقد يختص الدرس بجانب مد * 
 معين من جوانب التشريع. 

رْشَان )الواعظ  *  مدرش هگدا : وهو درس يُتَوسع فيه، في الأخبار والروايات التاريخية، ويستخرج منه الدَّ
 عليه اليهود إبانها.  أو الفقيه( تفاسير وتأويلات تناسب واقع الحال الذي

وكان للخيال دور كبير في هذه الدراسة، مما جعل الأحداث والوقائع تختلط بالأسطورة وبكل تصور غريب لا 
 يقبله العقل والفكر. 

وقد اهتم "المدرشيم" بالأخبار والروايات والمأثورات الشعبية. ومن أشهر "المدرشيم" وأكثرها تميزاً 
 . "مدرش هگدا" و"مدرش ربا"

مدرش ربا، أي التفسير الكبير : ويستند على الروايات والأخبار لشرح الأسفار الخمسة، وكذا نشيد  * 
رٍ من  الأناشيد والجامعة والأمثال ومراثي إرمياء وروث وإستير. وجرت العادة بأن يُنْعَتَ كل سفر مُفَسَّ

يت ربا" والخروج "شموت ربا"... ألخ. أسفار العهد العتيق بـ "ربا" )كبير( فتفسير سفرالتكوين هو "بريش
وغالبا ما كانت تلقى هذه "الربوت" )التفاسير الكبرى( في الكنيس أو أمام جمع من المستمعين، 

 وينطلق فيها المتحدث من نص توراتي ليتجول بسامعيه في المواضيع المشار إليها. 

 ن السادس والثاني عشر الميلاديين. وجُمعت أدبيات هذه "الربوت" خلال قرون، إذ دونت فيما بين القر

وبعض المدرشيم تنسب إلى أشخاص بعينهم، مثل "مدرش تنحوما" الذي فسر الأخماس كلها )التوراة( 
 وكان ذلك في حوالي القرن الرابع الميلادي. 

والواقع أن كتابة المدرشيم لم تنقطع أبداً، فهي موجودة أينما وجد اليهود والبيعة، فقد ورث الفكر 

اليهودي إرثاً كبيراً من هذا النوع من الأدبيات، تركه الأحبار في الشرق والغرب الإسلاميين، ذلك أن أهمية 
 المدرشيم ارتبطت بشهرة مؤلفيها. 

ولا يمكننا فصل المضمون الأدبي والفلسفي الذي أنتجه القرَّاؤون، وهم فاتحو المذهب العقلاني 
ه كؤون الفيومي ويحيى بن بقودا، ويهودا اللاوي، وموسى بن اليهودي، والعلماء الربيون، مثل سعدي

 ميمون، وأبراهام بن ميمون، وأسرة بني تبون، وابن عزره، وغيرهم كثير. 

لقد اختلط المضمون الأدبي والفلسفي بالنص المقدس، لأن هؤلاء كانوا يشاركون في الاجتماعات 

ياسي يفرض عليهم أن يتحدثوا ويخاطبوا الجمهور، الكنسية الكبرى، وكان دورهم الاجتماعي وأحيانا الس
فكان مضمون كلامهم هذا "مدرشيم" يعتمد النص المقدس مع النظر في الأحداث والقضايا التي 

 عاصروها. 

 هذه هي أهم المصادر اليهودية، تاريخاً ومعاصرةً، أوجزناها في هذه الصفحات. 

يستجيب لهمنا العلمي ورغبتنا المعرفية. لذلك لابد من ونعتقد أن الوقوف بموضوعنا عند هذه النقطة، لا 

الرجوع إلى علم له أهميته في الدراسات اللاهوتية والدينية، وله أهميته في الكشف عن أسرار كثير من 
 القضايا التي تحدثنا عنها أعلاه، وأعني بذلك نقد التوراة. 

 الفصل الثالث 
  نقد مدونة التوراة 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


لتوراة، كتابة ولغة وتاريخاً، ونظراً لتضارب الآراء في نسبة الأسفار، ولاختلاف نظراً لطبيعة مضمون ا
المذاهب اليهودية والتقاليد المسيحية في ترتيبها وعددها، نظراً لذلك كله ظهرت مدارس نقدية للتوراة، 

لوجي، ركزت بعض تلك المدارس على النظر المنطقي والفهم العقلاني، وبعضها اعتمدت التحليل الفيلو
 وثالثة اعتمدت المكتشفات الأركيولوجية، ورابعتها جمعت بين كل ذلك. 

 سبينوزا وابن حزم الأندلسي، وغيرهما 

وا سبينوزا رائداً لنقد  يعتبر سبينوزا وابن حزم الأندلسي من أبرز نقاد مدونة التوراة، بل إن الغربيين عَدُّ
عِ سبينوزا الريادة لنفسه 57اً للنظر والفهم)نصوص التوراة، فقد كان يعتمد العقل واللغة مرتكز (. ولم يدََّ

( الذي أبدى شكوكه في 1167في هذا المقام، بل ذكر أستاذه ـ غير المباشرـ إبراهام بن عزره )تـ 
 . مضمون التوراة عندما شرح التكوين والتثنية

والواقع يؤكد أن الأستاذ الحقيقي لسبينوزا ولأستاذه ابن عزره كان ابن حزم الأندلسي. وصلة الوصل 
واضحة، فابن عزره أندلسي الموطن والثقافة، وتتلمذ على علماء المسلمين في الأندلس، وأخذ عنهم 

ان ابن حزم من الأعلام مجمل المعارف المعروفة آنذاك، من لغة وتفسير وعلوم رياضيات وفلك... إلخ. وك

الذين كانت لهم الريادة في كثير من المجالات، في فهم المجتمع والناس، وظهر ذلك في كتبه مثل 
يَر، وفي الأنساب )جمهرة أنساب العرب( والتواريخ، وفي التجديد في النحو والفقه )مذهب  الأخلاق والسِّ

لكن ريادته كانت أبرز في علوم الأديان ومقارنتها الظاهرية(، وفي الأدب "طوق الحمامة"، إلى غير ذلك. و
ومناظرة أهلها، وكان يناظر أحياناً بالحسنى، خاصة في مناقشاته مع النصارى واليهود بصفتهم يشاركونه 

المواطنة، بل والمعارف أيضاً، وأحياناً كان يناظر بشيء من العنف، وذلك عندما يضع النصوص الدينية على 

ظر وجادل في قضايا توراتية مختلفة تتعلق بتاريخ الكون وتاريخ البشر وتاريخ الأنبياء، محك النقد. لقد نا
وانتقد الخلط الواقع في الحديث عنهم، ونسبة ما لا يليق بهم، والقول في الله بما لا يوافق العقل، 

 وانحراف بني إسرائيل أيام موسى وبعده، والتغيير الواقع في النص التوراتي. 

بن حزم في نقده هذا أفضل المناهج الفيلولوجية، وأدق مناهج المقارنات النصية المبنية على واستخدم ا

المنطق والحساب كما نعرفها اليوم. وكثير من المراجع الحديثة التي اعتمدناها، والتي أرخت لبني 
بل الأصح أن  إسرائيل وتناولت كتاب العهد العتيق بالنظر، اتبعت منهج ابن حزم دون أن تشير إلى ذلك،

نقول دون أن تدري بذلك. وذلك لأن مرجعها الأساس كان سبينوزا الذي، وإن لم يشر إلى ابن حزم 
 مباشرة ضمن مصادره، إلا أنه أشار إلى ابن عزره تلميذ ابن حزم الذي شاركه العلم والموطن. 

غيره من يهود الأندلس كانوا وإذا قلنا إن سبينوزا لم يعرف ابن حزم، فإننا نجزم بأن إبراهام بن عزره و
(، 58خاصمهم علماً وسياسة في "الرد على ابن النغريلة اليهودي")  يعرفونه حق المعرفة، لأن ابن حزم

يُعَنفِّْ منهم إلا من اعتبره خارجاً وصادقهم وارتبط بهم إنسانياً كما يبدو في كتاب "طوق الحمامة"، ولم 
 عن حدود الشرع علماً، أو خارجاً عن حدود الاستقامة مسؤوليةً. 

إن رسائل ابن حزم المنطقية والفلسفية، وكتاباته الجدلية والتاريخية كلها تفصح عن هذا. وحجر الأساس 
 (. 59في نقده لليهودية هو كتاب الفَصْل في الأهواء والملل والنِّحَل)

ولا نبعد عن الحقيقة إذا قلنا بأن علماء المسلمين، بدءاً من المفسرين إلى أقطاب علوم الكلام 

ت والفلسفة، كلهم كانوا أساتذة ليهود الأندلس في باب النظر في النصوص الدينية بعين العقل، وبالأدوا

اللغوية والبلاغية والأصولية. ويمكننا أن نقول إن ابن ميمون نفسه وأبناء تبون وابن جرسون وغيرهم، 
كلهم أعادوا النظر في فهم التوراة، نظراً لتأثرهم بمناهج علماء الكلام في الأندلس. غير أن منهجهم لم 

على رفضهم لمنطق التوراة  يسر بعيداً ليشكك في النص، وإنما آثروا تأويل النصوص، وهذا ما يدل
بظاهرها النصي، ولذلك اعْتُبِرُوا من أقطاب نقد التوراة بعد ابن حزم وقبل أبراهام بن عزره، فنقدهم يصنف 

 (. 60ضمن أعمال الخاصة لا العامة)

النقاد لأنه اعتمد ابن حزم الأندلسي الذي انتقد النصوص صراحة ولم يلجأ  ويختلف ابن عزره عن غيره من

ولسبينوزا، لأن نقد هذين الأخيرين لم يتخذ   إلى تأويلها. وفي هذا كان ابن حزم أستاذاً لأبراهام بن عزره
توافقه  التأويل منهجاً لحل مبهمات العهد العتيق، ولكنه أخذ ينظر في تناقضاته المختلفة، ويناقش عدم

مع صدق الواقع في الأحداث والتواريخ ومستوى اللغة، ويبرز عمل الإنسان الذي أخفى، بما أدخله على 

النصوص، حقيقة ما جاء في رسالة السماء. بل كانا يناقشان مفاهيم اللغة التي إذا خرجت عن سياقها، 
المقصود الحقيقي، فلا هو  أو إذا استعملت بعض الكلمات على أنها مرادفات، تحول المعنى كلية عن

 صدق بدلالة العبارة ولا هو ضرب من المجاز. 

هذا هو لُب نقد ابن حزم الذي كان فاتحة علم مقارنة الأديان والنظر فيها. وأملنا أن نخصص دراسة نبحث 

 فيها في المصادر اليهودية التي اعتمدها ابن حزم، وخصوصاً نسخ التوراة، وهل كان له نظر في التلمود

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


وتوابعه ؟ آملين من ذلك إبراز جانب لم يهتم به الدارسون كما ينبغي، أو أن الذين اهتموا به لم يسلكوا 
 (. 61المسلك الذي يجب أن يتبع لإبراز جهد هذا العالم وريادته في علم مقارنة الأديان)

نستطيع أن نتناول بالتفاصيل ردود سبينوزا لنصوص الكتاب المقدس وانتقاداته لمحتواها، لأن هذا ولا 

يتطلب حيزاً أكبر يخرج عن نطاق دراستنا هذه. ولكن ذلك لا يمنعنا من تلخيص نظريته في خطوط 
 عريضة، فهو يرى أن : 

مر غير سليم، لأن الخطاب لم . ما فهمه مدونو التوراة على أنه خطاب إلهي إلى غير موسى هو أ1
يستعمل إلا مجازاً، كقول التاجر أن الله أعطاه مالاً، في حين أنه هو الذي سعى لكسب هذا المال. ولا 

 يصح أن يدعي أحد بأن الله خاطب نبياًّ من الأنبياء إلا بدليل، لذلك فالمُخَاطبَُ وحده هو موسى. 

لكافة البشر، وقانون التوراة خاص ببني إسرائيل دون غيرهم، . قانون الله وشريعته ووصاياه هداية عامة 2
 وهذا غير ممكن. 

 . الوعد بالجزاء في الديانة الحق هو وعد روحي يعد بالسعادة الأبدية، ووعد التوراة دنيوي لا غير. 3

هذا . اللغة مقوم أساس لفهم النص، واللغة العبرية التي وصلتنا يكتنفها كثير من الغموض والتشوش. 4

ولم يترك علماء التوراة واللغة القدماء مصادر تقنن لنحو اللغة وتاريخها وتطورها، ولا معاجم تحدد معانيها، 

وذلك جعل مدوني التوراة يضيفون المعانيَ للألفاظ ويستعملون بعضها باعتبارها مترادفات، مع أن الأمر قد 
سان موسى، فلغة العبرانيين مرَّت بمراحل يكون على غير ذلك في لغة البلاغ الأصلي الذي جاء على ل

تطور فضفاضة وكتابة اللغات السامية متشابهة، فرسم الدال يشبه رسم الراء، ورسم الباء يشبه رسم 
الكاف، ورسم الهاء يشبه رسم الحاء، ورسم السين يشبه رسم الميم في آخر الكلمة. كما أن الحرف 

للحركات أو للوقف، فنتج عن هذا كله قاعدة، سماها النحاة  العبري القديم كان خالياً من علامات ترمز
 (. 62لفظاً قراءة مخالفة لرسمها) 1350فيما بعد، قاعدة المقروء والمكتوب. وبمقتضى هذه القاعدة نقرأ 

حقائق كان في النص الأصلي واضحاً وجلياً، تحمله عبارات وألفاظ لا . يؤكد العقل أن البيان الإلهي لل5
تحمل ـ في ظل لغة البلاغ الأصلية ـ غماماً يجعل غَسَق الفضفضة يكتنف المعنى. ولكن عندما تكررت 

كتابة محتوى هذه النصوص في الأسفار المتعددة وترجماتها، اصطبغت معانيها بمقاصد كاتبيها وظروفهم 
 ومواطنهم. 

. كل الأسفار المسماة بأسماء الأنبياء والأشخاص هي منحولة عليهم، وكتبت بعد عهودهم بزمن 6
 طويل. 

. الأحداث التاريخية في التوراة مشوشة ولا علاقة لها بالتسلسل الزمني، فهي احتطاب لأحداث ووقائع 7
 وضعت في غير سياقها التاريخي. 

ات لم تكن معروفة حين وقوع الأحداث، فهي أيضاً منحولة، . كثير من الأماكن والمواضع جاءت بمسمي8
 وكل ما تعلق بها من أحداث قد وقع فيما بعد، ثم أقحمه المدونون في غير موضعه. 

لَ القول في كل ما جاء في كتاب سبينوزا رسالة في اللاهوت والسياسة، لأن ذلك  ولا نريد أن نُفَصِّ

سلسلة النقد التوراتي المبني على النظر في النص على  سيخرجنا عن غرضنا الذي هو الإشارة إلى
ضوء المنطق والحساب والوقائع والأحداث التاريخية، وتحليل أعمال الكتاب والمؤرخين. ولكن لا بأس في 

هذا الصدد من تلخيص النتائج الأساسية التي توصل إليها سبينوزا فيما يتعلق بالجزء الأول أي التوراة ـ 
 ا في بحثنا هذا ـ وبعض الأسفار الأخرى من العهد العتيق : وهو الذي يعنين

يرى سبينوزا أن طريقة الكلام والاستشهادات ومجموع النصوص الخاصة بقصة موسى ونسبة التوراة 
إليه، كل ذلك يشير إلى أن موسى لم يكن هو كاتب هذه الأسفار، بل كتبها شخص آخر عاش بعد 

ا كان يعتقده علماء 63موسى بقرون عديدة) (، ذلك الشخص هو عزره. والنتيجة أن الجمع كان متأخراً عَمَّ

ا تصوره سبينوزا، إذ يرى نقاد التوراة أن الأصل فيها قديم، أما  اللاهوت التقليديون، وكان يختلف أيضاً عَمَّ
تاريخه إلى ما بين القرن الثامن والثاني قبل الميلاد. بل يرى البعض أن ليس في  نصها الحالي فيرجع

 (. 64الأسفار ما يرجع إلى ما قبل القرن الخامس قبل الميلاد)

م( بمـؤلفاته فــي مواجـهة   1722-1638) الـذي أثــاره  فـتح سبـينوزا بكتـابه المـشار إليـه، وكـذا النزاع 

تْ أوروبا 65البروتستانتية) ( و فتح هؤلاء حركة نقدية لم تقتصر على فرنسا وهولندا فحسب، بل عَمَّ
حية السياسية والدينية والاجتماعية. ومن أهم نتائج هذه بأجمعها، لأنها صادفت مخاض الحركة الإصلا

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


الحركة أنها جعلت النص المقدس شأنه شأن أي نص، يمكن نقده والنظر فيه، على اعتبار أنه كتاب قام 
بتدوينه أناس كثيرون على مدى القرون. وإن كان مضمونه ينسب إجمالاً إلى رسول الله موسى، عليه 

ه يتضمن عناصر تاريخية ولغوية سبقت بكثير الفترة التي اعتُقِدَ أنها تنتسب إليها، الصلاة والسلام، إلا أن
 وأخرى تأخرت عنها بكثير. 

ونتيجة لذلك، اشتعل جدل بين المذاهب المسيحية، وظهرت العديد من الكتابات النقدية واللاهوتية التي 
خرى. ويكفي الرجوع إلى المؤلفات جمعت بين الفلسفة والتأمل من جهة، والجدل والنزاعات من جهة أ

 (. 66التي كتبت في هذه الفترة للدلالة على ذلك)

في هذا الجو من النظر والجدل اللاهوتي ظهر كتاب بعنوان : فرضيات حول المدونات الأصلية التي يظهر 

 .Jاستعملها لوضع سفر التكوين، مع ملاحظات تؤيد أو توضح هذه الفرضيات، لـ  أن موسى كان قد
Astruc وكان ظهوره حدثا في تاريخ نقد الكتاب المقدس، فقد اتسم بجرأة كبيرة تعمقت إلى حدٍّ بعيد .

، في الفرضيات، الأمر الذي أدى بمؤلفه إلى تجنب إصداره باسمه، كما انتحل اسم دار للطبع في بلجيكا
 (. 67مع أنه طبع في باريس)

من ملاحظة بسيطة، ذلك أنه لاحظ وهو يقرأ سفر التكوين وسفر الخروج، أن  J. Astrucانطلقت نظرية 
يفصل بين الفقرات التي تتضمن اسم "الله" كان يأتي أحيانا بلفظ "إلهيم" وأحيانا بلفظ "يهوه"، فأخذ 

الاسم الأول وتلك التي تتضمن الاسم الثاني، فحصل على نصين منفصلين ومتوازيين. ولاحظ بعد هذا 
الفصل غياب التكرار الذي كان موجودا في النص الأصلي، كما لاحظ أيضا زوال الخلط التاريخي )وهذا أمر 

ب المقدس(. ثم عزل "أستريك" النص الذي لا وجود فيه من الأمور التي كانت وما زالت تحرج قارئ الكتا

لذكر "الله"، وهذا نادر، ثم النص الذي يتعلق بالشعوب الأجنبية غير بني إسرائيل، وهو نص يتألف من 
( وأخرى خاصة بأحفاد إسماعيل 14ثمانية وثائق صغيرة، وكذا وثيقة تتعلق بغزو الملوك الأربع )تكوين 

(. ويرى أستريك أن موسى جمع هذه 36ثيقتين تتضمنان قوائم الآدوميين )تكوين ( وو18ـ 12: 25)تكوين 
المدونات الإثني عشرة الأصلية وكتبها على أربعة أعمدة، غير أن النساخ فيما بعد صاغوا من هذه نصاً 

وا إلى أنها واحداً، بعد أن قرأوا أسطر الأعمدة الأربعة ـ سطراً سطراً ـ متصلة ببعضها أفقياً، دون أن ينتبه
كانت أعمدة، كل عمود منها مستقل بأسطره عن الآخر، ومن هنا وقع التداخل بين الوثائق المختلفة. 

 (. 68وقد شعر أستريك بثقل المهمة التي تعترض الباحث في وثائق الكتاب المقدس بعد اكتشافه هذا)

لقد فتح هذا العمل عهداً لقرنين من البحث النقدي في التوراة )أخماس(، فهو أول محاولة تعتمد نظرية 

منذ ذاك . وWelhausen (69المصادر المتداخلة، ولم يختلف عمل أستريك كثيراً في تقسيماته عن عمل 
 الحين أصبح اعتماد الفروق في اسم "الرب") معياراً للتفرقة بين المصادر. 

أثارت هذه النظرية ردود فعل متضاربة، فاستقبلت في فرنسا بعدم المبالاة، وانقسمت الآراء حولها في 
أصدره وتجلى ذلك في كتابه مدخل إلى العهد العتيق الذي  Astrucمن مؤيدي  Eichhornألمانيا، وكان 

 (. 70م)1781سنة 

لقد وطد "إشهورن " النظرية بأن أضاف إلى معيار اسم الرب أموراً أخرى، مثل الأصول والأنواع الكتابية 

حقيقته الأصلية باستخراج  والمعاني الدينية، وفرق بين المصادر المتداخلة، وحاول إرجاع النص إلى
 الإضافات وإظهار النواقص. 

( بيََّنَ فيها أن المصدر الذي بيََّنَهُ أستريك 71م دراسة حول مصادر التكوين)1853سنة   Hupfeldونشر 
أو روايتان أو وثيقتان مختلفتان أسلوباً ومضموناً. فأطلق على  باسم "إلهيم" هو في حقيقة أمره مصدران

 المصدر الأول " التشريع الكهنوتي "، وترك للثاني اسم "إلهيم". 

(، وتناول فيه 72كتاباً بعنوان تشريع موسى في بلاد مؤاب)  Riehmوبعد سنة من ذلك التاريخ أصدر
 بالدرس سفر تثنية الاشتراع، واعتبره مصدراً قائماً بذاته. 

 وبهذا تتكامل نظرية المصادر الأربعة في عمومها : "اليهوي" و"الألوهي" و"الكهنوتي" و"تثنية الاشتراع". 

الوقت محلاً للنقد، لقد أصبحت نظرية المصادر الأربعة أساساً في نقد التوراة، ولكنها صارت في نفس 

سواء بالرفض أو بالوسم بالقصور وعدم التوصل إلى كل العناصر التي يتركب منها أصل الكتاب المقدس، 
 أو عدم الدقة في تحديد التواريخ... إلخ. 

 آثار نقد الكتاب المقدس 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


 لقد تسبب نقد الكتاب المقدس في أمرين اثنين : 

ة، بمذاهبها المختلفة، في أمر نسبة التوراة كلها إلى موسى، شك أتباع الكنيسة المسيحي  من  . زاد1
 وأكد لهم ما كانوا يشعرون به من اضطراب في سرد الأحداث وعرض الوقائع في الكتاب. 

. حث كبار علماء اللاهوت من المسيحيين على النظر في الخلل الواقع في الكتاب المقدس والبحث 2
ة المسيحية ودفاعاً عن مبادئ الكنيسة، بعيداً عن كل انفعال أو عن أسباب وقوعه، حفاظاً على العقيد

 جدل عقيم. 

  Albert Lagrange (1855-1938 ونذكر في هذا الصدد اللاهوتي الفرنسي) الكاثوليكي الذي لم يرفض ،

 ما هو إلهي وفيه ما هو بشري، ولكنه نبه إلى وجوب النظر في كل  "Bibleالنقد باعتبار أن في الكتاب '
هذا انطلاقاً من الإيمان العميق والفحص المتأني، لا بالاعتماد على النقد الفقهي اللغوي والتاريخي 

وحدهما، ولا انطلاقاً من صراع مذهبي. ورأى أن النظر في النص المقدس وشرحه لا يجب أن يكون 
شعر أيضاً بأن الدراسات لعلم اللاهوت، بل يجب أن يلتقي وإياه في المعطيات العلمية الحقيقة. و  منافياً 

والبحوث اللاهوتية في حاجة إلى مؤسسة تجمع بين الإيمان العميق وقواعد العلم الصحيح، فأسس في 

م أنشـأ مجــلة 1892م "المدرسة التطبيقية لدراسة الكتاب المقدس" وفي سـنة 1890أكتوبر  15
ثلاثين سنة، منذ   Lagrange. وقضى La Revue Bibliqueللمــدرسة بعــنوان مجــلة الكـتـاب المـقدس 

تأسيس المدرسة إلى أن توفي، وهو يدرِّس جاهداً لتكوين طلابه تكويناً حيادياً، ولم يتوان عن الكتابة في 
 المجلة بانتظام خلال هذه المدة. 

بنشر مشروع التفسير الكامل للكتاب المقدس، ودعا العديد من  Lagrangeم قام 1900وفي سنة 
إعداد تفسير كاثوليكي يرتكز على ترجمات الأصول ترجمة جيدة وعلى   للمساهمة فيه بقصد المختصين

 (. 73بتفسيره لسفر القضاة) 1903النشرات العلمية المحققة. وافتتح هو المشروع سنة 

 Lagrangeلـ   (74في كتابه الشرق والكتاب المقدس)  R. De Vauxالمشهور وقد أرَّخَ عالم اللاهوت  

ولهذه الحركة النقدية اللاهوتية. وعَبَّرَ في كتابه هذا عن رأيه في هذه المسيرة الطويلة، خصوصاً في 
"نظر في الحال التي عليها نقد التوراة اليوم" و"هل في الاستطاعة الكتابة في الفصلين المعنونين بـ 

علم لاهوت العهد العتيق ؟". وعرض في الكتاب لأعلام علم نقد الكتاب المقدس وأعمالهم، سواء أولئك 
ذه الذين تبنوا نظرية المصادر المختلفة أو أولئك الذين رفضوها. وقد تردد هو نفسه قبـل أن يتـبنى ه

( لا يمكن أن تتصور إلا في شكل 75النـظرية نهائياً، ورأى أن صـياغة التـوراة ــ الأخـماس أو الأسداس ــ)

حفوظة في عمل أعيدت صياغته اعتماداً على مصادر أو روايات أو وثائق كان لها وجود حقيقي، وظلت م
أماكن العبادات التي كان يجتمع فيها بنو إسرائيل ليستمعوا إلى الوعظ أو أخبار الرواة الذين كانوا يذكِّرون 

بالأحداث والوقائع الكبرى التي جرت في عهد الآباء، وكانوا يمزجون قصصهم بذكر كرامات وأفعال إلهية 
وس الأعياد للتدليل على عناية الرب تخص الشعب المختار. وأدرجت كل هذه القصص في تدوين طق

 ببني إسرائيل. 

الكتابات التشريعية نتاجاً من عمل كهنة المعابد، لأن هؤلاء وضعوا لحياتهم وعملهم   'De Vauxواعتبر'   

قوانين وتشريعات صاغوها في دستور يحدد حقوقهم وواجباتهم، كما وضعوا تشريعاً بمقتضاه يقوم 
ر من ذلك أن هؤلاء كانوا هم أنفسهم مصدر الأحكام والفتاوى، وكانوا المرجع في المؤمنون بدينهم. بل أكث

السلوك الأخلاقي الذي ينبغي على بني إسرائيل التزامه، وهذا ما يمثل مفهوم التوراة أو التعاليم أو 
 الشريعة. 

لا أننا لا نستطيع أن أننا إذا كنا نستطيع استنتاج أن هذه الأعمال كانت ثمرة المعابد، إ ' De vauxويرى'
 نستنتج أي شيء يدلنا على هذه المعابد نفسها وأين كانت. 

ويظهر أن منبت الرواية أو المصدر "اليهوي" هو مملكة يهودا، ومصدر الرواية "الإلوهية" هو إفراييم، أما 
فوا إليها التثنية فهي شبيهة بأسلوب تقاليد الشمال، حملها اللاويون بعد سقوط مملكة إسرائيل، فأضا

بالهيكل والكهنة   من اعتقاداتهم بعد أن استقروا في أورشليم. أما التقليد الكهنوتي، فهو يرتبط
 وأورشليم. 

ولقد تداخلت الأحداث فيما بعد في هذه الروايات لتصبح جزءاً منها، فَدُوِّنَ كل ما يتعلق بالتشريع في 
ي مرحلة لاحقة من التدوين أدمجت كل هذه فصارت ركاماً إطار، وَدُونِّتَْ القصص والأخبار في إطار آخر. وف

من التشريعات الخاصة بالعبادات، والأخرى المتعلقة بالمؤسسات )نظم الكهنة ونظم الدولة ( والروايات 
التاريخية، وظلت الرواية الشفوية موازية لهذا التقليد المكتوب تتفاعل وإياه على مدى قرون وفي أماكن 

 مختلفة. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


رف بالتدقيق مسار التقليد الشفوي الذي اندمج في آخر المطاف مع التدوين السابق عليه، من ولا يع
أجل هدف معين هو الحفاظ على روح النص المدون وطريقة تأليفه، دون أن يأخذ بعين الاعتبار الترتيب 

 (. 76الزمني ومصداقية وقوع الأحداث في سياقه)

إن مكونات التوراة ـ التي بين أيدي الناس في عصرنا هذا ـ لغة وكتابة ومضموناً، وتقاليد وعادات وأعرافاً، 

كانت كلها تسُْتَقَى من حضارات قديمة وآداب سابقة، بل وعقائد متقدمة عن زمن موسى بكثير، صاغها 
لاً يبدأ بالخلق، ثم يتناول تاريخ العبريين في مصر، ثم خروجهم منها تحت المدونون لتكون تاريخاً مسترس

 إمرة موسى، ثم موت هذا الرسول العظيم. 

هذه هي الصيغة في بساطتها، ويمكن ردها إلى عناصرها الأولى على ضوء علم الحفريات والنقد 

بالأحداث والشرائع، ثم اللاهوتي، فكل سفر يتركب من عناصر تجد أصولها في أعمال سابقة تعلقت 
صيغت على عِلاتهِا صياغة متأخرة، لتُِكَوِّنَ هذا الذي أصبح توراتاً أو أخماساً. فمصادر تلك التوراة متداخلة، 

 ومنها : 

 . المصدر "اليهوي" : وفيه استعمل الكتبة أو المدونون في النص لفظ "يهوه" عَلمَاً على اسم الرب. 1

 ه استعملوا لفظ " إلهيم" عَلمَاً على اسم الرب. . المصدر "الإلوهي" : وفي2

 وقد جمعت أساسيات هذين المصدرين في بدء حكم سليمان. 

تثنية الاشتراع، وتؤرخ بنهاية عهد الملكية : وهي في حقيقة أمرها إعادة لصياغة التشريعات التي   .3
تاخم الحدود الشرقية نظَّم موسى بمقتضاها بني إسرائيل في منطقة موآب، والمرتفعات التي ت

لفلسطين. وهي أيضاً إعادة نظر في كل التشريعات التي عمل بمقتضاها العبريون في شبه جزيرة 
 سيناء، وواحة قديش. 

. المصدر الكهنوتي : ويتضمن كل التشريعات الكهنوتية الخاصة بالكهنة والهيكل والأحداث التاريخية من 4
 لمصدر في فترة السبي البابلي. الوجهة الطقوسية. واكتملت بنية هذا ا

ولنبسط الأمر أكثر لكي نفهم معنى تداخل هذه المصادر، يمكننا أن نتصور أن رواية لأحداث قد دَوَّنهََا  
)يهوه(، ورواية أخرى منفصلة عنها وفي نفس الموضوع، دونها مدون آخر  J.E  مُدَوِّنٌ على حدة ورمز لها بـ

)تثنية الاشتراع(، ورابعة دونها  ثم ثالثة دونها آخر على حدة ورمز لها بـ  )إلهيم(، على حدة ورمز لها بـ 
)كهنوت(، وكلها تدور حول نفس الأحداث وتتضمن نفس المواضيع. وبعد  رابع أيضا على حدة ورمز لها بـ 

ارة حقب من الزمان قام مُحَررٌِّ أو جماعة من المؤرخين بدمج الروايات بعضها في بعض، ووضعوا في العب

الواحدة قسماً من رواية يهوه، وآخر من رواية إلهيم، وفقرة من مصدر التثنية، ورابع من المصدر الكهنوتي، 
وذلك لأسباب قد تكون قومية أو شخصية أو ثقافية... إلخ. وتكون من هذا الخليط مدونة التوراة الموجودة 

ة التي نزلت على موسى، عليه الصلاة بين أيدينا، متجردة عن الشفافية اللازمة لبيان معاني الرسال
والسلام. ذلك أن أصل تلك الرسالة كان لا يتعدى مقدار كتابة لوحين، ثم بدأ التدوين بعد زمان تعرضت 

فيه ذاكرة المدونين لتراكم الأحداث وتداخل التواريخ وتشابه الوقائع واضطراب ترتيبها، فطرأت زيادات على 
وجاءت المعاني متناقضة، وورد في النص ما لا يقبله العقل، كالتجسيم  النصوص الأصلية وإسقاطات منها،

 (. 77وبعض الصفات التي وصف بها الآباء والأنبياء)

الأندلسي، وتتلمذ عليه فيها  هكذا إذاً توصل نقد التوراة إلى هذه الحقيقة التي بدأ البحثَ فيها ابن حزم

 Spinozaأبراهام بن عزره وسلسلة أعلام اليهود الأندلسيين ومن سار على طريقهم فيما بعد، ثم 

. والمكتشفات التي عثر عليها في Vaux Deو  Lagrangeو Riehmو  Eichhorneو Astrucو  Welhausenو
يناء، وفي غيرها من الأماكن، كلها أدلة على تل العمارنة )بمصر( ورأس الشمرة والبحر الميت وجزيرة س

 أن أصل الرسالة لم يعد يمثل في التوراة إلا آثاراً باهتة الصورة. 

والكشوف الغزيرة التي أبانت عن تقاليد وعادات وأشخاص لم تكن على عهد موسى، بل كانت في عهود 

. ولكن التقليد المسيحي رأى أن من سابقة عليه بزمان طويل، وَلَّدَت لدى علماء اللاهوت نظراً حائراً 
واجبه أن يقول كلمته الأخيرة، ولعل هذه الفقرة تلخصها : "إن التقليدين اليهودي والمسيحي ينسبان 

إلى موسى وضع التوراة، وترى لجنة الكتاب المقدس في روما أنه لحد الساعة لا يمكن للبراهين التي 
 9ا أرََّخُوا للمصادر الأولى للتوراة بعهد مملكة إسرائيل )ق قدمها نقد القرن التاسع عشر والتي بمقتضاه

ق.م( لا يمكن أن تكون كافية لتغيير ما كان عليه اعتقاد التعاليم الكاثوليكية. ولا تزال هذه التواريخ  8و 
في الحقيقة لا تتعدى الفرضيات، غير أن لجنة الكتاب المقدس تعترف بأن تدوين التوراة يمكن أن يتصور 

ه قد كان بواسطة جماعات من الكتبة تحت إمرة موسى، وكان يُسْمَحُ بالنظر في عمل كل جماعة من أن

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


هذه الجماعات على حدة. وربما حدث فيما بعد أن دمجت هذه الأعمال وصيغت من جديد في عمل واحد 
 هو التوراة )الأخماس( وربما كان ذلك متأخراً". 

أن تلك المصادر الثلاثة أو الأربعة ظلَّت منفصلة زمناً طويلاً، وليس ' أنه ليس بمستبعد P.Brckerويرى '   
 (. 78هناك ما يمنع من تأخير ضمها كاملةً ونهائياً حتى السبي البابلي، أو إلى عهد ابن عزره)

 النصوص المسمارية 

لتاريخي للأحداث والمعطيات اللغوية التي تعرضنا لها في هذه الدراسة تحمل دلالة قاطعة إن التسلسل ا
على غياب التوراة الأصلية. ومع ذلك، فقد تحرك الباحثون لعلهم يجدون، فيما اكتشف من آثار أركيولوجية 

شعبي إلى تعود إلى عهود قديمة جداً، ما يساعدهم على استجلاء ما أضيف من أثر إنساني وموروث 
 نصوص التوراة، لتعطينا المدونة التي بين أيدي الناس اليوم. وبمناسبة ذلك تردد السؤال الآتي : 

 (. 79هـل تؤكد النصوص المسمارية التوراة أم تفندها ؟)

وبة بالخط المسماري يرجع تاريخها إلى عهد قديم يسبق بعثة إن النصوص المسمارية هي ألواح مكت
أن ما جاء في هذه النصوص المسمارية يوافق بعض ما جاء  E .Chieraموسى وهارون بكثير، وقد رأى 

في التوراة حقاً، ذلك أن التوراة لا تمثل كتاباً واحداً وإنما تمثل كتباً عدة، لم يضعها ـ في رأيه ـ مؤلف 

اشترك في وضعها مؤلفون، وما تتضمنه لا يعود إلى عهد واحد، بل إلى عهود عديدة، وفيها  واحد، وإنما
القضايا الدينية والتاريخية والكونية، والشعر وتأملات الفلاسفة وغير ذلك من الآداب. وهذه المضامين 

توراة، وإنما التوراتية طرحت السؤال السابق، إذ لم يعد الأمر يتعلق بتأكيد هذه النصوص لحقيقة ال
الحقيقة هي أن التوراة الحالية ليست إلا جماع الكتابات الأشورية وغيرها مما خلفته الشعوب 

 .Del Medico H.E(. بل جل مضامينها ما هو إلا "التوراة الكنعانية"، ذلك العنوان الذي وضعه 80السابقة)
 على كتابه، مع ما في ذلك من مجاز بلاغي تشفه الحقيقة كما سنرى.  81

 فما هي قصة النصوص المسمارية ؟ 

الفلاحين  كم من أنطاكية على الساحل السوري، اكتشف أحد 12في تل رأس شمرة، الواقع على بعد 

، عندما ارتطم محراثه بغطاء مغارة، موقعاً أثرياً اشتهر فيما بعد لأنه كان يتضمن تراثاً 1928صدفة، سنة 
إنسانياً غَيَّرَ محتواه كثيراً من معارف الناس حول تاريخ المنطقة ومعتقداتها. بل غَيَّرَ رأي الباحثين فيما 

 س إلى ذلك الحين، أكثر الكتب قدماً وشهرة وتأثيراً. تضمنته مدونة التوراة التي كانت في نظر النا

على الحفريات في رأس   'M.M Claude Schaeffer  &George Chenetأشرف'    1929وفي سنة 

شمرة. ومن بين ما عثرا عليه ألواح مكتوبة بنوع من الخط المسماري وبلغة لم تكن معروفة حتى ذلك 
 Charlesسامية على هذه النصوص، كل على حدة. من هؤلاء الوقت. وانكب عدد من علماء اللغات ال

Virdleaud لغة النصوص التي عثروا عليها في موقع رأس   الذي نشر أول نص أوغاريتي، وهذا هو اسم
)في سوريا(، وتـوالـت التــرجـمات والــدراسـات، مـنـهـا ( 82شمرة، نسبة إلى مدينة أوغاريت الـقـديـمة)

 Ernestو   Ch.Gordon 86و Del Medico . 85و  E. Dhorme84و   Hans Bauer83 :  مـا قـام به 

Doblhofer 87  و M.Dahood 88   و Aistleitner 89   Virdleaud 90  ' وSznycer وغيرهم كثير '

(91,92.)     

لواح في رأس شمرة. وكان ذلك انطلاقاً ارتبط النص الأوغاريتي بالتوراة واللغة العبرية منذ بدء اكتشاف الأ
من اعتماد أولئك الذين سهروا على فك رموز هذه اللغة القديمة على اللغة العبرية، وتقريبهم معجم هذه 

من تلك. وكان من الطبيعي أن يجدوا، وهم يقارنون بين اللغتين، كثيراً من المفاهيم والوقائع والأحداث 
هة، لأن هذه النصوص المسمارية تمثل كتاباً دينياً قديماً، لذلك جعلها والشخصيات والمعتقدات المتشاب

"توراة كنعانية" حقاً وليست  H.E. Del Medico  (. بل اعتبرها   93الباحثون من أهم مصادر العهد العتيق)

تأت تسمية هذا الكتاب بالتوراة الكنعانية لأن كثيراً من مكونات قصص رأس شمرة مجازاً، فقال : <لم 
ترددت في كتاب العهد العتيق العبري، بل هناك كثير من الأسباب تفرض أن هذه النصوص كانت عند 

اً الكتبة الكنعانيين توراة...>. وإذا كان لدى هذا الباحث استعداد لإطلاق توراة على أي كتاب يحمل نصوص
مشابهة لما هو مدون في العهد العتيق، فإننا نذكر بأن أصول الكتب السماوية واحدة، لأن الله سبحانه 

وتعالى لا يصدر عنه التناقض، ولكننا في بحثنا هذا نبحث عن أصول التوراة باعتبارها رسالة أنزلت على 
 (. 94موسى وهارون دون سواهما)

وتتضمن نصوص رأس شمرة أساطير وأخباراً ومزامير وصلوات ونصوصاً تشريعية، وجد الدارسون كثيراً 
مثلها في العهد العتيق، ولا تخلو ترجمة من ترجمات هذه النصوص من إشارات إلى ذلك. وتعتبر ترجمة 

A .Caquot وM .Sznycer وA .Herdner ( من أهم الترجمات 95ص أوغاريتية، ملاحم وأساطير): نصو

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm


الفرنسية، نظراً لاعتمادها أوثق الدراسات وأكثرها جدية، ونظراً للجهد الذي بذلوه في فقه اللغة لرد 
(. لقد أثارت 96عقدوها بين النص التوراتي والنص الأوغاريتي)الألفاظ إلى أصولها، ونظراً للمقارنات التي 

هذه الصلات الوطيدة بين النص الأوغاريتي والنص التوراتي الباحثين، مما أدى إلى خلق مؤسسة، 
والذهاب بعيداً في المقارنات الأوغاريتية ـ التوراتية، هذه مهمتها تعميق النظر في المكتشفات الأثرية 

. والملفت للنظر أن كل الدراسات The Ugaritic and Hebrew Parallels Project 97المؤسسة هي : 

ريتية كانت تثبت دوماً هذا التداخل وهذه العلاقة بين هذه والترجمات والمعاجم التي وضعت حول الأوغا
اللغة الأوغاريتية واللغة العبرية والتوراة. إن النصوص الأوغاريتية تعتبر حقاً رافداً من روافد العهد العتيق 

ومصدراً من مصادره التي لم تأت عرضاً، وإنما كانت حضوراً في اللغة والمعتقد والمفاهيم، ولعل هذا هو 
السبب الذي جعل هذه النصوص أكثر إثارة من الناحية الأكاديمية وأكثرها أهمية لدى المشتغلين بعلم 

 الآثار. 

الوحـدانية  " : <... إن الجديد في شريعة الـرب هـو Litteratureونختم دراستنا هذه بكلمة مؤلفي " 

السالفة [ وفرض احترام الضعيف، والعطف  ين والـتأكيد علـى الجـانب الخُلُقي الذي غَيَّر نهائياً روح القوان
على الفقير من ذوي القربى والأرحام. هذا هو الجديد وإلا لكان هذا التشريع بدون ثورة تشريعية، وهذا 

 (. 98هو الوحي الإلهي>)

 

 الهوامش 

، سنشير في باقي البحث للإصحاح بالرقم الأول وللآية أو الآيات 41و 21:  10( سفر التكوين إصحاح 1)
 بالرقم الموالي بعد نقطتين متراكبتين. 

( يعني لفظ " أور" مدينة، والغالب أنه كان في الأصل "عور". واسم المدينة في الآكادية والأوغاريتية 2)

ولعل العين انقلبت حرفا حلقيا آخر، هو الألف، لكتابتها بالخط المسماري في اللغة والعبرية هو "عير". 
 الآكادية. ومعروف أن حرف العين لم يكن له رسم مقابل في المسمارية. 

 ( لم تشر التوراة الى رحلة إبراهيم وإسماعيل الى الجزيرة العربية. 3)

سماء الأعلام ودلالالتها التاريخية في التوراة، في ( انظر معاني ودلالات هذه الأسماء في بحثنا : أ4)
 . 66-44، ص 1992أعمال ندوة التاريخ واللسانيات، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية ـ الرباط ـ 

( معنى " السبط " في العبرية القبيلة، ولذلك لا يمكن أن يطلق لفظ السبط على يوسف أو بنيمين 5)
 أما اسم السبط فلم يطلق عليهم إلا بعد أزمان، أي بعد أن صاروا قبائل. مثلا، فهم أبناء فقط، 

 ( جاءت تفاصيل كل هذا في أسفار الخروج واللاويين والعدد والتثنية. 6)

  (7 ) Histoire des Religions, Encyclopédie de la Pléiade ed. Gallimard, Paris, 1970, t.1, p. 376. 

Emran (Adolphe), LصEgypte des Pharaons, (Traduction de Henry Wild) Payot, Paris, 1952, p. 
224.  

(8 ) Freud (Sigmund), Moïse et le Monothéisme, (Traduit de lصallemand par Anne Berman), 
Gallimard, Paris, 1948, Première partie et ss.  

ن، إذ ترجمه عبد المنعم الحفني، الدار المصرية، ط. ترجم كتاب فرويد الى اللغة العربية على الأقل مرتي

)عن الترجمة  1979 3)عن الترجمة الإنجليزية( وترجمه جورج طرابيشي، دار الطليعة، ط.  1978 2

الفرنسية(. وفضلنا نحن أن نعتمد الترجمة الفرنسية لأنها نقلت مباشرة عن الألمانية )اللغة الأصل(. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(1).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1418.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page1418.gif


في كتابه هذا إنما يحلل تحليلاً نفسياً يعتمد كثيرا من التصورات، لذلك  وتجدر الإشارة الى أن فرويد
فأسلوب الكتاب هو أسلوب حوار بين فرويد ونفسه يعرض فيه مقاصده ويناقشها. ولا يقف عند اليهودية، 

وإنما يتعدى ذلك الى الإسلام، وفي هذا القسم يظهر عدم توازن فرويد في دراسته. وكيفما كان الحال 
ويد يوضح خلال الكتاب أن ما يقوم به هو فرضيات تسعى إلى الاستفادة من التاريخ والوثائق القديمة ففر

لملء الفراغ الذي تركه نص التوراة. انظر في فرضيات تأثير حَمِا موسى "يتَِرُون" )أب زوجته( في عبادة 
 بني إسرائيل. 

H.Ringgren, La religion d'Israël, Payot, Paris, 1966, p. 42.  

( ورد في المدونة العبرية الاسم من الجذر "م ش هـ" ومعناه انتَشَل وأنَْقَذَ، واسم المفعول القياسي 9)

المعروف في اللغة العبرية هو "نمِْشَه" )المُنْتَشَل( لا "مُشِه" فهذه صيغة اسم الفاعل )المُنْتَشِل(، 
 ا هي المنقِذة والمنتَشِلة. والأوَْلىَ أن تطلق على ابنة فرعون لا على موسى لأنه

(10). Werner-Keller, La Bible arrachée aux sables, p. 98. 

 (11 )  H. Ringgren, p. 43.  

( اضطربت آراء الباحثين في كل ما يتعلق بحياة وتواريخ أحداث موسى، كما ذهبوا مذاهب في 12) 

ق.م(  1398ـ  1312ن اعتبر سيتي الأول )الفراعنة الذين عاصروه والذين سخروا بني إسرائيل. فمنهم م
هو فرعون السخرة، خصوصاً وأنه بنى أبراجاً على الحدود الشرقية لحماية الدلتا من الغزو، وأن ابنه 

مؤلفا  Bloch Raymond et Alain( هو فرعون الخروج. وهذا ما ذهب إليه 1234-1301رمسيس الثاني )
Les Conquêtes de lصArchéologie, ed. Hachette, Paris ,1968  وأرخ محررو التفسير التطبيقي

. وبنوا رأيهم هذا على ما جاء 1446ق.م، الخروج  1526للكتاب المقدس، لأحداث موسى كالآتي : مولده 
ق.م بعد الخروج، ومعظم  480في سفر الملوك الأول، الذي ذكر بأن سليمان شرع في بناء الهيكل سنة 

ق. م.  1446ق.م، وعليه فالخروج حدث  966ان بدأ بناء الهيكل سنة العلماء يجمعون على أن سليم

ويظهر أن محرري التفسير التطبيقي لا يتفقون كل الاتفاق مع هذا الرأي، لأنهم أثاروا أيضا فرضية الخروج 
 في كتابه :  Pirenne( ويشير 227ق.م. )التفسير التطبيقي ص.  1290سنة 

La Société hébraïque d'après la Bible ,éd. Albin Michel, Paris, 1965 . 

إلى معظم الفرضيات المتعلقة بفرعون الخروج، فقد تساءل ألا يمكن أن يكون مرنبتاح هو هذا الفرعون، 
( ؟ 1420ـ1447خصوصاً وأن له نصباً يذكر فيه انتصاره على إسرائيل ؟ أو يكون هو أمنوفس الثاني )

ر موسى أيام رمسيس الثاني والخروج أيام مرنبتاح الذي التقى ويتبنى هو الفرضيات التي تقول بظهو
 (. p. 34, 3بني إسرائيل في الصحراء. )

 (13 ) Erman (Adolphe), LصEgypte des Pharaons, (Traduction de Henry Wild), Payot, Paris 
1952, p. 224.  

 . 48ـ 47، ص. 1( تاريخ بني إسرائيل...ج.14)

   Histoire des Religions, op. cit - T.1 (15  المرجع السابق، ص,p .378-48 . 

(16 )  Erman (Adolphe), op. cit, pp. 201-202.  

( تصطدم الفرضية القائلة بأن فرعون الخروج هو رمسيس الثاني ـ بحقيقة تاريخية مفادها أن الخروج 17)

هذا أن رمسيس لم يغـرق  ق.م، ومعنى1235ق.م ورمسيس الثاني لم يمت إلا سنة 1290وقع سنة 

وهـو فـي أعـقاب بنـي إسـرائيل. لم يهـتم الباحـثون بهـذه الجـزئية الدقيـقة، ربما لأنهـم لا يأخذون غرق 
-Bloch (Raymond et Alain) op. cit, p .204 .Wernerرمسيس ومعجزة انشقاق البحر في الحسبان 

Keller, La Bible arrachée aux sables, les Presses de la Cité, Paris ,1962 ,p. 97 ونعتقد أن .
المسألة قد تفسر بأمور ثلاث : إما أن يكون تاريخ فرعون إجمالا غًير معروف بالتدقيق، ورأينا اختلافات في 

هذا الأمر. وإما أن الخروج وقع في زمن طويل تتابعت فيه أمواج الهجرات، وأن هؤلاء المهاجرين كانوا 
موسى في الصحراء الذي كان يكون جيشاً منظماً، ومن الأكيد أنه كان على أفضل  يتجهون إلى معسكر

الطرق المصرية، فبلغ الفرعون خبر هذا الاستعداد العسكري، فتوجه لإخماده وعندها غرق. وإما أن نظام 

السنوات إذ ذاك كان يختلف بعض الاختلاف، خصوصاً وأن الشهور القمرية تترك كسورا في كل دورة 
 وية. سن



 (18 ) Histoire des Religions, op. cit. T1, p. 397.  

 (19 )  Ibid, T1, p. 377.  

( لفظ صوت في العبرية هو " قول" ولهذا اللفظ معاني متعددة، منها صوت وضجة ورعد، ولهذا 20) 

نطق اختلفت الترجمات فيه اختلافاً كبيراً، غير أن هذا لا يعني في أي معنى، لغة واضحة جلية ال
 والمنطوق. 

 . 293( شخوص العهد العتيق ص. 21) 

 . 24:  14. وسفر نحميا 13و 11:  36. وسفر إشعياء 26:  18( وانظر أيضا سفر الملوك الثواني 22) 

 (23 ) Le P.P. Dhorme, O.P., Langues et écritures Sémitiques. Librairie Orientaliste, Paul 

Geuthner, Paris, 1930, pp. 24-25 et note 1 (25), et Avi-Yonah (Michael), La vraie histoire de 
la Bible, pp. 7-8.  

، وانظر نقش سلوان ونقش ميشع، وترجمتهما إلى العربية لدى إسرائيل 73( انظر هامش 24)
 . 110- 106وص 83-82، ص 1980ولفنسون، تاريخ اللغات السامية، دار القلم، بيروت، 

 (25 )Naville (Edouard), LصEvolution de la langue egyptienne et les langues sémitiques, 
Paris, 1920, pp. 159-160 . 

 )بالعبرية(.  17-16، ص 1972( ج. برجسطرسر، نحو اللسان العبري، ط. سفريم أورشليم،26)

حتى أعطيك لوَْحَيْ ( شرح أخبار التلمود، الآية : "وقال الرب لموسى اصعد إلى الجبل وأقم هنا 27)

الحجارة والشريعة والوصايا التي تثبتها لتعليمهم"، فقالوا إن المقصود بلِوَْحَي الحجارة، الوصايا العشر، 

وبالشريعة التوراة )الأخماس(، وبالوصايا الأنبياء والمكتوبات، أي القسم الثاني والثالث من العهد العتيق 
 (. 295)عن شخوص التوراة ص. 

، وعـلى الـرغم مـن أن أصحابها أرخوا 1997ت أحـدث طـبعة عـربية للعـهد العتـيق سـنة ( ظـهر28)

للنـص وللأحـداث، فإنـهم، فيـما يخـص تاريخ الأسـفار، لم يـدرجوا إلا ما كان معـروفاً قديـماً قـبل الكـشوف 

الــباب، فقد نسـبت الأسـفار  الأثريــة ودراسـة الكـتاب الـمقدس النـقدية. وهـذا ما جـاء فيـها في هـذا
-1407ق.م. التثنية : مـوسـى ويشوع  1410-1450وأرخـت لها كالآتـي : التــوراة )الأخـماس( : مـوسى 

[. راعــوت : شــموئل،  1385ـ    . القضاة : شموئل، ترَْجِيحا 1406-1407. سـفر يـشوع : بنـحاس 1406
 930[. شـموئل ثـاني : مجـهول 1060ـ     شمــوئل وغيــره  : 1. شــموئل 1050-1375ويــؤرخ لأحــداث 

أحداث  : عزره  1[ أخبار الأيام     ـ 930 : إرمياء  2[ الملوك     ـ 1010 إرمياء، ترَْجِيحا  1ق.م. الملوك 
-445. نحميا : نحميا وعزره 450. عزره : عزره ترجيحا، حوالي 430: عزره، حوالي  2[ أخبار  1000-960

. مزامير : داود وغيره ما 1800-2000. أيوب : أيوب، سرد أحداث 471-483. إستير : مردخاي، ترجيحا، 432

. نشـيد 935ق.م )أحداث(. الأمثال : سليمان، بداية ملكه. الجامعة : سليمان، حـوالي  586-1440بين 
[ حزقيال : حوالي  627ـ    . إرمياء 700الأناشيد : سليمان حوالي فترة حكمه. إشعياء : إشعياء حوالي 

. عموس : 796-835. يوئيل : يوئيل 715. هوشوع : هوشوع، حوالي 535. دانيال : دانيال حوالي 571
. 687-742. ميخا : ميخا، 760-785. يونان : يونان 803-841. عوبديا : عوبديا 750-760عموس حوالي 

. 621 -640. صفـنيا : صفـنيا، 589-612. حـبقوق : حبقوق، حوالي 654-663نحوم : نحوم، حـوالي 
 . 430. ملاخي : ملاخي، 518-520. زكـرياء : زكرياء 520حجـي : حجـي، 

 .La Bible, (la Pléiade), op. cit. T. 1وانظر في اختلاف الأسفار بين النص العبري والترجمة السبعينية : 
pp. xv-xvi  

، ص. 1994حسن حنفي[ دار الطليعة بيروت،  ترجمة ( سبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، 29)
283 . 

( يعني لفظ "الماسورة" التقليد أو التواتر الذي نقلت بواسطته قواعد قراءة التوراة وكتابتها ونطقها 30)
 خلال الزمان. انظر : 



Mireille Hadas-Lebel, Histoire de la langue hébraïque, Publications Orientalistes de France, 
Paris, 1977,  pp.59-61 .P. Paul Joon S.J .Grammaire de l'hébreu biblique, Institut biblique 

pontifical, Rome, 1923, pp .18-46 . 

 . 96-80( نحو اللغة العبرية ص. 31)

نوا . أن النساخ عندما كا1( وقـع في نص العـهد العتيق كثير من الأخطاء وذلك لأسبـاب عـدة منها : 32)

ينسخون، كانوا يفعلون ذلك لأنفسهم، وكانوا هم الأقدر على قراءة كتابتهم، فلما تناول من جاء بعدهم 
. أن ندرة 2هذه النصوص التي نسخوها، لم يتوصل إلى قراءة كثير من العبارات والألفاظ قراءة سليمة. 

ن أصحابها قادرين على تمييز مواد الكتابة وغلاءها دعت النساخ إلى ملء كل فراغ متناً وحاشية، وكا

. كان بعض النساخ 3ذلك، غير أن من جاء بعدهم لم يتوصل إلى ذلك السر، فدمج البعض في البعض. 
. 4يعلقون على النص داخل المتن دون الإشارة إلى ذلك، فعندما جاء مَنْ بعدهم اعتبر التعاليق أصولاً. 

ذلك   . كان بعض الفراغ في النص الأصلي فملأ5ب. كان بعض النساخ يغير ما لا يروقه لسبب من الأسبا
 (. Del Medico, p. 12الفراغَ الكتبةُ كما اتفق لهم. )

-126( عزت زكي، الأحجار تتكلم، ط. دار التأليف والنشر للكنيسة الأسقفية، القاهرة )د. ت( ص. 33) 
131 . 

. وكان طول الرق الأصلي 1950( نشرت المدرسة الأمريكية للدراسات الشرقية هذا النص سنة 34)

م، وهو مدون بالخط العبري القديم )الكنعاني(، ويرجح أنه منسوخ في القرن الثاني ق.م عن  7حوالي 
 نسخة أصلية ؟[. 

(35 )Avi-Yonah (Michael) la vraie histoire de la Bible, ed. Mouton, 1962, p. 52 وAlbright 
(William Foxwell )Lصarchéologie de la Palestine, Traduit de lصanglais par R. Alapetit, Les 

éditions du Cerf, Paris, 1955, p. 241 وهنا حديث مفصل عن الكتابات التوراتية وغيرها من .
 المكتشفات الحديثة. للمزيد من المعلومات انظر : 

H.E Del Medico, Deux manuscrits hébreux de la Mer morte, Librairie Orientaliste Paul 
Geuthner. Paris ,1951 . 

Vincent  (Albert), Les manuscrits hébreux du Désert de Juda, Librairie Arthèm Fayard, 1955 . 

Burrows (Millar), Les manuscrits de la Mer morte, Bibliothèque des grandes énigmes. Paris, 
1977 . 

(36 )Kittel (Rud), éd. Biblia Hebraica ,Textum masoreticum curarvit P. Kahle. 
Wurttembergische Biblanstalt Stuttgart ,1973 . 

، 1974( انظر مقدمة القراءات الكبرى : خمس أخماس التوراة، الربي بنينيم، ط. سفريم، أورشليم، 37)
 ويوجد نص أنكلوس ونص يونتان بجانب المتن العبري )خمسة أجزاء( )بالعبرية والآرامية(. 

 ( انظر المقالات الخاصة بكل ترجمة في : 38)

Encyclopedia Universalis - France...CD 1995 . 

وما  35، ص. 1996( ابن النديم، الفهرست، تحقيق يوسف علي طويل، دار الكتب العلمية، بيروت، 39)
 بعدها. 

( يقصد مجيب ابن النديم التلمود الذي سنتحدث عنه، والغريب أنه ذكره بعد التوراة مباشرة أي بعد 40)
 ت. من الفهرس 36القسم الأول، فهل الترتيب لابن النديم ؟ انظر ص. 

لم ينتبه المحقق الى الكلمات التي تركها ابن النديم في لفظها العبري ولم يفسرها. فعبارة   (41)
"ملخي ملوك"، تعني أن مجيب ابن النديم يشرح اللفظ العبري "مَلخي"أي ملوك. والملاحظ أن المحقق 

الألفاظ الواردة في شفطي [ وهو سفر القضاة. القوسان من وضعنا لشرح  لم يُعربّ كذلك "سُفْتِي" 
 أصلها العبري أو الواردة محرفة. 



يرِيم" ولم يكلف المحقق نفسه عناء البحث عن اسم السفر ص 42) ( نشيد الأناشيد بالعبرية "شِير هَشِّ
37 . 

 . والمقصود بكتاب "حشوارش" سفر إستير. 37( ابن النديم، الفهرست، ص 43)

 Forma"الصورة" ولعلها " الصيغة " أو من لفظ   تحريف، من ذلك( لخصنا هذه الفقرة، وفيها كثير من ال44)
اللاتينية. كتاب "محتوى" ولا معنى لها هنا، ولعلها قراءة سيئة للفظ عبري هو "نفيئيم" أي أنبياء. كتاب 

"الأسباط " اللفظ مقروء قراءة محرفة والمقصود به "شفطيم" أي قضاة، لأنه لا علاقة لهذا السفر 
ما عبارة "قضية داود "فلم نتوصل الى حقيقتها. سير سيريم )نشيد الأناشيد(، "هوسع" بن بالأسباط. أ

سيرين هوشع بن سيراخ[. ولانظن أن ابن الند يم هو الذي وقع في هذه الأخطاء ، فلعلها للنساخ، وكان 
 على المحقق أن يقوم بما يعنيه لفظ تحقيق. 

 لأهواء والملل والنحل" فيما بعد. ( سنرجع إلى ابن حزم وكتابه "الفصل في ا45)

( نأمل أن نخصص بحثاً للمصادر التي اعتمدها ابن حزم وللنسخ التي كانت بين يديه، وقد بدأنا هذ 46)
 العمل في محاضراتنا الخاصة بوحدة "المناظرات الدينية" بشعبة الدراسات الإسلامية بكلية آداب الرباط. 

 . 463-464( ابن النديم، الفهرست، ص 47)

 ( لم تنشر الأعمال الكاملة المتعلقة بالتوراة. وقد بدأ إنجاز العمل : 48)

 J. et H. Derembourg, Oeuvres complètes de Saadia Ben Iosef Al-Fayyoumi ,Paris, 1893 . 

 I,III,V,VI,IX  J. Derembourg etوكـان المـشروع يتـضمن اثـني عشـر جزءاً لم تظـهر منه إلا الأجزاء ' 
Lambert  .الأمثال وأيوب إلى الفرنسيةParis, V, 1889. Paris, VI ,1894 . 

 1966، والمزامير، القدس 1962ونشر قافح النص العربي مع ترجمة عبرية لنشيد الأناشيد، القدس 
 . 1976والأمثال  1973وأيوب، القدس 

يشرف عليها حييم الزعفراني، في ووضعت وحدة البحث التابعة التي كان  U.R.A. 1078 ,C.N.R.Sلـ   

إطار بحوثه : اليهودية في أرض الإسلام )الأدب المكتوب والشفوي ولغات اليهود في أرض الإسلام(، 

مشروعا لنشر أعمال سعديه التوراتية، وقد صدر أول جزء بإخراج الزعفراني وكاكو، تضمن كتابي الزهد 
 وسفر الجامعة. وقد شاركنا في هذا العمل. 

H. Zafrani, A. Caquot, La version arabe de la Bible de Saadiya Gaon. L'Ecclésiaste et son 
commentaire زle livre de l'Ascèse ,سMaisonneuve et Larose, Paris, 1989 . 

 (49 )La Bible, Ancien Testament, Traduction Edouard Dhorm et autres. Bibliothèque la 
Pléiade. Tome I. 1956. Tome II .1959 . 

 (50 )La Bible ,Ancien Testament, (A.T) T. I-II, 1975( ,N.T), 1972. Traduction دcuménique, 
(Le Livre de Poche ,)1997 . 

 . 100( انظر هامش 51)

ركة ( التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، التعريف والجمع التصويري والمونتاج والأعمال الفنية ش52)

Master Media ( القاهرةPrinted in Great Britain, 1997 عدد صفحات العهد القديم والجديد والشروح )
 صفحة.  3038والفهارس 

 . 291( شخوص العهد العتيق ص. 53)

( طبع التلمود مئات الطبعات في أكثر من عشرين جزءاً ضخاماً، منها الطبعات الشعبية والطبعات 54)
 عات صدرت في البلاد المسيحية فيما بعد، ولم تتضمن كثيراً من الفقرات الأصلية. الخاصة، وفيه طب



( كان كثير من شراح التوراة اليهود الذين كتبوا بالعربية، سواء في المشرق أو الغرب الإسلامي 55)
 يسمون التوراة "القرآن"، وكان ذلك خصوصا عند العلماء القرائين. 

 10فصلاً، فالياء في العبرية تساوي  14ا "اليد القوية" لأنه يتكون من ( سمى ابن ميمون شرحه هذ56)

، وهي المقابلة للفظ يد في العبرية وكذا في العربية. و"مشنه تورة" هو الكتاب 14فهو  4والدال تساوي 

بين الوحيد الذي حرره أصلاً بالعبرية. وطبع شرح ابن ميمون مراراً، ونال شهرة في عالم اليهود لأنه جمع 
 نظر الفيلسوف واجتهاد الفقيه، واشتهر بشهرة صاحبه. 

( فيلسوف هولندي مشهور، استفاد من ثقافته اليهودية ومعارفه 1677-1632( بروخ سبينوزا )57)
 الفلسفية ليضع أسس النقد الحديث للتوراة. 

 . 1960اهرة، ( الرد على ابن النغريلة اليهودي، تحقيق إحسان عباس، مكتبة دار العروبة، الق58)

( الفصل في الملل والأهواء والنحل، للإمام أبي محمد بن أحمد المعروف بابن حزم الظاهري، تحقيق 59)
 أجزاء( الجزء المدروس هو الأول.  5محمد إبراهيم نصر وعبد الرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت )د.ت( )

 م. 1999ط. المطبعة الوطنية، مراكش ( انظر أطروحتنا : ابن رشد وأثره في الفكر العبري الوسي60)

، 1حاشية  27( أشار د.حسن حنفي في مقدمة ترجمته لكتاب رسالة في اللاهوت والسياسة، ص 61)
 إلى عمل ابن حزم، غير أنه لم يربطه بهذه السلسلة التي أشرنا إليها. 

اس اللغوي، مثلاً قد يكون ( اعتبر رسم التوراة مقدساً، لذلك حرم التغيير فيه ولو كان مخالفاً للقي62)

المسمى مذكراً فيعود عليه الضمير رسماً بـ "هي". والمفروض أن يكون "هو"، فهنا تطبق القاعدة 
 المشهورة "المقروء" و"المكتوب" المشار إليها سابقاً. 

 . 9و 8( سبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، الفصل 63)

ر العهد القديم دونت في عصر القضاة وعصر الملوك إلى ( يرى إسرائيل ولفنسون أن أغلب أسفا64)

ق.م(، ففي هذا العهد كتب سفر  36-140ق.م(، وكملت في عصر المكابيين ) 586السبي البابلي )
أيوب، وتحت حكم اليونانيين حرر سفر الجامعة )حوالي القرن الثالث ق.م(. وفي عصر المكابيين ظهرت 

فروشيم"، وهم أول من أطلق اسم حبر علــى كــل متـعـلم مـن اليهـود، الشعبة اليهودية المعروفة بـ "ال
 . 97-88وهم الذين جمعوا صحف العهد القديم. تاريخ اللغات السامية، ص 

(65)  Simon Richard (1638-1722  ( من أعمال 

- Histoire critique du texte de Vieux Testament, 1678 . 

- Histoire critique du texte de Nouveau Testament, 1689 . 

- Histoire critique des Versions de Nouveau Testament, 1690 . 

 (66 )A. H. Amack . 

 - Histoire des dogmes (1886-1889).  

- Histoire de l'ancienne littérature chrétienne jusqu'à Eusèbe (1906-1916). 

- Etudes sur le Nouveau Testament (1906-1916).  

A. Loisy (1857-1940). Revue de l'Enseignement Biblique . 

Histoire du Canon de l'Ancien Testament 1890.  

Histoire du Canon du Nouveau Testament 1891 . 



Histoire critique du texte et des versions de l'Ancien Testament 1892 . 

L'Evangil et l'Eglise (1902 )Traductions critiques des livres Saints . 

(67 )  Conjectures sur les Mémoires originaux dont il parait que Moyse est servi pour 

composer le livre de la Genèse avec des Remarques qui appuient ou qui éclaircissent ces 
conjectures.  

 أنه طبع في :  جاء في الكتاب

Bruxelles, chez Fricx, Imprimeur de sa Majesté, vis-à-vis l'Eglise de la Madeleine, MDCCLIII, 
in 12!, 525 pages . 

(68 )  A. Lodsز ,Jean Astruc et la critique Biblique au XVIIIs   , Cahiers de la Revue dصHistoire 
de Philologie religieuse, ns 11. Strasbourg et Paris, 1924. R. de Vaux, op. cit., p. 42.  

 (69 )R. De Vaux, p .43 انظر  . 

(70 )  J.G. Eichhorn, Introduction à lصAncien Testament (Einleitung in das Alte testament) 
410.  

 (71 ) H. Hupfelt, Die Qullen der Genesis und die Art ihrer Zusammensetz ung, Berlin, (1853.  

 (72 ) E. Riehm, Die Gesetzebung. Mosis im Lande Moab. Gotha, 1854.  

 (73 )R. de Vaux, pp .14-15 . 

 (74 )R. De Vaux  انظر مؤلفات وأعمال لاگرانج وترجمة له في كتاب   

Bible et Orient, Les éditions du cerf ,1967 ,pp. 9-22 . 

على اعتبار من عد سفر التثنية هو نهاية التوراة، مع أن السفر يستمر بعد موت  ( "الأخماس"75)
موسى. وهناك من عد سفر يهوشوع هو نهاية التوراة، باعتباره خاتمة لمضمون التوراة، خصوصاً وأن جزءا 

 منه يدخل في سفر التثنية. 

R. De Vaux, op. cit., p. 54( .76 ( 

 (77)  Chaine Joseph, René Grousset " :Littérature religieuse  انــظــر تفـصــــيل هــــذه المـــصادر

هامش.  42. المصدر "الإلوهي" ص 1هامش  22وكيـــفـــية تـــداخــلـها لــدى المصادر "اليهوية" ص. 
 حاشية.  66. المصدر الكهنوتي ص 54مصدر التثنية ص 

 . 1، هامش 22( المرجع السابق، ص 78)

(79 ) E. Chiéra, Les tablettes babiloniennes, ce quصon écrivait sur lصargile, Payot, Paris, 
19 39 , p. 116.  

 ( المرجع السابق، الموضع نفسه. 80)

 (81 )- H. E. Del Medico, La Bible cananéenne  

 (82 )Les inscriptions cunueiformes de Ras Chamra, Syria, X, 1929, pp. 304-310  

 (83 )Entzifferung der Keilschrifttaeln von Ras Schamra, Halle/Saale, 1930  



 (84 )- Le déchiffrement des tablettes de Ras Shamra ,Journal of the Palestine Oriental 
Society, 1931 ; Recueil Edouard Dhorme, Paris, 1951, pp .531-536  

 (85 )- H. E. Del Medico, La Bible cananéenne  

 (86 )- Ugaritic Handbook, Rome, 1947  ;Ugaritic Literature, Rome, 1949, pp. 3-103 ; Ugaritic 
Manual, Rome, 1955  ;Ugaritic Textbook, Rome, 1965 ; Ugaritic and Minoon Crete, New York, 

1966, pp .40-143  

 (87 )- Le déchiffrement des écritures, Paris ,1959 et Sui  

 (88 )- The Linguistic Posion of Ugaritic ,Light of Recent Discoveries ,Sacra Pagina, 1959, pp .
267-279  

 (89 )- Worterbuch der Ugaritischen Sprache ,Berlin, 1963  

 (90 )- Le Palais royal dصUgarit II, Paris, 1957, V Paris ,1965  

 (91 )- Quelques aspects des relations lexicales entre l'hébreu et l'ugaritique, Problèmes et 
méthodes  ,'Paper of the Fourth Congress of Jewish Studies, vol. I, 1967, pp. 109-112  

كتشاف رأس شمرة، فاقت ( ظهرت الكثير من الدراسات المتعلقة باللغة والنصوص الأوغاريتية منذ ا92)
. انظر Ugarit-Forschungenعنوان، بل ظهرت دورية قارة تعنى بالبحوث في الأوغاريتية هي  1300

 وهو مصدر سنتعرض له فيما بعد.  Textes ougaritiquesمقدمة 

 (93 )- R. Dassaud, Les découvertes de Ras Shamra et lصAncien Testament, 1973, 2ème éd. 
Paris ,1941  

 (94 )- La Bible cananéenne, p .16  

 (95 )- Textes ougaritiques, Mythes et Légendes, ed. Cerf, Paris, 1974  

 . 605-609( انظر إحالاتهم على نص التوراة التي وضعوها في الفهرس، المرجع السابق، ص 96)

 (97 )- Ras Shamra Parallels, Rome, 1972, 537 pages  

 (98 )- Littérature religieuse, op. cit, p. 55 ,n!1  

 المراجع 
 . مراجع أجنبية 1

- La Bible, Ancien Testament, Traduction édouard Dhorm et autres. Bibliothèque la 
Pléiade.Tome I. 1956. Tome II, 1959.  

- La Bible, Ancien Testament, (A.T) T. I-II, 1975, (N.T), 1972, Traduction oecuménique, (Le 
Livre de Poche.)  

- La Sainte Bible,version établie par les Moines de Maredsous, Brepols. Paris - Turnhout 
(1968.)   

- Albright (William Foxwell), L'archéologie de la Palestine, (Traduit de l'anglais par R. 
Alapetit), Les éditions du cerf, 1955.  

-  Avi-Yonah (Michael), La vraie histoire de la Bible, éd. Mouton, 1962.  



- Bloch (Raymond et Alain ,)Les Conquêtes de l'archéologie , éd. Hachette, 1968.  

- Botté (Luce), Encyclopédie de la Bible, éd. Sequoia-Elsevier, Paris-Bruxelles, 1961-1967.  

 - Bottéro (Jean), "Le problème des Habiru سéd.à l'Imprimerie nationale, rencontre 
assyriologique internationale, MDCCCCLIV, Paris.  

- Burrows (Millar), Les manuscrits de la Mer morte, Bibliothèque des grandes énigmes. Paris, 
1970.  

- Caquot (André), Maurice Szyncer, André Herdner, Textes ouagaritiques, Tome I.Mythes et 
légendes, (Introduction, Traduction, Commentaire), Les éditions du cerf, 1974.  

- Cazelles (Henry),  Hébreu, Ubru, Hapiru, (Extrait de la Revue Syria XXXV c.3-4  (Librairie 
Orientaliste, Paul Geuthner, Paris, 1958.  

- Chaine Joseph,  René Grousset, Littérature religieuse, Librairie Armand Colin.Paris, 19 49.   

- G.L Della Vida, Les Sémites et leur rôle dans l'histoire religieuse, Librairie Orientaliste, Paul 
Geuthner.Paris, 1938.  

- Le P.P. Dhorme , O.P., Langues et écritures sémitiques, Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 
1930.  

- H.E Del Medico, La Bible cananéenne (Découverte dans les textes de Ras-Shamra) Payot. 
Paris, 1950.  

- H.E Del Medico, Deux manuscrits hébreux de la Mer morte, Librairie Orientaliste Paul 
Geuthner. Paris, 1951.  

- R.De Vaux, Bible et Orient, Les éditions du cerf, 1967.  

- Dussaud (René), "Nouveaux textes égyptiens d'exécration contre les peuples syriens س
(extrait de la revue Syria,1940, fasc. 2) (1940) la Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1940.  

- Erman (Adolphe), L'Egypte des Pharaons, (Traduction de Henry Wild), Payot, Paris, 1952.  

- Fleg (édmond), Anthologie juive des origines à nos jours, Flammarion Paris, 1951.  

- Freud (Sigmund), Moïse et le Monothéisme, (Traduit de l'allemand par Anne Berman), 
Gallimard, 1948.  

- Mireille Hadas-Lebel, Histoire de la Langue hébraïque, Publications Orientalistes de France, 
1977.  

- Charles-F. Jean, La littérature des babyloniens et des assyriens, Librairie Orientaliste, Paul 
Geuthner, 1924.  

- P. Paul Joon S. J, Grammaire de l'hébreu biblique, Institut biblique pontifical, Rome, 1923.  

- Werner-Keller, La Bible arrachée aux sables, Les presses de la Cité, Paris, 1962.  

- Kittel (Rud), Biblia Hebraica, Textum masoreticum curarvit P.Kahle, Wurttembergische 
Biblanstalt Stuttgart, 1937.  



- Adolphe Lods, Israël des origines au milieu du VIIIe siècle, éd. Albin Michel, 1949.  

- Adolphe Lods, Les Prophètes d'Israël et les débuts du Judaïsme,  éd. Albin Michel, 1950.  

- J. Mathieu-Rosay, Dictionnaire éthymologique, les nouvelles éditions marabout, Belgique, 
1985.  

- S. Moscati, Histoire et Civilisation des peuples sémitiques, Payot. Paris, 1955.  

- Naville (édouard), L'Evolution de la Langue egyptienne et les Langues sémitiques, Paris, 
1920.  

- P. Pevimeux, Essai sur les procédés littéraires dont il parait que Moïse s'est servi pour 

composer le livre de la Genèse. Fascicule I (les onzes premiers chapitres ou les neuf premiers 
poèmes), Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1922.  

- Pirenne (Jacques), La Société hébraïque d'après la Bible, éd.Albin Michel .Paris, 1965.  

- Puech (Henri-Charles) (Sous la direction...), Histoire des Religions, Encyclopedie de la 
Pléiade éd.Gallimard, 1970.  

- Renan (Ernest), Histoire du peuple d'Israël, Calman Lévy. Paris (Tome I et tome II) 
Ancienne maison Lévy Fréres, 1889.  

- H.Ringgren, La religion d'Israël, Payot, Paris, 1966.  

- Sollberger (édmond), Kupper (Jean-Robert), Inscriptions royales Sumeriennes et 
Akkadiennes, Les éditions du cerf, 1971.  

- Touati (Charles), La pensée philosophique et théologique de Gersonide, les éditions de 
minuit, 1973.  

- C. Toussaint, Les origines de la religion d'Israël (1 ancien Jahvisme), Librairie Orientaliste 
Paul Geuthner, 1931.  

- Touzard J., Grammaire hébraïque abrégée Précédée de premiers éléments, Librairie 
Lecoffre, Paris, 1905.  

- Touzard J., Grammaire hébraïque abrégée, Librairie Lecoffre, Paris, 1969.  

- Maurice (Vernes), Les emprunts de la Bible hébraïque au grec et au latin, Ernest Leroux, 
Paris, 1914.  

- Vincent (Albert), Les manuscrits hébreux du désert de Juda, Librairie Arthèm Fayard, 1955.  

 . مراجع عربية 2

 Masterـ التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، التعريف والجمع التصويري والمونتاج والأعمال الفنية شركة 
Media ،1997، القاهرة Printed in Great Britain عدد صفحات العهد القديم والجديد والشروح والفهارس ،
 صفحة.  3038

 . 1986أغناطيوس زيادة مطران بيروت، مكتبة دار المشرق، بيروت  ـ الكتاب المقدس، العهد العتيق، بعناية



تحقيق محمد إبراهيم مصر وعبد الرحمن عميرة [ دار  ـ ابـن حـزم، الفـصل في الملل والأهواء والنحل، 
 . 1)د.ن(. ج.  الجيل ـ بيروت لبنان ـ

مال ندوة التاريخ واللسانيات، أحمد شحلان، "أسماء الأعلام ودلالالتها التاريخية في التوراة"، أع  ـ
 . 1992منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية ـ الرباط ـ 

ـ عزت زكي، )مترجم(، الأحجار تتكلم، علم الآثار يؤيد الكتاب المقدس لجون إلدر، دار التأليف والنشر 
 للكنيسة الأسقفية بالقاهرة )د.ت(. 

 . 1996ويل [ دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، تحقيق د. يوسف علي ط ـ ابن النديم، الفهرست 

   .1980ـ إسرائيل ولفنسون، )أبو ذؤيب(، تاريخ اللغات السامية، دار القلم، بيروت، لبنان، 

 

 عبد العزيز شهبر. د /لغة المسيح عيسى ابن مريم، ورسالته: الباب الثاني 

 الفصل الأول 

 معالم حول البلاغ الأصلي وتوثيقه 
 ائعة في فلسطين زمن المسيح ، عليه الصلاة والسلام اللغة الش

إن تلقي الخطاب من الله سبحانه وتعالى هو أمر يجري في مرتبة تسمو على المجرى العادي للأمور، 

والله سبحانه وتعالى يخاطب رسله عن طريق الوحي، ومنهم من كلَّمه الله دون وساطة مَلكٍَ، ولكن من 
أن الخطاب السماوي ينزل لهداية الناس، فيلزم عملاً أن يصلهم ذلك الخطاب وراء حجاب. وإذا سلَّمنا ب

 (. 1على لسان الرسل بلغة يفهمونها)

س الرسالة، وأن ولما كان عيسى، عليه السلام، رسولاً مرسلاً من قبل الله، كان من اللازم أن يبلغ النا
 يكون بيانه بلغة هؤلاء الناس. 

فما عساها تكون لغة عيسى، عليه السلام ؟ هل تحدث المسيح عيسى ابن مريم بالآرامية ؟ هل كان 
 ملماً باللاتينــية ؟   يتقن الإغريقية ؟ هل كان

ن العشرين الذي لقد ردد كثير من الباحثين المسيحيين هذه التساؤلات، خاصة في النصف الأول من القر
 شهد تطوراً ملموساً في علم الآثار التوراتيـة. 

وكان الغرض من إثارة تلك الأسئلة تحديد مدى تأثير عيسى، عليه السلام، في الساكنة الفلسطينية، 

والبحث في نسبة الأناجيل المدونة إليه. إذ كيف يمكن أن نتصور الإنجيل بصيغته الإغريقية إذا كان 

السلام، ألقى بشارته بالآرامية ؟ وكيف نتصور إغريقية الإنجيل ونحن نعلم أن المسيح،  عـــيسى، عليه
عليه السلام، ما جاء لينقض الناموس، بل ليتممه، أي إنه بعث في سياق أنبياء بني إسرائيل، وفي 

 سياق "العهد القديم" ! وكيف نتصور كل ذلك حين نقرأ في كتب التاريخ أن فلسطين كانت في زمان
عيسى، عليه السلام، خاضعة للحكم الروماني، مع ما يقتضيه ذلك الخضوع لزمن طويل من أن تصير 

 اللغة اللاتينية هي لغة الغالبية من الناس. 

يجمع الباحثون على أن فلسطين زمن بعثة عيسى، عليه السلام، كانت بمثابة لوحة فسيفسائية، كَوَّن 

انوا يتكلمون بدرجات متفاوتة، العبرانية، والآرامية بلهجاتهـــــــا، سكانــها خليطاً من كل أمة ولسان، وك
والإغريقية واللاتينية. ولكن الاختلاف يقوم بين هؤلاء الباحثين حين يسعون إلى تلمس الحدود الجغرافية 

لكل واحدة من تلك اللغات، وحين يريدون حصر الخصائص المميزة لتلك اللغات وتحديد نسبة تأثر بعضها 
 ببعض. 

هنريش باولوس   Vossiusإن فـرضـية بـلاغ عـيسى، علـيه الـسلام، بالإغريقية دافع عنها فوسيوس  
Heinrich Paulus   وهوغHug في القرن التاسع عشر، وقد عرض آراء هؤلاء دييز ماتشو  Diez Macho 

من خضوع فلسطين  في بحثه عن اللغة التي تحدث بها عيسى المسيح. ولقد عزز موقف هؤلاء ما ثبت
 في تلك الآونة للتأثير الهليني. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


أن عيسى، عليه السلام، كان يتحدث الإغريقية، وأن  W. argyle ولكن الجدال انبعث حين أعلن أرجيل   

 (. 2مستمعيه لم يكونوا يفهمون إلا الآرامية)

 Melقد تقبلوا هذا الزعم، فإن آخرين أمثال   Russel J.K  &R. Drapperوإذا كان بعض الباحثين أمثال 
Wilson   (ولكنهم متفقون جميعاً على قوة تأثير الهلينية في فلسطين زمن بعثة 3عارضوه بشدة ،)

مسيح، عليه السلام. ومرد هذا الاتفاق أن عدداً كبيراً من المكتوبات والنقوش التي عثر عليها هناك ال

كتبــــت بالإغريقية، كما أن نتفاً من وثائق البحر الميت كتبت بتلك اللغة. ويدخل ضمن هذا التأثير 
رجمات إغريقية للتوارة في الهليني ما يمكن ملاحظته من تأثيرات إغريقية في الأدب الربي، ومن شيوع ت

 القرن الثاني الميلادي. 

وسبيربير مظاهر   .J. . وغودناف . وغوندراي وسفنستر   وأبرزت دراسـات ليـبرمان . وسـونتز . وميليك

متنوعة من التأثير الإغريقي في فلسطين في تلك المرحلة، وساعدت على تحديد مدى انتشار اللغة 
 ن. والثقافة الهلينية في فلسطي

وينبغي الإشارة هنا إلى أن اليهودية قاومت الهلينية في بعض المناطق، وأن الحواضر كانت أكثر هلينية 

ميلادية( حين تعاظم تيار الهلينية  135من البوادي، ثم تغير الأمر بعد القومة اليهودية الثانية )
 (. 4والرومانية)

( التي تركت 5أما اللاتينية، فقد ذكرنا أنها كانت لغة الغالب المحتل، وكانت لغة الإدارة هي الرومانية)
عض البرديات التي تم العثور عليها بصماتها في بعض المكتوبات وإهداءات المباني والمحلات العمومية، وب

 في البحر الميـت. وبرز تأثير اللاتينيــة في اللغة العبرانية في مواضع ذات دلالة هامة. 

أما الآرامية، فلا أحد يشـك في انتشارهـا في الجهة السورية ـ الفلسطينية، ابتداء من النصف الأول من 

في القرن السابع   Lingua  Francaا في المنطقة كـ الألفية الأولى قبل الميلاد، واستمر انتشاره
 الميلادي. 

قبل الميـــلاد، كما  500إلى  721لقد استبدل سكان فلسطين آنذاك العبرانية بالآرامية في الفترة من 
شاع بين الدارسين أن عيسى، عليه السلام، كان يعرف الآرامية، وأن تلاميذه ومعاصريه كانوا يتحدثونها 

ا، وأن المسيحيــة انتشرت في فلسطين وسوريا وكل منطقة ميزوبوتاميا اعتماداً على هذه ويكتبونه
 اللغة السامية. 

أن لغة عيســى كانت الآرامية، وأن جانباً كبيراً من الكتابات كتبت في الأصل بهذه اللغة،  A. Meyerويرى 
 (. 6ثم ترجمت بعد ذلك)

ونجد من بين الباحثين من يؤكد شيوع اللغة الآرامية بين الطبقات الشعبية زمن عيسى، وأن هذه اللغة 
خرون على أن الآرامية حلت محل . ويؤكد باحثون آ(7هي التي تحدث بها المسيح وغيره من الرسل)

 (. 8العبرانية منـذ بداية المرحلة الهلينية)

ويرى آخرون أن الآرامية انقسمت إلى لهجات متعددة انحصرت في آرامية وسيطة وآرامية متأخرة. ويدرج 

   G.Y Kutsher هجات الآرامية الوسيطة بعض المكتوبات التي عثر عليها في منطقة القدس، ضمن ل
وبعض وثائق البحر الميت، أما الآرامية المتأخرة فقد انقسمت إلى الآرامية السامرية والآرامية 

 الفلسطينية المسيحية. 

سام الآرامية من وتكتسي آرامية الجليل مكـــانة خاصة بين لهجات الآرامية المتأخرة، فبها كتبت الأق

التلمود الفلسطيني، وإليها ترجمت التوراة، وبها كتبت بعض كتب المدراس. وعلى العمـــوم فالآراميــة 
الفلسطينية وفقاً لهذا الاتجاه هي أقرب اللغات التي يعتقد أن تكون بشارة المسيح عيسى ابن مريم قد 

 سعاً يفوق انتشار الإغريقية. كتبت بها ابتداء. وقد كانت تلك اللغة شائعة شيوعاً وا

كانت تتحدث زمن عيسى   أن الفئات الشعبية في فلسطين H. Birkeland ويرى آخرون أمثال  

لهجة شعبية تطورت انطلاقاً من العبرانية   بالعبرانية، وعبرانيتها لم تكن بالضرورة عبرانية ربية، بل كانت
 (. 9قبل كثير من الدارسين)التوراتية. ولقي هذا الرأي انتقاداً شديداً من 

أما العبرانية الربِّيَِّّةُ فقد انتشرت كلغة أدبية في القرنين الأول والثاني الميلاديين، وقد بدأ تطور هذه اللغة، 
 بعد النفي وفي بدايات العصر المسيحي. في إطار بانوراما اللغات المتحدث بها في فلسطين، 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


والخلاصة أن اللغات الثلاث، العبرانية والآرامية والإغريقية، تحدثت بها شرائح واسعة من الساكنة 
الفلسطينية، واختلفت حدود انتشارها وتقاطعت فيما بينها، وقد انتشرت اللاتينية إلى جانب تلك اللغات 

 ن فكانت الرومانية. الثلاث. أما لغة الإدارة في فلسطي

 وقد رجعنا إلى كتب "العهد الجديد" باحثين عن لغة عيسى وتلاميذه، فكان ما يلي : 

  جاء في إنجيل يوحنا :

<أما مريم، فوقفت عند القبر تبكي، وانحنت إلى القبر وهي تبكي، فرأت ملاكين في ثياب بيضاء 
د القدمين. فقال لها الملاكان، لماذا تبكين جالسين حيث كان جسد يسوع، أحدهما عند الرأس والآخر عن

يا امرأة ؟ قالت لهما : إنهم أخذوا سيدي ولست أعلم أين وضعوه. ولما قالت هذا التفتت إلى الوراء فرأت 
يسوع واقفاً، وما عرفت أنه يسوع، فقال لها يسوع : لماذا تبكين يا امرأة، ومن تطلبين ؟ فظنت أنه 

يا سيد إن كنت أنت قد حملته، فقل لي أين وضعته وأنا آخذه. فقال لها يسوع : البستانــــي، فقالت له : 
 (. 10يا مريم. فعرفته وقالت له )بالعبرية( "ربوني" أي يا معلم...>)

 مع ابنة يايروس رئيس المجمع : ونقرأ في إنجيل مرقس، في قصة عيسى، عليه السلام، 

< فأخذ بيدها وقال لها : طليثا قومي، أي يا صبية أقول لك قومي، فقامت في الحال وأخذت 
 (. 11تمشي>)

 ونقرأ في إنجيل يوحنا : 

فيها : "يسوع الناصري ملك اليهود". فقرأ هذا العنوان كثير من <وعلق بيلاطس على الصليب لوحة كُتِبَ 

اليهــود، وكان مكــتوباً بالعبرية واللاتينية واليونانية، فقال رؤساء كهنة اليهود لبيلاطس : لا تكتب ملك 
 (. 12اليهود، بــل اكتب : إن ذاك قال : أنا ملك اليهود. فأجاب بيلاطس : ما كتبته قد كتبته>)

 وفي إنجيل لوقا : 

 (. 13<وكان فوق رأسه لوحة مكتوب فيها : "هذا ملك اليهود">)

 وفي إنجيل مرقس : 

إكليلاً من الشوك ووضعوه على رأسه...كتبوا في عنوان الحكم عليه : "ملك  <وألبسوه أرجواناً، وضفروا
 (. 14اليهود">)

 وفي إنجيل لوقا : 

 (. 15<وكان عنوان مكتوب فوقه بأحرف يونانية ورومانية وعبرانية : هذا هو ملك اليهود>)

 ونقرأ في إنجيل متى : 

لماذا   <ونحو الساعة التاسعة صرخ يسوع بصوت عظيم، وقال : إيلي إيلي لما شبقتني، أي إلهي إلهي
 (. 16تركتني، فقوم من الواقفين هناك لما سمعوا قالوا : إنه ينادي إيليا>)

 ونقرأ في أعمال الرسل، من الإصحاح الثاني : 

<ولما حضر يوم الخميس كان الجميع معاً بنفس واحدة. وصار بغتة من السماء صوت كما من هبوب ريح 
لسنة منقسمة كأنها من نار واستقرت على عاصفة، وملأ كُلَّ البيت حيث كانوا جالسين. وظهرت لهم أ

كل واحد منهم. وامتلأ الجميع من الروح القدس وابتدأوا يتكلمون بألسنة أخرى كما أعطاهم الروح أن 

ينطقوا. وكان يهود رجال أتقياء من كل أمة تحت السماء ساكنين في أورشليم. فلما صار هذا الصوت 
كان يسمعهم يتكلمون بلغته. فبهت الجميع وتعجبوا قائلين  اجتمع الجمهور وتحيروا لأن كل واحد منهم

بعضهم لبعض : أترى ليس جميع هؤلاء المتكلمين جليليين، فكيف نسمع نحن كل واحد منا لغته التي 
ولد فيها ! فرتيون وماديون وعيلاميون والساكنون ما بين النهرين واليهودية وكبدوكية وبنتس وآسيا 

ونواحي ليبية التي نحو القيروان والرومانيون المستوطنون، يهود ودخلاء كريتيون، وفريجية وبمفيلية ومصر 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


وعرب نسمعهم يتكلمون بألسنتنا بعظائم الله. فتحير الجميع وارتابوا قائلين بعضهم لبعض : ما عسى أن 
 (. 17يكون هذا !>)

ونقرأ كذلك في أعمال الرسل عن طلب بولس من قائد القلعة بأورشليم مخاطبة الشعب، وسؤال القائد 

له إن كان يعرف اليـونانية، وجواب بولس بأنه يهودي من طرسوس. وحديثه إلى الشعب بالعبرية، حسب 
 (. 18والإسبانية)النص العربي لأعمال الرسل، وبالآراميـة، حسب الترجمات الفرنسية والإنجليزية 

ونقرأ أن شاول كان يخاطب اليهود المتكلمين باللغة اليونانية ويجادلهم : <وكان يخاطب ويباحث 
 (. 19اليونانيين فحاولوا أن يقتلوه>)

هذه جملة من نصوص العهد الجديد وردت فيها إشارات إلى لغات ساكنة فلسطين زمن البعثة، وبعدها. 
ونحن حين نقرأ سيرة عيسى في الأناجيل الأربعة، نجده يخاطب فئات مختلفة من الناس، فقد خاطب 

لمجلس الأعلى ومعلمي الشريعة والقائمين عامة الناس من مختلف المدائن والبوادي، وخاطب أعضاء ا
على تسيير الهيكل وإدارة الشؤون الدينيــة اليهودية. كما خاطب الحاكم الروماني لفلسطين، وكانت لغة 

هذا الحاكم اللاتينية، وهو الذي كتب، حسب إنجيل يوحنــا، عبارة "هذا ملك اليهـود" باللاتينية واليونانية 
 ليب. والعبريـة على أعلى الص

وقد خاطب أيضاً المرأة الكنعانية التي توسلت إليه أن يشفي ابنتها. وتوجه بالآرامية إلى ابنة رئيس 
 (. 20أي يا صبية قومي، والطليثة الصبيـة الضعيفة)  المجمع قائلا : "طليثـا قــومي"

( مع ما يقتضيه هذا الفن من الحديث من دقة العبارة، وإلمام واسع باللغة 21خاطب الناس بالأمثال)كما 
 لدى كل من المنشئ والمتلقي. 

ــــة : <إيلي إيلي لما وحسب الرؤية الإنجيلية، توجه عيسى إلى ربه وهو على الصليب بالآراميـ
 (. كما خاطبته مريم المجدلية بالعبرانيـة. 22شبقتني، أي إلهي إلهي لماذا تركتني>)

بية التي هذه المعطيات جميعها تبين أن أغلب حديث عيسى كان باللغة الآرامية، وهي اللغــــة الشع

كانت شائعة أكثر من غيرها. ثم يتلوه حديثه باللغة العبرانية، لغة العهد القديم، سيما وأنه هو القائل : 

اته إلى كلام الأنبياء (. وقد جاءت الأناجيل الأربعة حافلة بإشار23"ما جئت لأنقض الناموس، بل لأكمله")
 وبخاصة إشعياء وأرمياء. 

كــما يبـدو أنه كان مثقفاً باللاتيـنية والإغـريقية، وذلك من الشـائع في عصره، وتدل علـى ذلـك قصة 

تكون بالعبرية )أو الآرامية، حسب بعض   ترجمة عبارة "هذا مـلك اليهـــود" التي حرص بيلاطس على أن
 الترجمات(. 

عليم الروح القدس اللغات للرسل والتلاميذ ليكلموا الناس، كلاًّ بلغته الخاصة، فهي من قبيل أما قصة ت
الأسطورة. وإذا ما سلمنا جدلاً بصحتها، فسنفهم منها أن الناس، إذا كانوا حريصين على تدوين ما 

ر يسمعون من الرسل، فإن بشارة عيسـى )إنجيل عيسى الأصلي( تكون قد دُونِّت في سبعة عش
 لساناً. 

حقاً لقد خضعت المنطقة التي شهدت بعثه المسيح عيسى، عليه السلام، لتأثير هلينيٍ واضحٍ، أرسى 
"لم أرسل إلا إلى خراف بيت إسرائيل   قال :  قواعده هيرودس. ولكن عيسى أرسل إلى قوم محددين،

 (. 24الضالة")

وبالتالي فرسالته كانت بلسان قومه، وكذلك كان كلامه في المهد أيضاً بلغة قومه، لأن المقصود من ذلك 
 الحدث إشهاد القوم معجزة، فلابد وأن يكون قد تكلم بلغة يفهمونها. 

 زمن البعثة 

بشراً ونذيراً، فقد كان بنو شاء الله تعالى أن يبعث عيسى، عليه السلام، رسولاً إلى بني إسرائيل، م

إسرائيل منقسمين آنذاك إلى طرائق قدداً، وأحدثوا في الشريعة وبدلوا كلام الله عن مواضعه، واستغل 
 أحبارهم علوم الدين فاستثمروها لملء خزائنهم. 

كانت بعثته، عليه السلام، في أرض فلسطين المباركة التي كانت في ذلك الحين مسرحاً تجاذبته 
ات الإمبراطوريات العظيمة. وكان من نتائج ذلك أن فقدت فلسطين استقلالها السياسي، فخضعت تأثير

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


للمصريين في المائة الثانية قبل الميلاد، ثم استسلمت للحكم الروماني، حينما وطئت سنابك خيل 
 قبل الميلاد.  63"بومبي الروماني" القدس سنة 

ية، خضعت إدارياً للحاكم الروماني المقيم في قيصرية وتحت مظلة الحكم الروماني قامت دويلة يهود

(، حتى إنه لما طلب 25على البحر الأبيض المتوسط، بينما بقي ملكها مسيِّراً للشؤون الدينية فيها)

ابه، قام ملك اليهود بتهدئة الشعب الذي هاله هذا القيصر وضع تمثاله داخل الهيكل والنسر على ب
 (. 26التدخل الروماني في أمر الديانة)

وتصف المصادر شخص هيرودس الأكبر، ملك هذه المملكة اليهودية زمن ميلاد عيسى، عليه السلام، أنه 

لولع بالثقافة الهلينية، وأنه كان رجلاً محارباً لا يقدر أحد على مبارزته، وقد كبر في عين كان شديد ا

الإمبراطور أغسطس فأخذ يمده بالأقاليم إقليماً إقليماً. وكان أن عَظُمَ شأن هيرودس، فبنى مملكته على 
دينية الكبرى في نموذج روماني وثقافة يونانية ونمط عيش هليني. وقد جعل من الهيكل المؤسسة ال

بمجلسه الكهنة ورجال الدين من اليهود. ولكن افتتانه بالنموذج الأجنبي وتفضيله إياه   مملكته، وأحاط
على ثقافة اليهود، التي لم يعد لها مكان إلا في البوادي وفي قلوب الضعفاء، أثار عليه الأحقاد فكثرت 

 محاولات اغتياله وكثرت الدسائس في قصره. 

مَ عليهم المملكة حسب وصية وبعد وفات ه تنازع أبناؤه فيما بينهم، فجمعهم الإمبراطور الروماني وقَسَّ

أبيهم، فكان أن : أخذ "انتباس" الجبل حيث الناصرة وطبرية وأزدريلا، وأخذ كذلك الأرض الواقعة وراء ظهر 
القدس وبيت لحم وغزة  منطقة اليهودية، حيث  الأردن. وأخذ "فيليب" إقليم بنتانيا. وكانت لأرخيلاوس

 وقيصرية ويافا، كما كانت له منطقة إيدومية. 

واشتد الصراع بين مجتمعات هذه الأقاليم الثلاثة الواقعة تحت حكم أبناء هيرودس، وتباينت درجة ولائها 

للدين اليهودي، كما تباينت درجات هلينيتها وخضوعها للحاكم الروماني. ويبدو أن إقليم أرخيلاوس كان 
م هذه الأقاليم بالنسبة للرومان، فظلوا يوجهون الأمور الإدارية فيه انطلاقاً من مدينة قيصرية. إن وجود أه

الهيكل الذي أنفق الملك هيردوس على إنشائه وتزيينه الكنوز التي لا تحصى، جعل من هذا الإقليم 
 ه دلالته بالنسبة لروما. مركزاً تجارياً تهوي إليه أموال بني إسرائيل من كل حدب وصوب، وهو أمر ل

وظل الهيكل تحت إشراف مجلس أعلى مكون من واحد وسبعين عضواً يمثلون السلطة الدينية لليهود، 
ولكن سلطتهم لم تكن هي العليا، فالأحكام الصادرة عن المجلس كانت لا تنفذ إلا بالتصديق عليها من 

 الإدارة الرومانية. 

(، فكان الصدوقيون منهم ينكرون العمل بالتلمود، وينكرون البعث واليوم 27وتباينت سلطة الفرق اليهودية)
 الآخر، ويعتقدون أن الجزاء والعقاب دنيويان. 

 قال متى في إنجيله : 

نكرون القيامة> وبعد أن سألوه سؤالاً، <وفي ذلك اليوم جاء إلى يسوع بعض الصدوقيين، وهم الذين ي
 (. 28قال لهم : <أنتم في ضلال لأنكم لا تعرفون الكتب ولا قدرة الله>)

 (. 29الأرواح>)ونقرأ في أعمال الرسل، أن الصدوقيين <لايؤمنون بقيامة الأموات ولا بوجود الملائكة و

 ولم تكن هذه الفرقة تهتم بأمور الديانة أكثر من اهتمامها بمركزها المؤثر داخل المجتمع اليهودي. 

هم أكثر تمسكاً أما الفريسيون أو المنشقون، فهم، حسب فلافيوس يوسيفوس : شيعة من اليهود رأوا أن
بالشريعة من غيرهم من أبناء ملتهم، وأنهم أكثرقدرة على تفسير شريعتهم. آمنوا بالتلمود، واعتقدوا 

في عصمة الكهنة، وآمنوا بالبعث، ولم يؤِمنوا بتقديم القرابين إلى المعابد، ورفضوا الإيمان بالأنبياء 
 جولة. نقرأ في إنجيل مرقس : المتأخرين، وكانت للمسيح عيسى ابن مريم معهم أكثر من 

<وأقبل إليه بعض الفريسيين، وأخذوا يجادلونه طالبين آية من السماء ليجربوه، فتنهد من أعماق قلبه 
الحق أقول لكم : لن يعطى هذا الجيل آية. ثم تركهم ورجع في القارب   وقال : "ما لهذا الجيل يطلب آية !

 (. 30إلى الشاطىء المقابل">)

وكانت فرقة الفريسيين من أكثر الفرق اليهودية احتكاكا بالشعب، فكانوا يُعَلِّمُونهَُ ويعظونه، ونالوا مكانة 

ية، رفيعة في أوساط الطبقة المتوسطة اليهودية. وبعد تخريب الهيكل من قبِلَِ تيتوس سنة سبعين ميلاد
 اضطلع الفريسيون بمهمة تعليم الشعب في المنافي وبقوا ينتظرون المسيح. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


أما فرقة الحسيديين، فقد انحسر دورها في زمن بعثة عيسى، عليه السلام، وقد كانوا يُحَرمُِّونَ القرابين، 
 ويحرصون على الطهارة، ويعملون بالزراعة، ويحرمون الرق. 

ها المؤرخون القدماء، أمثال بلين وصولينو ويوسيفوس، فقد تمسكوا أما فرقة الأسينيين التي اهتم ب
 بالتوراة المكتوبة والتوراة الشفهية )التلمود( وحققوا نوعا من شيوعية الأملاك، ومالوا إلى حياة الزهد. 

 وإلى الصدوقيين والفريسيين توجه يوحنا المعمدان قائلاً : 

ربوا من الغضب الآتي. أثَْمِرُوا ثمراً يبرهن على توبتكم، ولا تقولوا <يا أولاد الأفاعي، من عَلَّمَكُمْ أن ته
لأنفسكم إن أبانا هو إبراهيم. أقول لكم : إن الله قادر أن يجعل من هذه الحجارة أبناءً لإبراهيم، ها هي 

 (. 31الفأس على أصول الشجر، فكل شجرة لا تعطي ثمراً جيداً تقطع وترمى في النار>)

ومن هنا نقول إن زمن بعثة رسول الله عيسى ابن مريم إلى قومه، بني إسرائيل، كان زمناً استدعى 

رسالة وبياناً وإرشاداً، فكان أن أنزل الله عليه الإنجيل، بعد أن أشهدهم من قبل معجزة ميلاده من غير 
 أب. 

  اش المسيح عيسى، عليه السلام، في أرض فلسطين في زمن خضعت فيه هذه الأرض المباركةلقد ع

للحكم الروماني. ورغم التغيير الذي أحدثته بعثته، عليه السلام، في الخريطة الدينية للشرق الأوسط 

ده المعجز في ذلك العصر، فإن تفاصيل حياته قليلة الورود في المصادر المعاصرة له، باستثناء حدث ميلا
وفترة صدوعه بالرسالة. ولم تهتم المصادر المسيحية بمرحلة شبابه، اللهم تلك الإشارة الخاطفة إلى 

اراً في الناصرة)  (. 32أنه كان يعمل نجََّ

لفَِّ حول عيسى، عليه السلا
ُ
م، فإن كثيراً من حلقات سيرته بقيت مفقودة. لقد انصرفت وعلى كثرة ما أ

أغلب سير حياته إلى الاهتمام بالقضايا العقدية الكنسية، سواء بتأكيدها أو بنفيها، أكثر من الاهتمام 
 (. 33بشخصه، عليه السلام)

لفَِّ قد شكك في كل شيء، حتى في بعثة المسيح نفسه، عليه وينبغي الإ
ُ
شارة هنا إلى أن جانباً مما أ

 (. 34السلام)

 مصادر سيرة المسيح ، عليه الصلاة والسلام 

 م، عليه السلام، إلى قسمين اثنين : وتنقسم المصادر التي تطرقت إلى حياة عيسى ابن مري

 القسم الأول : المصادر المسيحية : 

وبصفة خاصة الأناجيل المتوافقة : متى، ولوقا، ومرقس. فقد عرضت هذه المصادر لحياة المسيح عيسى 

ابن مريم زمن البشارة، مع إشارة إلى ميلاده المعجز. وأغفلت إغفالاً يكاد يكون تاماً حياته في مصر، 
ودته من أرض مصر بعد وفاة هيرودس، وحتى تبليغ الرسالة. وما عرض في هذه الأناجيل المتوافقة وع

خضع للتطويع ليلائم اعتقادات الكنيسة الأولى والمجامع المتتالية التي خطت النهج العقدي للمسيحية، 
 ومطت الروايات تبعاً لتطور اعتقاد المسيحيين في عيسى، عليه السلام. 

 اني : المصادر غير المسيحية : القسم الث

 وهي تنقسم بدورها إلى قسمين : 

أ( مصادر رومانية غير مسيحية : أشارت تلك المصادر إلى عيسى، عليه السلام، كشخصية من 

الشخصيات المؤثرة في عصرها، وكطرف في الأحداث التي عرفتها فلسطين تحت حكم الإمبراطور 
وعمدت هذه المصادر إلى التعريف به كلما تحدثت عن " المسيحية " الروماني تيبيريوس وولاية بيلاطس. 

م( 110يقول بلين الأصغر )عاش حوالي   .Chrestosأو  Christus  أو عن تصرفات أتباعه، أتباع كريستوس 
 في الرسالة العاشرة ما معناه : 

للمسيح كما لو كانت كان المسيحيون يلتقون في أوقات محددة من كل يوم قبل الفجر، يرددون أناشيد 
 (. 35موجهة إلى الله، ويذكرون أنفسهم بالموت...)

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


عن الأسلوب الذي ينبغي أن تتم به معاملة  Trajan إن ما كتبه بلين الأصغر هو استشارة لتراخان 
 المسيحيين أتباع المسيح. 

فقد أشار في حولياته إلى ملاحقات الإمبراطور نيرون للمسيحيين.  Tacitusالمؤرخ الروماني تاسيتس أما 

وهو في نفس السياق يردد أن المسيحيين هم أتباع المسيح الذي تمت معاقبته بشدة من طرف 
 (. 36الحاكم بيلاطس في طبرية)

وهذه المصادر لم تهتم بتفاصيل الديانة التي دعا إليها المسيح عيسى، عليه السلام، ولم تول كبيرعناية 
للإصلاحات التي رام إحداثها في الشريعة الموسوية، بل اهتمت بذكره كطارئ سياسي جديد، طرح 

. وحتى في حديثها عنه لم تضعه في معادلة جديدة في منطقة حيوية بالنسبة للإمبراطورية الرومانية

مرتبة الثوار الذين دعوا إلى الخروج عن إمرة الإمبراطورية الرومانية والذين شَقُّوا عصا الطاعة ضد القيصر، 
من أمثال يوغرطة. لقد أكدت هذه المصادر الرومانية على تنامي عدد المسيحيين وانتشارهم في كل 

 فصيل جديد في المجتمع الروماني.  مدن الإمبراطورية، بشكل يوحي بأنهم

ويبدو أن أباطرة الرومان وحكام أقاليم إمبراطوريتهم اختلفت مواقفهم من شخص عيسى، عليه السلام، 

والرسالة التي جاء بها. لقد عكست الأناجيل المتوافقة موقف بيلاطس من عيسى، فقد بدا هذا الحاكم 
رك ما لقيصر لقيصر وما لله لله. ويبدو موقفه المتردد متردداً في إصدار حكم على هذا الشخص الذي ت

كذلك من جهود زوجته التي حاولت أن تثنيه عن أن يصدر حكماً قاسياً على هذا الرجل المسالم، فما 
كان منه إلا أن ترك أمره للمجمع اليهودي، واستصدر الحكم من استفتاء شعبي نقلت الأناجيل أخباره، 

دراً على مواجهة تيار من وسمهم المسيح بخراف بيت إسرائيل الضالة. ولكن ذلك أن بيلاطس لم يكن قا

هذا الموقف شبه المحايد تجاه شخص المسيح عيسى ابن مريم قد تغير عندما أصبحت المسيحية تياراً 
 (. 37يحتضن موقفاً سياسياً، فقد أذكى ذلك نار الملاحقات التي طالت الأفراد والمذاهب المسيحية)

غير أن ندرة ما كتبه الرومان عن المسيح في عصره يرجع إلى أن الحاكم الروماني، الذي كان يقيم في 

القيصرية الواقعة على البحر الأبيض المتوسط، كان يدير منطقتي اليهودية والسامرة، بينما كان تحرك 

ليه السلام، في الفترة الأولى من الدعوة في منطقة الجليل. كما أن مرامي دعوته لم تتضح عيسى، ع
للرومان إلا عندما دخل القدس وواجه القائمين على الشريعة اليهودية من سدنة الهيكل. وحينما بدا 

احتمال أن تجذب دعوته ساكنة فلسطين في شكل معارضة سياسية ضد الرومان والحاكم اليهودي 
 الموالي لهم، فعندئذ اهتم الرومان بأخباره. 

مَ المسيح عيسى ابن مريم، عليه السلام، في المصادر اليهودية بصور مختلفة،  ب( مصادر يهودية : قُدِّ
فهو في قسم منها لقيط "ممزير" ابن زنا، وأن الخوارق التي تحققت على يديه ليست معجزات، بل هي 

مصر، وأن إدانته كانت شعبية، وأن الإنجيل ليس إلا وثيقة كذب وخداع،  مما تعَلَّمَهُ من السحر في أرض
فَةَ ضفائر النساء، وأنه ليس المسيح الذي ينتظرونه، لأن المسيح المنتظر  وأن أمه مريم كانت مُصَفِّ

 علامته معلومة لديهم، حيث ستطرح الأرض فطيراً وقمحاً حَبُّهُ بقدر كُلىَ الثيران، وتخدمه كل الشعوب،
 وينقضي حكم الخارجين عن دين بني إسرائيل. 

ــ نقرأ أن يشوع كان يزاول السحر وأنه انحرف بشعب  43وفي التلمود البابلي ــ في باب السنهدرين 
إسرائيل. وفي كتاب الأضرار ــ سدر نزقين ــ الذي ضم القوانين الجنائية اليهودية، نقف على موقف اليهود 

 فر في الحط من شخصه، عليه السلام. من عيسى، فقد أمعن هذا الس

أما المؤرخ اليهودي ذو النزعة الهلينية والولاء الروماني "فلافيوس يوسيفوس" فقد تحدث عن عيسى ابن 

مريم في إشارات سريعة، بدا فيها تأثره بالموقف الروماني من عيسى، ولم يبد تأثراً بموقف اليهود، أهل 
لى الاعتقاد بأن ما جاء في كتاب "الحروب اليهودية" هو من إنشاء دينه. ولعل ذلك ما دفع الدارسين إ

كاتب مسيحي جاء من بعد يوسيفوس. ولكننا نرى في ذلك أمراً آخر، فيوسيفوس وإن كان يبدو مشايعاً 

للرومان، إلا أنه كان يحن إلى زمن ما قبل تعظيم الهيكل، فقد رجا أن يكون عيسى حقاً هو المسيح 
 قول : المخلص للشعب، ي

يدعى عيسى، وهو رجل صالح إذا حق أن نسميه كذلك، كان يأتي   <وكان في هذا الوقت رجل صالح

بأعمال عجيبة ويتلقى الحقيقة باغتباط، واجتمع حوله كثير من اليهود وكثير من الأمميين. لقد كان هو 
 (. 38المسيح>)

 وترسم الأناجيل مسيرة حياة المسيح عيسى ابن مريم، كما يلي : 

 . ميلاد عيسى في بيت لحم. 1

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


 . رحيل يوسف النجار ومريم به إلى مصر، خوفاً من بطش هيرودوس. 2

 . الرجوع إلى فلسطين بعد وفاة هيرودوس، والاستقرار في الناصرة خوفاً من بطش أرخيلاوس. 3

 البعثة وظهور عيسى المعلم. وكان عمره ثلاثين سنة، حسب لوقا.  . انطلاق4

 نقرأ في إنجيل متى : 

<وكان يسوع في أنحاء الجليل يُعَلمُِّ في المجامع ويعلن إنجيل الملكوت، ويشفي الناس من كل مرض 
 وداء>. 

 . عيسى يتعمد على يد يوحنا المعمدان. 5

 . عيسى يدعو في الجليل وكفر ناحوم. 6

 خبر عيسى ينتشر في كل بلاد فلسطين :  .7

 تبعته جموع كبيرة من الجليل والمدن العشر وأورشليم واليهودية وعبر الأردن. 

 . عيسى يعلن موقفه من الشريعة : فقد جاء متمِّماً للناموس، جاء ليرشد خراف بيت إسرائيل الضالة. 8

 . عيسى يجمع حوارييه. 9

 في كل المدن باقتراب ملكوت الرب. . عيسى يأمر رسله أن يبشروا 10

 . الدعوة في الجليل ـ الناصرة ـ وكفرناحوم، ونابين ـ بيت صيدا ـ وفي المدن والقرى، وأريحا والقدس. 11

 . تفاصيل المعجزات وحوار الفرق اليهودية ورؤساء المجمع. 12

 . المحاكمة. 13

ا عن مواقفه من ظروف عصره، فقد كانت هذه محطات بارزة من حياة عيسى، عليه السلام، ودعوته. أم
 هي مواقف كل نبي. لقد كان عليه أن يبلغ الرسالة ضمن منهج مرسوم ومنضبط : 

<وفي ذلك اليوم دنا بعض الفريسيين من يسوع وقالوا له : انصرف من هنا، لأن هيرودس يريد أن يقتلك، 
ين وأشفي المرضى اليوم وغداً، وفي اليوم فقال لهم : اذهبوا وقولوا لهذا الثعلب : ها أنا أطرد الشياط

الثالث أتمم كل شيء، ولكني يجب أن أسير في طريقي اليوم وغداً وبعد غد، لأنه لا ينبغي أن يهلك 

نبي في خارج أورشليم. أورشليم، يا قاتلة الأنبياء وراجمة المرسلين إليها، كم مرة أردت أن أجمع أبناءك 
جناحيها، فما أردتم، وها هو بيتكم يترك لكم خراباً، لا ترََوْنيِ حتى  مثلما تجمع الدجاجة فراخها تحت

 (. 39يجىء يوم تهتفون فيه : تبارك الآتي باسم الرب>)

 ونقرأ حين دخوله الهيكل : 

ن ويشترون فيه، فقلب مناضد الصيارفة ومقاعد باعة <ودخل يسوع الهيكل وطرد جميع الذين يبيعو
 (. 40الحمام، وقال لهم : مكتوب أن يدعى بيتي بيت الصلاة، وأنتم جعلتموه مغارة لصوص>)

ز من الفـريسـيين : هل يحل دفع الجزية للقيصر ونـقرأ قوله ـ في جـوابه للهيرودوسيين الذين سـألوه بإيعا
 أم لا : 

 <لماذا تجربونني يا مراؤون ؟ أروني نقد الجزية. فناولوه ديناراً. 

 فقال لهم : لمن هذه الصورة والكتابة ؟ 

 قالوا : للقيصر. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


(<ِ ِ للَّّ  (.41فقال لهم : أعطوا إذاً ما لقيصر لقيصر، وما للَّّ

  الفصل الثاني 
 ما بأيدي الإنسانية المعاصرة من وثائق تحدد معالم الرسالة حول تدوين الأناجيل 

 نقرأ في إنجيل مرقس :  

فتوبوا  <وبعد اعتقال يوحنا، جاء يسوع إلى الجليل يعلن بشارة الله، فيقول : تم الزمان واقترب ملكوت الله
 (. 42وآمنوا بالإنجيل>)

 ونـقرأ في رومة، الإصحاح الأول : 

<وأنا لا أستحي بإنجيل المسيح، فهو قدرة الله لخلاص كل من آمن، لليهودي أولاً ثم لليوناني، لأن فيه 
 (. 43يمان، كما هو مكتوب أما البار فبالإيمان يحيا>)معلن برُِّ الله بإيمان لإ

 يقـول ابن حزم، في كتابه الفصل في الأهواء والملل والنحل : 

عند الله عز وجل، <ولسنا نحتاج إلى تكليف برهان في أن تلك الأناجيل وسائر كتب النصارى ليست من 

ولا من عند المسيح، عليه السلام. وأما النصارى فقد كفونا هذه المؤونة كلها، لأنهم لا يدعون أن تلك 
الأناجيل منزلة من عند الله على المسيح، ولا أن المسيح أتاهم بها. بل كلهم، أولهم وآخرهم، أريوسيهم 

، لا يختلفون من أنها أربعة تواريخ، ألََّفَهَا أربعة رجال وملكيهم ونسطوريهم ويعقوبيهم ومارونيهم وبولقانيهم
 (. 44معروفين في أزمان مختلفة>)

 والمصادر الغربية تؤكد غياب الأصول الأولى التي كتبت بأيدي هؤلاء الرجال الأربعة : يوحنا ولوقا ومتى
ومرقس، وأن ما هو منسوب إليهم من أناجيل ليس من تحريرهم، ولا تستند تلك الأناجيل إلى محررات 

 (. 45أصلية)

ة أشكال من وقبل تفصيل الحديث في الأناجيل الأربعة، نذكر أن جميعها وعلى مَرِّ تاريخها خضعت لخمس
 النقد : 

. النقد التاريخي : حلَّلَ فيه الباحثون أحداث هذه الأناجيل وقارنوها. وقد أسفر ذلك عن أن معاني 1

النصوص الإنجيلية تعكس عقلية مؤلفيها وتصوراتهم، في حدود درايتهم التي كانت محدودة، في علم 
 التاريخ. 

في تفهم لغة مؤلفي الأناجيل، ومقارنتها بالمعطيات التي . النقد الفيلولوجي : وقد اتخذ طريقاً خاصاً 2
 قدمها فقه اللغات السائدة، زمن تأليف تلك الأناجيل. 

كما ركز هذا النقد على التساؤل عن لغة عيسى، ومدى قدرة اللغة الإغريقية على ترجمة الكلام 

كان يتحدث الآرامية، وفَهِمَ  الآرامي، خاصة وأن أغلب الأبحاث المقدمة في هذا المجال تقطع بأن عيسى
اللاتينية في عصر هليني سادت فيه اللغة والثقافة الإغريقيتان. ومَكَّنَ هذا النوع من النقد من مقارنة لغة 

نصوص الأناجيل بلغات واضعيها في الأزمنة البعيدة، خاصة وأنه في إطار نفس اللغة كانت معاني بعض 
 الألفاظ تتغير من إقليم إلى آخر. 

. النقد العقلاني : وقد أسفر عن بيان ما لا يمكن للتأويل أن يجعله موافقاً للعقل. والتمس هذا النوع من 3
النقد معطيات من التاريخ، وتاريخ اللغة الإغريقية والآرامية، والتراث الثقافي للشرق القديم وللعالمين 

 الإغريقي واللاتيني. 

ن النقد بمعطيات خارجية، من أجل إثبات توافق أو عدم توافق . النقد المعياري : استعان هذا الضرب م4
 النصوص الإنجيلية مع القناعات اللاهوتية والأخلاقية التي تبنتها الفرق المسيحية. 

إذا كانت أنواع النقد التوراتي المذكورة تنطلق من النص الإنجيلي بهدف   . نقد علماء المسلمين :5

ت التي جاء بها، أو تبرير مضمونه إن استدعى الأمر ذلك، فإن نصوص الإنجيل تعََقُّلِهِ، أو إثبات المعطيا
حظيت باهتمام خاص من علماء المسلمين، أمثال الجاحظ، وابن تيمية، وابن قيم الجوزية، وابن حزم، 

 والأنصاري، وأفوقاي الحاجري، وغيرهم. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


دين عند الله الإسـلام، مـنذ آدم إلـى لقد نظر هؤلاء العلماء إلى الأناجيل في سياق نظرتهم إلى أن ال
صلى الله عليه وسلم ، فـعرفوا الأفـكار الكـنسية التـي تبـلورت بـعد عيسى، عليه السلام،   محـمد

لُوا النصوص الإنجيلية في سياق الإنجيل الأصلي المنزل على  وأدرجها الكُتَّابُ في أناجيلهم، وتعََقَّ
لأناجيل الأربعة على أنها محرفة، ووقفوا على مواطن التحريف فيها عيسى، عليه السلام، ونظروا إلى ا

وناقشوا سندها. وقاموا بمناقشة الاعتقادات التي بنيت عليها تلك الأناجيل، من التثليث وألوهية 
 عيسى، وبنوته لله تعالى... إلخ. 

في كتبهم من الأوهام.  لقد وضع علماء الإسلام العديد من التصانيف في باب مجادلة النصارى، وبيان ما
وتعددت مناهجهم في دراسة المسيحية، فمن واقف على جمل الأناجيل لإيضاح تناقضها، ومن ناقد 

 لسندها، إلى جامع بين كل ذلك، ومن أشهر هذه الكتب ما يلي : : 

(. أجوبة الحيارى في الرد على اليهود 46الرد الجميل لإلهية عيسى بصريح الإنجيل للإمام الغزالي)

(. الفصل في الأهواء والملل والنحل لابن حزم. الرسالة المختارة في الرد 47والنصارى لابن قيم الجوزية)
(. جواب أبي الوليد الباجي على رسالة راهب فرنسا إلى 48لأبي عثمان الجاحظ)على النصارى، 

 (. 50كريستيانوش، لعبد الله الكاتب)(. ديشبوته كونترا خودييوش، أي 49المسلمين)

وليس هناك أي دليل على توفر إنجيل كامل وأصيل، أي مُدَوَّن بالأخذ المباشر عن لسان المسيح 
 عيسى ابن مريم، عليه السلام. 

ناجيلهم هي سِيرٌَ لعيسى، عليه السلام، عرضت بشارته، فهي روايات لقد صرح كل كُتَّاب الأناجيل بأن أ

عُوا أن تلك  لأخبار حول هذا الرسول الذي أرسله رب العالمين إلى بني إسرائيل ليبين لهم الدين، ولم يدَّ
 الأناجيل تحمل الرسالة السماوية نصاً كاملاً كما بلَّغها عيسى، عليه السلام. 

 نية إلى تيموثاوس : ونقرأ في الرسالة الثا

<فأنت منذ طفولتك عرفت الكتب المقدسة القادرة على أن تزودك بالحكمة التي تهدي إلى الخلاص، 
في الإيمان بالمسيح يسوع. فالكتاب كله من وحي الله، يفيد في التعليم والتقويم والتوبيخ والتأديب في 

 (. 51البِرِّ، ليكون رجل الله كاملاً مستعداً لكل عمل صالح>)

جاء هذا في رسالة بولس إلى ابنه تيموثاوس، ويستخلص منها أن الكلام يتعلق بـكتب مقدسة، 

مجموعة عرفها تيموثاوس بن بولس منذ طفولته. وقد يقال إن الكتب المقدسة المذكورة هنا هي كتب 
لقديم، التوراة وكتب الأنبياء السابقين، ولكن ظاهر النص يجعلنا نرجح أن الأمر يتعلق كذلك العهد ا

بالإنجيل، وإنجيل عيسى على الخصوص، ولعل عبارة <فالكتاب كله من وحي الله يفيد في التعليم 
أي المدونة  والتقويم والتوبيخ والتأديب...إلخ> تفيد أن النقاش كان حول الكتاب الذي هو من وحي الله،

التي تحمل تسجيلاً مباشراً لما نطق به الرسول من بلاغ، لتمييزه عن الكتب التي ليست من هذا 
 الوحي، أي التي لا تحمل الخطاب منضبطاً كما بلََّغَهُ الرسول الكريم. 

ما وقد ترجم هذا النص بصيغة أخرى تنحرف بمعناه إلى معنى آخر <كل كتاب من وحي الله يفيد...إلخ> ك
 :  1996في الترجمة الفرنسية التي أصدرتها الجمعية التوراتية الفرنسية سنة 

Toute éctiture inspirée de Dieu est utile pour enseigner la vérité, refuter l'erreur, corriger les 
fautes et former à une juste manière de vivre....  

ارة يستنتج منها معرفة عيسى، عليه السلام، بالكتابة، فليست هناك وإذا كنا نقرأ في إنجيل يوحنا إش
أية عبارة تشير إلى أنه قام بتدوين الإنجيل أو أمر تلاميذه بذلك. فقد يكون عيسى، عليه السلام، قد 

اكتفى بخطاب الناس مشافهة، لما كانت عليه المجتمعات القديمة من اعتماد على الخطاب الشفاهي 
 بة، والمعروف أن زمان عيسى كان زمن خطابة وخطباء. أكثر من الكتا

 ونقرأ في إنجيل يوحنا : 

<أما يسوع فخرج إلى جبل الزيتون. وعند الفجر رجع إلى الهيكل فأقبل إليه الشعب كله. فجلس وأخذ 
رين، يُعَلمُِّهُم. وجاء الكَتَبةَ والفريسيون بامرأة، أمسكها بعض الناس وهي تزني، فأوقفوها وسط الحاض

وقالوا له : يا مُعَلِّم، أمَْسَكُوا هذه المرأة في الزنى، وموسى أوصى في شريعته برجم أمثالها، فماذا 

تقول أنت ؟ وكانوا في ذلك يحاولون إحراجه ليتهموه، فانحنى يسوع يكتب بأصبعه في الأرض. فلما ألحوا 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


ليبدأ ويرمها بحجر. ثم انحنى ثانية عليه في السؤال، رفع رأسه وقال لهم : من كان منكم بلا خطيئة ف
 (. 52يكتب>)

ونقرأ في إنجيل لوقا : أن عيسى، عليه السلام، حينما التقى بتمليذين من تلاميذه كانا متوجهين إلى 

لمقدسة، من موسى إلى سائر الأنبياء". و في قرية عمواس : "شرح لهما ما جاء في جميع الكتب ا
 (. 53نفس الإصحاح نقرأ : "ثم فتح أذهانهم ليفهموا الكتب المقدسة، وقال لهم ما جاء فيها")

(، 54: "اذهبوا وتلمذوا جميع الأمم") لقد كان تعليمه لتلاميذه مشافهة، وكذلك تعليم تلاميذه للناس
 وليس هناك ما يدل على تدوين الإنجيل في عهده، عليه السلام. 

ليس وبعد عهود استدعت الظروف ضرورة الكتابة، دوَّن الناس الأناجيل اعتماداً على الموروث الشفاهي و
اعتماداً على وثائق أصلية محررة. وهذه الأناجيل والكتابات لم تهتم بالإنجيل المنزل على عيسى، عليه 

السلام، ككتاب مُنَزَّل. وتبدو من قراءة العهد الجديد الإشارة إلى إنجيل عيسى، عليه السلام، على أنه 
 (. 55وليس كتاباً مُنَزَّلاً) Gospel"بشارة" 

إن كلمة إنجيل استعملت للدلالة على الرسالة التي كُلِّفَ بها عيسى، عليه السلام، لا على الكتاب 
  المنزل. نقرأ في مدخل الكتاب المقدس : 

ع تأديتها، وقوام هذه الرسالة <وقد وضعت هذه الكلمة أصلاً للدلالة على الرسالة التي كُـلِّفَ الآب يسو
خَ المسيح يسوع ملكوت الله بين البشر. فهي إذاً ملازمة ليسوع المسيح، إلى درجة يمكن معها  أن يُرَسِّ

عْلنَِتْ للناس أجمعين>)
ُ
 (. 56القول : إن يسوع نفسه هو الإنجيل، البُشْرَى السارة التي أ

 وهنا تبدو وجاهة الحكم الذي أطلقه ابن حزم منذ شروعه في مناقشة الأناجيل، قال : 

<إنها أربعة تواريخ ألفها أربعة رجال من المشاهير في أزمان مختلفة. فأولها تاريخ متى اللاواني، تلميذ 

لام، وكتبه بالعبرانية في بلد يهوذا بالشام، المسيح، ألَّفَهُ بعد تسع سنين من رفع المسيح، عليه الس
 ويُكَوِّنُ ثماناً وعشرين ورقة بخط متوسط. 

والآخر تاريخ ألَّفَهُ مرقس الهاروني، تلميذ شمعون بن توما المسمى "باطرة"، بعد اثنين وعشرين عاماً 
ويقولون إن شمعون من رفع المسيح، عليه السلام، وكتبه باليونانية في بلد أنطاكية من بلاد الروم. 

المذكور هو الذي ألفه ثم محا اسمه من أوله ونسبه إلى تلميذه مرقس. ويُكَوِّنُ أربعاً وعشرين ورقة بخط 
 متوسط، وشمعون المذكور تلميذ المسيح. 

والثالث تاريخ ألَّفَهُ الطبيب الأنطاكي، تلميذ شمعون باطرة، أيضاً كتبه باليونانية في بلد أقاية بعد تأليف 
 مرقس المذكور. ويكون من قدر إنجيل متى. 

والرابع تاريخ ألَّفَهُ يوحنا بن سيداي، من تلاميذ المسيح، بعد رفع المسيح ببضع وستين سنة، وكتبه 
 (. 57باليونانية في بلد إيشينية. ويكون أربعاً وعشرين ورقة>)

إن ابن حزم يتحدث عن تواريخ سميت أناجيل. وفي كلامه وجاهة تأكدت حتى في كتابات بعض الباحثين 
 المسيحيين. 

منذ سنة سبعين ميلادية شهد المجتمع توسعاً في الكتابة والتأليف، فوضعت الأناجيل والرسائل وسائر 

لكتب )حسب الرؤية المسيحية( رواية الكتب السبعة والعشرين، وهي كتب العهد الجديد. وتضم هذه ا
لتعاليم عيسى، عليه السلام، والأحداث التي عاشها. وضمت أعمال الرسل تاريخ المسيحية في 

 فلسطين وخارجها. 

أما الرسائل، فقد وجهها بولس إلى الجماعات المسيحية خارج فلسطين. على أن أصحاب الأناجيل لم 

عُوا أنهم كتبوا كل ما أتى به ع يسى، عليه السلام، أو أنهم دَوَّنُوا كل ما قام به من أعمال، بل إن يدََّ
 (. نقرأ في إنجيل يوحنا : 58كتاباتهم، على حد تعبيرهم، هي سير مختصرة)

 (. 59ضاق العالم كله بالكتب التي تحتويها>)<وهناك أمور كثيرة عملها يسوع، لو كتبت واحدة واحدة ل

ويفيد هذا الكلام أن هذه الأناجيل ليست مطابقة للرسالة المنزلة على رسول الله عيسى ابن مريم، 
 عليه السلام. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


 جيل الأربعة أنها : وفي القرن الثاني الميلادي اعتبرت الأنا

<إعلان لرسالة المسيح بفم وقلم كل من متَّى ومرقس و لوقا و يوحنا، الذين دونوا كتبهم بوحي من 
)روح الله( فغدت هذه الكتب بفضل هذا الوحي، كلام الله المكتوب. وهذا الكلام يكشف لنا عن حقيقة 

 (. 60يسوع )كلمة( الله الحية>)

ومعنى هذا القول أن الله عدَّل في رسالته، فأنقص وأضاف، لينزلها مرة أخرى منقحة على أشخاص 

آخرين غير عيسى ابن مريم، وذلك لا يجوز على الله الذي يعلم حقيقة رسالته، وكيف ينزلها تامة، وإلى 
إن وحياً نزل على متَّى ومرقس ولوقا ويوحنا، فإن ذلك يعتبر إشارة إلى  من يوكلها من الرسل. فإذا قيل

رسالات جديدة غير الرسالة التي أوحيت إلى المسيح، عليه السلام. وبحثنا هذا يتحرى رسالة السماء 
 الأصلية كما نزلت على المسيح عيسى ابن مريم، وكما بلَّغها هو بلسانه إلى الناس. 

ثهم الله بأي طريق كان، فلماذا ينزل الوحي بأربعة  ثم إنه إذا حق القول بأن وحياً نزل على هؤلاء، أو حدَّ
أناجيل في زمان واحد، أو أزمنة متقاربة، ويكون بينها اختلافات وفروق ! إن ذلك يستحيل وروده عن الله. 

ع  أحد أن كلاً منهما وإذا كان موسى وهارون رسولين قد اشتركا من قبل في رسالة واحدة، إلا أنه لم يدَّ
 نزلت عليه نسخة من الرسالة التي نزلت على الآخر، فالله لا يُرْسِلُ بازدواج لا طائل من ورائه. 

إن شيئاً من الإنجيل الأصيل ظل يتناقل شفاهةً إلى زمن كتابة ما اصطلح على تسميته بالبشارة، فكان 
الصياغة وتغيرت المعاني. وجاء زمن  أن تصرف الرواة في النص فأدخلوا عليه ما ليس منه، فحرفت

الأناجيل الأربعة )إنجيل متى وإنجيل مرقس وإنجيل لوقا وإنجيل يوحنا( التي وافقت عليها الطوائف 

المسيحية واعتمدتها، وكانت تلك الأناجيل بمثابة تسجيل للمعرفة التي كانت تتناقل شفهياً بما تحمله 
 من انحرافات عن الأصل. 

الأناجيل كانت أناجيل أخرى قد تم إعدامها لقربها من عقيدة التوحيد، ولنفيها ألوهية وإلى جانب تلك 
 عيسى، عليه السلام. وإنجيل برنابا، إن صحت نسبته و لم ينقطع سنده، يدخل في هذا الإطار. 

لفَِّتْ فيه الأناجيل الثلاثة المتوافقة، وإن
ُ
 جيل يوحنا. وقد انقسم الباحثون المسيحيون حول التاريخ الذي أ

ميلادية، وأن إنجيل يوحنا كان آخر  70لقد ذهب البعض إلى أن الأناجيل الثلاثة المتوافقة كتبت قبل سنة 
لفَِّ من الأناجيل الأربعة. 

ُ
 ما أ

ميلادية، وبعضها كتب فيما بعد، وأن هناك إنجيلين  70ورأى آخرون أن بعض الأناجيل كتب قبل سنة 
 مية والآخر كتب بالإغريقية، ولكن إنجيله الأول بالآرامية ضاع. لمتَّى، أحدهما كتب بالآرا

ميلادية وتلته الأناجيل الأخرى، وأن هناك  70وذهب فريق ثالث إلى أن إنجيل مرقس كتب قبل سنة 
 إنجيلاً واحداً بالإغريقية لمتَّى. 

 ورأى فريق رابع من الدارسين أن كل الأناجيل كتبت بعد خراب الهيكل. 

 367دارسون المسيحيون أن كتاب العهد الجديد استقر على الحالة التي هو عليها الآن في سنة ويرى ال

ميلادية، حيث حُصِرَتْ المكتوبات التي يشتمل عليها في سبع و عشرين كتاباً. غير أن معطيات أخرى 
ميلادية،  150توحي بأن هذا "العهد الجديد" قد آل إلى الاستقرار على الصورة الحالية حوالي سنة 

فالأناجيل الأربعة كانت قد اعتمدت منذ ذلك التاريخ و لم يحتدم النقاش إلا حول بعض الرسائل، وعلى 

رأسها رسالة العبرانيين. كما أن رسائل أخرى أشير إليها في العهد الجديد ولم يبد لها أثر. نقرأ في 
 كولوسي : 

ى الكنيسة التي تجتمع في بيتها. وبعد قراءة <سلموا على الإخوة الذين في لاودكية وعلى نمفاس وعل
هذه الرسالة عندكم، أرسلوها إلى كنيسة لاودكية لتقرأها، واطلبوا رسالتي إلى لاودكية لتقرأوها أنتم 

 (. 61أيضاً>)

ميلادية إلى نبذ العمل بالعهد  110عا المسيحيين حوالي سنة الغنوصي د Marcianoكما أن مارسيانو 

القديم، وكل ما له صلة باليهود واليهودية في الكتابات المسيحية، فحوكم على ذلك. ثم أقرَّ القسيسون 
 بأن العهد القديم وحي. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


بميلانو ـ وهي اللائحة التي تحمل اسم المكتبي الذي اكتشفها  Muratoriوقد حصرت لائحة موراتوري 
ميلادية، في مخطوط من القرن الثامن الميلادي ـ الكتب التي اشتمل عليها كتاب العهد  1740سنة 

 (. 62ميلادية، وهذه اللائحة هي محل نقاش كبير بين الباحثين) 180الجديد قبل سنة 

ميلادية، تم إقرار كتاب العهد الجديد في شكل قريب من صيغته الحالية.  393بونيا، سنة وفي مجمع هي
 ميلادية.  419ميلادية، ثم مَرَّةً ثانية في قرطاج  397وتمت مراجعته مَرَّةً أولى في مجمع قرطاج سنة 

حقات التي ويرجع الباحثون المسيحيون تأخر الكنيسة في حصر لائحة أسفار العهد الجديد إلى الملا
نَهَا الإمبراطور قسطنطين قامت بذلك الحصر.   طالتها، فلما أمَّ

وقد تم تبني لائحة الكتب السبعة والعشرين من قبِلَِ الكنيسة الإغريقية، كما تبنتها الكنيسة اللاتينية 
 ، واستعملت كنيسة الشمال الإفريقي النسخةVulgateفي ترجمة "جيروم" اللاتينية للكتاب المقدس 

 اللاتينية ابتداء من نهاية القرن الثاني الميلادي. 

لفَِّتْ فيه الأناجيل، وحول تحديد 
ُ
ولكن الاختلاف بقي منصباً بين الباحثين حول التاريخ المنضبط الذي أ

 الإنجيل الأقدم. 

روما في معجم العهد الجديد يجعل إنجيل مرقس أقدم الأناجيل، ويقطع بأنه ألف ب إن جافييه ليون دوفور 

ميلادية، ويرى أن إنجيل متَّى كتب بالإغريقية مباشرة انطلاقاً من روايات فلسطينية،  70و 64بين سنتي 
لفَِّ حسب رأيه فيما بين سنتي  90و 80وأن ذلك كان ما بين سنتي 

ُ
 70ميلادية. أما إنجيل لوقا، فقد أ

 ى ما بعد نهاية القرن الأول بقليل. ميلادية إل 90ميلادية، بينما كان تأليف إنجيل يوحنا من سنة  90و

، أن الأناجيل المتوافقة ألفت   La pléadeفيـرى فـي مقـدمته للعهد الجديد، طبعة أمـا جـان گـروسـجان 

لفِّ أصلاً بالآرامية بين سنتي  Titusقبل تخريب تيتوس 
ُ
 50للهيكل سنة سبعين ميلادية. فإنجيل متَّى أ

لفَِّ الإنجيلان  67باللغة الإغريقية فقد وُضِعَ قبل سنة  ميلادية، أما إنجيل متَّى 60و
ُ
ميلادية، وبعده أ

 الآخران المتوافقان، إنجيلا مرقس ولوقا. 

وأياً ما كان الأمر فإن الخلاف ظاهر حول زمن التدوين، كما أن هناك اتفاقاً على أن هذه الأناجيل ليست إلا 

عت بعد أن اختلط أمر العقيدة التي دعا إليها عيسى، عليه سِيرَاً لعيسى كتبت بعده. وذلك يوضح أنها وض
السلام، وأن هذه الأناجيل لا تكشف بشفافية صادقة عن الرسالة المنزلة على رسول الله عيسى ابن 

مريم، وإن كان في تلك الكتابات شيء من الإنجيل الأصلي الموحى به، فهو ذلك الذي يتوافق مع شريعة 
 التوحيد. 

 في الحقيقة التالية :    Encartaبـحاث حـول أصـول الأنـاجـيل أوردتـها المـوسوعة الفـرنسيةوخـلاصة الأ

بعد ميلاد المسيح.. وإذا كان  50-150<يتكون العهد الجديد من سبع وعشرين وثيقة كتبت في الفترة 
اليونانية، وهي لغة هناك ادعاء بأن بعض هذه الوثائق يرتكز على أصول آرامية، إلا أن جميعها ترجمت إلى 

يتأكد أن بها كتبت الأصول الأولى.. والمخطوطات اليونانية للعهد الجديد تكون حالياً حوالي خمسة آلاف 

مخطوطة، ليس من بينها واحدة أصلية )كتبت بيد من تنسب إليه(. وقطعة من الإنجيل، وفقاً ليوحنا، 
(. ومن هذا البيان يبدو 63تكون هي أقدمها>)بعد ميلاد المسيح، يحتمل أن  120-140ترجع إلى الفترة 

واضحاً أنه ليس بحوزة الإنسانية أناجيل أصلية يقطع بأنها كتبت بيد )أو بإملاء من( يوحنا أو مرقس أو لوقا 
 (. 64أو متَّى)

وحسب الإحصائيات التي قام بها الدارسون المسيحيون يتبين أن مجموع كتب العهد الجديد وترجماتها 
بلغات  9300باللاتينية و 10000منها بالإغريقية و 5300ألف مخطوط،  24إلى اللغات المختلفة، يزيد عن 

 (. 65أخرى)

 Vaticanusوالمخطوط الفاتيكاني  Alexandrinusوتحظى بعض المخطوطات مثل المخطوط الإسكندراني 
 بأهمية خاصة لدى الكنيسة والباحثين المسيحيين.    Sinaitinusومخطوط سيناء  

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


 

 إنجيل برنابا 

إن الواقف على إنجيل برنابا يقرأ في البداية مقدمة تترجم للمؤلف وتعرض لسبب تأليف هذا الإنجيل، وهو 

أمر ـ باستثناء إنجيل لوقا ـ لا يتردد بنفس الشكل في الأناجيل الأخرى التي أتت مكتفية بعبارة "البشارة 
 كما دونها فلان" أو "الإنجيل حسب فلان". 

 إن إنجيل برنابا يطرح منذ البداية إشكال الإنجيل الصحيح و الأناجيل المحرفة المنحولة، فنقرأ فيه : 

<الإنجيل الصحيح ليسوع المسمى المسيح، نبي مرسل من الله إلى العالم، بحسب رواية برنابا 
 رسوله>. 

اهرها مألوفة في مقدمات الأناجيل، إلا أنها تنبه إلى نقطة تعارض بين هذا إن هذه العبارة وإن بدت في ظ
 الإنجيل والأناجيل الأخرى، إذ أنه : 

 ــ إنجيل صحيح في مقابل الأناجيل الأخرى التي شابها التحريف. 

 ــ إنه منسوب إلى يسوع المسيح، النبي المرسل من الله إلى العالم. 

 ية برنابا، أحد أصحاب المسيح عيسى ابن مريم. ــ هذا الإنجيل هو بحسب روا

لقد أشرنا سابقاً إلى أن المسيحيين يعرفون كلمة "إنجيل" بـ "البشارة السارة"، ويقولون إنها الرسالة 

التي كُلِّفَ الأب يسوع تأديتها لشعبه. وقيل إن يسوع هو نفسه الإنجيل، البشرى السارة التي أعلنت 
 للناس. 

إن الكلمة اتسعت في القرن الثاني لتشمل الكتب الأربعة التي تعرض حياة المسيح و  ويقولون أيضاً :
 موته وقيامته، فهي <إعلان لرسالة المسيح>. 

إعلان لرسالة المسيح وحياته بحسب رواية برنابا.   إن هذا الكلام يتسع ليشمل إنجيل برنابا أيضا، فهو

لطبيعة "الإنجيل"، ألَّفه صاحبه لسبب محدد وهو رفع إنه إذن مؤلف في إطار التصور المسيحي العام 

الزيف والخلط الذي وقع في الأناجيل الأخرى فانحرف بها عن عقيدة التوحيد. وهنا يمكن أن نقارن كلام 
 برنابا بكلام لوقا. 

 قال لوقا : 

 <عزيزي ثاوفيلس، 

ما نقلها إلينا الذين كانوا من البدء لأن كثيراً من الناس أخذوا يدونون رواية الأحداث التي جرت بيننا، ك

شهود عيان وخداماً للكلمة، رأيت أنا أيضاً بعدما تتبعت كل شيء من أصوله بتدقيق أن أكتبها إليك، يا 
 صاحب العزة ثاوفيلس، حسب ترتيبها الصحيح، حتى تعرف صحة التعليم الذي تلقيته>. 

 ونقرأ في إنجيل برنابا : 

لعظيم العجيب قد تفقدنا في هذه الأيام الأخيرة بنبيه يسوع المسيح برحمة <أيها الأعزاء، إن الله ا
عظيمة للتعليم، والآيات التي اتخذها الشيطان ذريعة لتضليل كثير بدعوى التقوى، مبشرين بتعليم شديد 

، الذين ضل الكفر، داعين المسيح ابن الله، ورافضين الختان الذي أمر به الله دائماً، مُجَوزِّيِنَ كل لحم نجس

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page2222.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page2222.gif


في عدادهم أيضا بولس الذي لا أتكلم عنه إلا مع الأسى، وهو السبب لأجله أسطر ذلك الحق الذي 
رأيته وسمعته أثناء معاشرتي ليسوع، لكي تخلصوا ولا يضلكم الشيطان فتهلكوا في دينونة الله، وعليه 

بدياً، وليكن الله العظيم معكم فاحذروا كل أحد يبشركم بتعليم جديد مضاد لما أكتبه لتخلصوا خلاصاً أ
 وليحرسكم من الشيطان ومن كل شر. آمين>. 

نفهم من الافتتاحيتين : افتتاحية إنجيل لوقا وافتتاحية إنجيل برنابا، أن الأمر يتعلق بروايات متعددة 
لبشارة السيد المسيح عيسى، عليه الصلاة والسلام، وأن الداعي الذي دفع الرجلين إلى إعداد 

هما، هو الرغبة في تقديم رواية صحيحة بعيدة عن التبديل والتحريف. فقد شاعت فوضى تدوين مؤلفي
البشارة في الأوساط المسيحية بعد أن رفع الله المسيح عيسى ابن مريم إليه، وشاب هذه الفوضى 

العهد  حملة لتزوير ما يدُوَّن على أنه الإنجيل، وقد تردد صدى هذا التزوير في كثير من المواضع في

الجديد. وانتشر حتى زمن المصطلح على تسميتهم بالرسل. فهذا بولس نفسه يقول في الرسالة 
 الثانية إلى أهل كرونثوس : 

<نحن لا نتاجر مثل كثير من الناس بكلام الله، بل نتكلم في المسيح كلام الصادقين، كلام رسل الله أمام 
 (. 66الله>)

 (. 67<بل ننبذ كل تصرف خفي شائن ولا نسلك طريق المكر ولا نزور كلام الله..>)

 ونقرأ في رؤيا يوحنا : 

لكتاب أن لا يزيد عليها حرفاً وإلا زاده الله من النكبات <وأنا أنذر كل من يسمع الأقوال النبوية في هذا ا
الموصوفة في هذا الكتاب. ومن حذف حرفاً من الأقوال النبوية في هذا الكتاب، حذف الله نصيبه من 

 (. 68شجرة الحياة ومن المدينة المقدسة، وهما اللتان جاء وصفهما في هذا الكتاب...>)

إن افتتاحية إنجيل برنابا إذاً متسقة مع السياق العام لمقدمات الأناجيل الأخرى، ولا يصح أن ينظر إليها 

فقط من وجهة نظر الذين أشاعوا أن هذا الإنجيل موضوع من طرف مسلمين موريسكيين بهدف 
ضمناً إلى أن إنجيل برنابا كتبه برنابا نفسه، الحواري الذي جاء  الاحتجاج. إن الافتتاحية المذكورة تشير

ذكره في الأناجيل الأخرى. وتأليف هذا الإنجيل جاء في سياق الدفاع عن المسيحية التوحيدية الأصيلة، 
وهو أمر يبرر سر اختفائه القسري، لأنه وثيقة ضد المسيحية الصادرة عن مجمع نيقية، وضد أطروحة 

 ة بالله. بولس المشرك

 جاء في الفصل الحادي والعشرين بعد المائتين من إنجيل برنابا ما يلي : 

<والتفت يسوع إلى الذي يكتب، وقال : "يا برنابا عليك أن تكتب إنجيلي حتماً، وما حدث في شأني مدة 
 . وجودي في العالم، واكتب أيضا ما حل بيهوذا ليزول انخداع المؤمنين ويُصَدِّق كل أحد الحق"

حينئذ أجاب الذي يكتب : "إني لفاعل ذلك إن شاء الله يا معلم، ولكن لا أعلم ما حدث ليهوذا لأني لم أر 
 كل شيء". 

 أجاب يسوع : "ههنا يوحنا وبطرس اللذان قد عاينا كل شيء فهما يخبرانك بكل ما حدث...". 

إنجيل برنابا، طلب كتابة  إن هذا النص يعود بنا إلى المنطلق. إن المسيح عيسى، حسب ما ورد في
 ثلاثة أشياء : 

 . الإنجيل، 1

 . سيرته و ما حدث في شأنه مدة وجوده في العالم، 2

 ليزول انخداع المؤمنين و يصدق كل أحد الحق.   . ما حل بيهوذا3

 إن الأمر إذن يتعلق بثلاث نقاط معينة، جاءت مختلطة في الأناجيل. 

منزل على عبده و نبيه عيسى، عليه الصلاة والسلام( بسيرة هذا النبي اختلط فيها الإنجيل )كتاب الله ال
 والأحداث التي حدثت له، خاصة مع يهوذا. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


وهذا الخلط امتد حتى إلى إنجيل برنابا نفسه، ولكن بفارق طفيف عن الأناجيل الأربعة الأخرى المعتمدة 
 من طرف الكنيسة. 

لكنه انفرد بتأكيد نبوة المسيح، وخلال ذلك عكس تعاليم لقد غَلَّبَ برنابا سيرة عيسى في إنجيله، و
 المدونات الأخرى، فأنكر ألوهية عيسى، عليه الصلاة والسلام، وقرر بشريته. 

 نقرأ في نهاية الفصل الثالث والتسعين وبداية الفصل الرابع والتسعين ما يلي : 

 ل فريق : إنك نبي. <...لأ ن فريقاً يقول : إنك الله. وآخر : إنك ابن الله. ويقو

أجاب يسوع : وأنت يا رئيس كهنة الله لماذا لم تخمد الفتنة ؟ هل جننت أنت أيضاً ؟ هل أمست النبوات 
 وشريعة الله نسياً منسياً، أيتها اليهودية الشقية التي ضللها الشيطان... 

 ولما قال يسوع هذا، عاد فقال : 

شهد كل ساكن على 
ُ
الأرض أني بريء من كل ما قال الناس عني من أني إني أشَهد أمام السماء وأ

 أعظم من بشر، لأني بشر مولود من امرأة وعرضة لحكم الله>. 

 ونقرأ في الفصل الثاني والخمسين : 

<الحق أقول لكم متكلماً من القلب : إني أقشعر لأن العالم سيدعوني إلها. وعَـليََّ أن أقدم لأجل هذا 

سي واقفة في حضرته أني رجل فانٍ كسائر الناس. على أني وإن أقامني الله حساباً. لعمر الله الذي نف
 نبياً على بيت إسرائيل لأجل صحة الضعفاء...>. 

لقد أكد برنابا على الوظيفة النبوية التي بعث من أجلها عيسى، عليه الصلاة والسلام، حيث جاء في 
 الفصل السابع والأربعين : 

ة من وظيفته النبوية من أورشليم، وذهب إلى نابين، فلما اقترب من باب <ونزل يسوع في السنة الثاني

المدينة كان أهل المدينة يحملون إلى القبر ابناً وحيداً لأمه الأرملة، وكان كل أحد ينوح عليه. فلما وصل 
يسوع علم الناس أن الذي جاء إنما هو يسوع نبي الجليل فلذلك تقدموا وتضرعوا إليه لأجل الميت 

لبين أن يقيمه، لأنه نبي، وفعل تلاميذه كذلك. فخاف يسوع كثيراً ووجه نفسه لله، وقال : خذني من طا
 العالم يا رب لأن العالم مجنون وكادوا يدعونني إلهاً. ولما قال ذلك بكى...>. 

إن برنابا يؤكد أن عيسى، عليه الصلاة والسلام، نبي مرسل من عند الله. وانفرد بذكر تلقي عيسى 
 لوحي لأول مرة : ل

<ولما بلغ يسوع ثلاثين سنة من العمر، كما أخبرني بذلك نفسه، صعد إلى جبل الزيتون مع أمه ليجني 
زيتوناً، وبينما كان يصلي في الظهيرة وبلغ هذه الكلمات : "يا رب برحمة.." وإذا بنور باهر قد أحاط به 

"، فقدم له الملاك جبريل كتاباً كأنه مرآة برََّاقَةٌ وجوق لا يحصى من الملائكة كانوا يقولون : "ليتمجد الله
فنزل إلى قلب يسوع الذي عرف به ما فعل الله وما قال الله وما يريد الله، حتى أن كل شيء كان عرياناً 

ومكشوفاً. ولقد قال لي : صدق يا برنابا أني أعرف أن كل نبي وكل نبوة وكل ما أقوله، إنما قد جاء من 
  ذلك الكتاب>.

بقي أن نشير إلى أن هناك توافقاً بين إنجيلي برنابا ولوقا بخصوص سن عيسى، عليه الصلاة والسلام، 
 حين تلقى الوحي من ربه. 

 (. 69قال لوقا : <وكان يسوع في نحو الثلاثين من العمر عندما بدأ رسالته>)

وفي سياق الحديث عن النبوة حرص برنابا على إيراد كلام عيسى، عليه الصلاة والسلام، في التبشير 
 بالمخلص الآتي من سلالة إسماعيل، عليه الصلاة والسلام. 

 نقرأ في الفصل الثامن بعد المائتين : 

 إبراهيم هذا ؟  <أجاب رئيس الكهنة : إنما أسألك هذا ولا أطلب قتلك، فقل لنا : من كان ابن

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


أجـاب يسـوع : إن غيـرة شرفك يا اللَّّ تؤججني ولا أقدر أن أسكت. الحق أقول : إن ابن إبراهيم هو 
 إسماعيل الذي يجب أن يأتي من سلالته مسيا، الموعود به إبراهيم، أن به تتبارك كل قبائل الأرض. 

فَ على موسى فلما سمع هذا رئيس الكهنة حنق وصرخ : لنرجم هذا الفاجر لأن ه إسماعيلي وقد جَدَّ
 وعلى شريعة الله>. 

ونجد برنابا يذكر إسماعيل ابناً للموعد بدلاً من إسحاق في جميع السياقات، ففي الفصل الثالث عشر 
 نقرأ : 

<فأجاب الملاك جبريل : انهض يا يسوع واذكر إبراهيم الذي كان يريد أن يقدم ابنه الوحيد إسماعيل 

م كلمة الله. فلما لم تقو المدية على ذبح ابنه قدم عملاً بكلمتي كبشاً. فعليك أن تفعل ذبيحة لله، ليت
 ذلك يا يسوع خادم الله. 

 فأجاب يسوع : سمعاً وطاعة. 

 ونقرأ في الفصل الثالث والأربعين : 

تجاوز <الحق أقول لكم : إن كل نبي متى جاء فإنه يحمل لأمة واحدة فقط علامة رحمة الله، ولذلك لم ي

كلامهم الشعب الذي أرسلوا إليه. ولكن رسول الله متى جاء يعطيه الله ما هو بمثابة خاتم يده، فيحمل 
خلاصاً ورحمة لأمم الأرض الذين يقبلون تعليمه، وسيأتي بقوة على الظالمين ويبيد عبادة الأصنام بحيث 

سلك أبارك كل قبائل الأرض وكما حطمت يخزي الشيطان لأنه هكذا وعد الله إبراهيم قائلاً : انظر فإني بن
 يا إبراهيم الأصنام تحطيماً هكذا سيفعل نسلك. 

أجاب يعقوب : يا معلم قل لنا بمن صنع هذا العهد ؟ فإن اليهود يقولون : بإسحاق، والإسماعيليون يقولون 
 بإسماعيل. 

 قال يسوع : ابن من كان داود ومن أي ذرية ؟ 

 ن إسحاق كان أبا يعقوب ويعقوب كان أبا يهوذا الذي من ذريته داود. أجاب التلاميذ : من إسحاق لأ

 فحينئذ قال يسوع : ومتى جاء رسول الله، فمن نسل من يكون ؟ 

 أجاب التلاميذ : من داود. 

فأجاب يسوع : لا تغشوا أنفسكم لأن داود يدعوه في الروح رباً قائلاً هكذا : قال الله ربي اجلس عن 

أعداءك موطئاً لقدميك. يرسل الرب قضيبك الذي سيكون ذا سلطان في وسط يميني حتى أجعل 

أعدائك. فإذا كان رسول الله الذي تسمونه مسياً ابن داود فكيف يسميه داود رباً. صدقوني لأني أقول 
 لكم الحق : إن العهد صنع بإسماعيل لا بإسحاق. 

ن الرسول الآتي والبشارات المحيطة به، إن هذا الكلام لبرنابا عن الذبيح إسماعيل ساقه للحديث ع

عليه الصلاة والسلام. وإن كانت الصيغ التي ورد فيها الحديث عن الرسول الآتي مغايرة شيئاً ما للصيغة 
 التي ورد ذكرها في القرآن الكريم. 

ه إن التبشير بنبي يأتي بعد عيسى يحمل رسالة إلى كل قبائل الأرض، قد حمل حقيقة مطابقة لما بينّ 
القرآن الكريم في قول الله تعالى : } وإذ قال عيسى ابن مريم يا بني إسرائيل إني رسول الله إليكم 

مصدقاً لما بين يدي من التوراة ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد فلما جاءهم بالبينات قالوا 
 (. 6هذا سحر مبين { )سورة الصف، الآية 

نجيل برنابا واعتبروه منحولاً، لأن ما ورد فيه مخالف لعقيدتهم، ولأنه ولقد تنكر الباحثون في الغرب لإ

كباقي الأناجيل ليس أصلاً وإنما عثر عليه في صورة ترجمتين إلى الإيطالية والإسبانية، ثم ترجم من 
 هاتين الترجمتين إلى لغات أخرى. 

سك، سواء في تناسق الأخبار التي إن هذه الافتراضات لا تنقص من قيمة هذا الإنجيل، إذ أنه إنجيل متما

ساقها، أو في موافقته لأغلب الأحداث التي ورد ذكرها في الأناجيل المتوافقة. إن توافق إنجيل برنابا مع 



أحداث تلك الأناجيل لا يعمم على فحوى تلك الأحداث، خاصة وأن هذا الإنجيل مخالف للأناجيل الأخرى 
 ه الصلاة والسلام. في موضوع الوحدانية و نبوة عيسى، علي

إن المسيحية حسب إنجيل برنابا، حلقة من سلسلة رسالة التوحيد، وهو إنجيل ألفه صاحبه من أجل 

الدفاع عن الدين الصحيح الخالص بطلب من المسيح نفسه. ومهما كان من أمر تاريخ النسخ التي وصلت 

هضته للتثليث ومحاجته للمثلثين كان إلينا منه، فإنه يبقى أقرب الأناجيل إلى روح الإسلام. ولعل منا
مسوغاً كافياً لما تعرض له من ملاحقات، إنه إنجيل دعا إلى نبذ ألوهية المسيح، إنه إنجيل ضد الذين 

 جَوَّزُوا أكل اللحم النجس ورفضوا الختان، إنه إنجيل يجعل المسيحية لا تشذ عن سياق الوحدانية. 

ذي ضاع من التداول، وإنما هناك أناجيل أخرى مثل إنجيل توماس هذا، ولم يكن إنجيل برنابا وحده هو ال

Thomas (لقد اختفى هذا الإنجيل منذ بداية القرن 70ويرجع تاريخ تدوينه إلى القرن الثاني الميلادي .)
ن، إلى أن تم العثور على نسخة منه مكتوبة باللغة القبطية عام الرابع وتلاشى من ذاكرة المسيحيي

 م في صعيد مصر. 1947

وهناك نصوص في ذلك الإنجيل دفعت الأوروبيين إلى الوقوع في الخطأ الفاحش بسبب الترجمة. لقد قام 

هي ، وSaloméبترجمة هذا الإنجيل إلى الفرنسية، وجاء فيه أن سالومي  Jean Derosse  جون ديروس 
راقصة غنية من أصل عربي تزوجت مراراً قبل أن تعرف عيسى، عليه الصلاة والسلام، قالت له : <من 

أنت يا رجل... كي تصعد فراشي وتأكل من مائدتي !>. ونظراً لأن كلمة الفراش قد تستعمل لدى 
ذه المرأة. بينما الأوروبيين كناية عن العلاقة الجنسية، فقد نسبت بعض التفسيرات إلى المسيح الزنا به

كلمة الفراش لدى الشرقيين وأهل اللغات السامية تعني من بين معانيها الكرم، فيقولون : <ركضت في 
 (. 71فراشه وأكلت من معاشه> كناية عن كرمه)

في النص يستطيع أن يستجلي بسهولة براءة عيسى، عليه والذي يتأمل في منطق الكلام الوارد 
الصلاة والسلام، مما نسب إليه، إذ لو كانا خليلين لما استغربت منه أن يشاركها الفراش والمعاش ـ 

على المعنى الخبيث ـ فذلك مما يجري مجرى العادة بين الأخلاء في جميع المجتمعات. والواضح من 

، عليه السلام، بمعنى أنها تقول له إن مقامك العظيم دفعني إلى فتح النص أنه تعظيم وتفخيم لعيسى
أبوابي لك على مصراعيها وذلك لم أفعله مع أحد غيرك بهذا القدر، فأي رجل أنت وما هو قدرك. فيقول 

ويِّ>. ثم تقول له هي : <أنا تبيعتك>، بمعنى تلميذتك :   Jeلها في موضع آخر : <أنا الآتي من عند السَّ
suis ta disciple .< 

إن مثل هذه الأخطاء الفاحشة التي تنحرف بمفهوم النصوص الدينية في ذهن عامة الناس، بل 
وخاصتهم، لتدل بالقطع على أن الحقيقة تكمن دائماً في لغة البلاغ الأصلية للرسالات السماوية، ومعرفة 

 دلالات عبارات الخطاب لدى أهل تلك اللغة. 

 الفرق المسيحية 

 اريخ المسيحية كان تاريخ انقسامات. إن ت

لقد أحصى المتقدمون من علما ء الإسلام، الذين اهتموا بالتأريخ للفرق ومناقشة آرائها، جملة من الفرق 
 ( : 72المسيحية. ونورد هنا تلخيصاً لما جاء عند بعضهم)

 * الأريوسيون، وهم أصحاب أريوس، ويقولون بـ :  

 ـ التوحيد المجرد. 

 ـ عيسى عليه السلام مخلوق. 

 ـ عيسى عليه السلام كلمة الله تعالى، بها خلق السماوات والأرض. 

 * أصحاب بولس بطريق أنطاكية، ويقولون بـ :  

  ـ التوحيد المجرد الصحيح. 

م السلام، خلقه الله تعالى في بطن مريم من غير ذكر، وهو إنسان ـ عيسى رسول كباقي الأنبياء، عليه
 لا ألوهية فيه. وكان بولس يقول لا أدري ما الكلمة ولا أدري ما روح القدس. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


 * أصحاب مقدونيوس وهو بطريق القسطنطينية بعد ظهور النصرانية، وكان يقول بـ :  

 ـ التوحيد المجرد. 

 ـ عيسى عبد مخلوق، إنسان. 

 يسى نبي رسول كسائر الرسل والأنبياء، عليهم السلام. ـ ع

 ـ عيسى هو روح القدس وكلمة الله عز وجل. 

 ـ وقال إن كلمة الله وروح القدس مخلوقان. 

 * البربرانية، قالوا إن عيسى وأمه إلهان من دون الله عز وجل.  

شة والنوبة، وجميع نصارى ومن البربرانية ظهرت الملكانية، مذهب جميع الملوك النصارى في الحب
 إفريقية والأندلس وجمهور الشام، حسب ابن حزم. 

 * الملكانيون، قالوا :  

 ـ إن عيسى إله تام كله وإنسان تام كله، ليس أحدهما غير الآخر. 

 ـ إن الإنسان منه هو الذي صُلِبَ وقتل، وإن الإله منه لم ينله شيء من ذلك. 

 وهما معاً شيء واحد.  ـ إن مريم ولدت الإله والإنسان

 * ومن الملكانية ظهرت النسطورية، ويقولون :  

 ـ إن مريم لم تلد الإله وإنما ولدت الإنسان. 

 ـ إن الله لم يلد الإنسان بل ولد الإله. 

 * ومنها أيضاً اليعقوبية، وسميت بذلك نسبة إلى يعقوب البرذعاني، ويقولون :  

 ـ إن المسيح هو الله تعالى. 

 ن الله مات وصلب وقتل. ـ وإ

 ـ وإن العالم بقي ثلاثة أيام بلا مدير، والفلك بقي بلا مُسَيِّر، ثم قام الإله ورجع كما كان. 

 ـ ويرون أن الله عاد مُحْدَثاً، والمُحْدَثُ عاد قديماً. 

ن يقول ابن حزم عن هذه الفرقة الأخيرة : <إنها فرقة نافرت العقل والحس منافرة وحشة تامة، لأ

الاستحالة نقلة، والنقلة والاستحالة لا يوصف بهما الأول الذي لم يزل، تعالى عن ذلك علواً كبيراً. ولو كان 
 كذلك لكان مخلوقاً، والمُحْدَثُ يقتضي مُحْدِثاً خالقاً له. 

 ويكفي لبطلان هذا القول دخوله في باب المحال والممتنع الذي قد أوجب العقل والحس بطلانه>. 

زدادت الانقسامات العقدية بين فرق المسيحيين بشكل واضح عكسته المجامع التي عقدتها ولقد ا
كنائسهم، سواء مجامعهم المسكونية التي حج للمشاركة فيها بطارقتهم وقساوستهم من كل العالم 

 المعمور، أو تلك التي أخذت طابعاً إقليمياً مثل مجامع الكنائس الشرقية. 

 من تلك المجامع : ونقدم فيما يلي نماذج 



ميلادية، حضره قسيسون من كل من آسيا  325سنة   Nicéeأول تلك المجامع كان مجمع نيقيه 
 الوسطى ومصر وسوريا، ومن الأقاليم الإغريقية وإن كان تمثيلها فيه قليلاً، وكذلك من أوروبا. 

رون لمذهب أريوس احتدم النقاش في ذلك المجمع حول ألوهية عيسى، عليه السلام، وتنكر الحاض
 (. 73الذي قدمناه)

 ومن أشهر قرارات هذا المجمع ما يلي : 

 ـ إعلان ألوهية عيسى، عليه السلام. 

 ـ القول بأن صلبه كَفَّر خطيئة البشر. 

 ـ حصر لائحة الكتب المقدسة. 

 ائل والأناجيل التي لا تتوافق مع هذا القرار العقدي. ـ تدمير الرس

 وتم خلال هذا المجمع إخضاع الدين للسلطة الدنيوية. 

وفي المجامع اللاحقة انتقلوا إلى مناقشة أقنوم الروح القدس، وعذرية مريم بعد ميلاد المسيح، ثم 
المجامع بروح إقصاء ناقشوا عصمة البابا وحدود سلطته وسلطة الكنيسة. واتسمت أعمال تلك 

 المخالفين. 

 ( أن هناك طريقتين لرؤية تاريخ المسيحية : Jean Rochette 74ويرى بعض الباحثين أمثال )

تاريخ المسيحية بمثابة شجرة جذعها الكنيسة الكاثوليكية   طريقة الكنيسة الكاثوليكية التي ترى

رأي فإن الكنائس الأخرى حادت عن وأغصانها الأقسام الأخرى )الكنائس الأخرى(. وحسب هذا ال
 أو كنيسة المسيح في نظرهم هي الكنيسة الكاثوليكية.   الحقيقة، لأن الكنيسة الحقيقية

كنيسة المسيح هي جذع الشجرة وليست الكنيسة الكاثوليكية، ولكن   أما الأقسام الأخرى فترى أن
 هذه الكنيسة خانت منذ البداية رسالة المسيح. 

 الكنائس 

 لكنيسة الكاثوليكية : * ا 

 ـ وهي تؤمن برئاسة البابا و تقر بسلطته، وترى : 

ـ أن البابا يتربع على مؤسسة من القسيسين والرهبان بصفته وزيراً، ووزارته مبنية على الكرسي 
 الرسول لبطرس وبولس. 

 ـ أنه بمجرد مبايعة البابا تحصل له قمة السلطة العقدية والأخلاقية. 

 ه منزهة عن الخطإ و ملزمة لجميع الكاثوليكيين. ـ أن تصريحات

 * الكنيسة البروتستانتية :  

تحولت محاولة مارتن لوثر في إصلاح الكنيسة إلى قطيعة مع روما، وذلك عندما أعلن سلطة التوراة في 

ع، مادة العقيدة والحياة الكنسية، وأزاح القداسة عن الكنيسة الكاثوليكية، وأطلق حق التأويل للجمي
وأصبح البروتستانت أحراراً في تأسيس كنائس جديدة، كلما أحسوا بعدم إخلاص كنيستهم للخطاب 

 عصر رئاسة الكتابات.  calvin التوراتي. وداخل هذه الكنيسة أعلن كالفن 

وقد خالف البروتستانت الكاثوليك في مسألة الصلاة على الأموات والصلاة على الصلحاء، وفي مسألة 
 ا، وعذرية مريم بعد ميلاد عيسى، عليه السلام. عصمة الباب

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


 * الكنائس الأرثوذوكسية :  

 ميلادية لسببين :  1054انفصلت الكنائس الشرقية عن الكنيسة الكاثوليكية سنة 

ـ النظرة إلى الكنيسة و هيكلتها، فلكل أسقف الحرية الرسولية. وهذه الكنيسة مكونة من مجموعة من 
 لها جميعاً بطريق القسطنطينية. الكنائس المستقلة يمث

ووحدة هذه الكنائس حسب الأورثوذوكس يضمنها الروح القدس والإخلاص للعقيدة، وليس وحدة 
 المذهب. 

 . Le Filioque  ـ اختلفت هذه الكنيسة مع الكنائس الغربية منذ القرن الثامن الميلادي حول مسألة البنوة

اسُهَا الخاص.   ولهذه الكنيسة قُدَّ

 الكنائس الشرقية : *  

 انحدرت من تيارين اثنين عارضا مجامع القرن الخامس، و هما : 

 يضم شخصين مختلفين، إنساني وإلهي.   التي ترى أن المسيح  ـ النسطورية

 ـ والمعتقدون بالطبيعة المنفردة للمسيح، الذين يرون أن المسيح من طبيعة واحدة. 

 يسة الأورثوذوكسية، وإن كان بعضها الآن تابع لها. ولا يجب الخلط بين هذه الكنائس والكن

 * الكنيسة الأنجليكانية :  

رئيساً لها. وذلك  Henri VIII ميــلادية، وأعلـــنت المــلك هــنري الـثــامـن  1534تــم تأســيسها ســـنة 
ارضت روما أعلن بعد أن أراد الملك الزواج للمرة الثانية بسبب عدم إنجابه من زواجه الأول، فلما ع

 الانشقاق. وأضفى هذا الأمر طابع الوطنية الإنجليزية على هذه الكنيسة في مواجهة سلطة البابا. 

وبالإضافة إلى هذه الكنائس جميعاً، احتلت بعض الفرق المسيحية مكانة خاصة بين جمهور المسيحيين 

باب الرسولية من جديد، فأصبح  في القرن العشرين. وأعني هنا المورمونيون الذين يرون أنهم فتحوا
العهد عندهم يتكون من : العهد القديم المكون من توراة موسى وكتابات الأنبياء والمكتوبات. والعهد 

 كتاباً(.  27الجديد، بأناجيله الأربعة وكتبه الأخرى )أي ما مجموعه 

وح القدس أسراره وأضافوا إلى ما سبق كتاب مورمون. وهم يزعمون أن كتابهم هذا مقدس، فك الر

م. ويتكون كتاب مورمون من خمسة عشر قسماً رئيساً، وكل كتاب 1833لنبيهم يوسف سميث سنة 
 منها يحمل اسم مؤلفه الأصلي. 

Moroni وهم يعتقدون أن موروني  بعد ميلاد المسيح بإخفاء الكتب التي اشتمل  421قام في سنة  
في آخر الزمان. وهذا الشخص بعث فيما يدعون، وزار  عليها كتاب مورمون حفاظاً عليها حتى تكون حجة

يوسف سميث المتنبئ وأعطاه أسرار هذه الكتب وفك له رموزها، ذلك أنها كانت كتبت بلغة ولسان 
  اليهود من سكان أمريكا الأقدمين الذي أتوا من الشرق، ومنهم حسب زعمهم من عايش المسيح.

<إننا نعتقد بحشر بني إسرائيل وإعادة تنظيم القبائل العشر، جاء في بيان العقيدة عند المورمونيين : 
ونؤمن بأن صهيون )أورشليم الجديدة( ستبنى في القارة الأمريكية، وأن عيسى سيحكم الأرض بنفسه، 

 وأن الأرض ستتجدد>. 

 (. 75ومن بين الفصائل المسيحية الحالية المؤثرة، فرقة شهود يهوه)

 روشيت فإن عدد المنتسبين إلى هذه الكنائس هو كما يلي :   وحسب

 مليون نسمة.  840المنتسبون إلى الكنيسة الكاثوليكية 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(2).htm


 المنتسبون إلى الكنائس الشرقية مليونان ونصف نسمة. 

 . مليون نسمة 100المنتسبون إلى الكنائس الأورثوذوكسية 

 مليون نسمة.  60المنتسبون إلى الكنيسة الأنجليكانية 

 مليون نسمة. 300  المنتسبون إلى الكنائس البروتستانتية

 وعليه يقدر عدد المسيحيين في العالم بمليار ومليونين ونصف مليون مسيحي. 

 ترجمات الأناجيل المتداولة 

 ها، ترجمة الأناجيل إلى لغات متعددة. لقد استدعى الانتشار الواسع للمسيحية على اختلاف مذاهب

وبالإضافة إلى الترجمات التي ذكرناها في البحث، نرى أنه من المناسب الإشارة إلى الترجمات 
 المعاصرة ومواقعها في الأنترنيت. 

 مواقع الإنترنيت التي ضمت بعضاً من ترجمات الإنجيل : 

www.thechistian.org/bible/bible.html  

 وقع الترجمة الإغريقية : ضم هذا الم

Byzantine Greek Text 1991  

Wescott 1881  

Textus receptus 1550/1894  

 وترجمتين إسبانيتين : 

Reina Valera 1909  

Reina Valera 1989  

 وترجمتين بالألمانية : 

Luther 1912  

Original Elbergelder 1905  

 وترجمتين باللغة الفرنسية : 

Darby 1991  

Louis Second 1920  

  

 وخمس ترجمات إنجليزية : 

New King James Version  



King James Version  

Revised Standart Version  

Translation, John Darby  

Translation, Young  

 كما ضم الموقع ترجمة روسية و مدخلاً للبحث. 

 انظر الترجمة الفيتنامية في : 

www.cathlic.org.tw/vntaiwan/vietbibl.html  

 والترجمة الصينية في : 

www.ifcss.org/Ftp.pub/org/bcec/cbible/bible.html  

 والترجمة الأندونيسية في : 

http://Kcm.co.kr/bible/bible.html  

 والترجمة اليابانية في : 

www.ee.uts.ed.au/~hajime/homepage/njb/newtestament.html  

 في : والترجمة النرويجية 

www.menfak.no/bible  

وتوجد بعض المحاولات لإيراد الترجمات المتقابلة للإنجيل في بعض المواقع مثل الموقع الذي أعده  
 ( لغة : 30الذي قدم إنجيل لوقا في ثلاثين ) Mark Daviesالباحث مارك دفيس 

http://madavies.for.ilstu.edu/redirect.html  

رضت ترجمات للإنجيل على الإنترنيت، ويضاف إليها ما عرض في المواقع هذه بعض المواقع التي ع
 الخاصة بالكنائس المسيحية ومواقع المكتبات العامة والجامعية الإلكترونية. 

وبالإضافة إلى الترجمات، أوردت بعض المواقع معاجم الإنجيل المتخصصة مثل معجم الأسماء التوراتية 

Bible names Dictionary  شكوك لهيتHitchcok  ومعجم مصطلحاتDictionary of prophecy terms 
 . Bakerوالمعجم الإنجيلي لبيكر  Jack Van Impeلجاك فان إيمبي 

 كلمة القرآن الكريم في المسيح عيسى ابن مريم 

 يقول الله تبارك وتعالى : 

مهتد وكثير منهم فاسقون. ثم  } ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوءة والكتاب. فمنهم

قفينا على آثارهم برسلنا وقفينا بعيسى ابن مريم وآتيناه الإنجيل وجعلنا في قلوب الذين اتبعوه رأفة 
ورحمة ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق رعايتها فآتينا الذين آمنوا 

 (. 25-26)سورة الحديد، الآيتان  منهم أجرهم وكثير منهم فاسقون {

} وقفينا على آثارهم بعيسى ابن مريم مصدقاً لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور 
 (. 48ومصدقاً لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمتقين { )سورة المائدة، الآية 



وعلى والدتك إذ أيدتك بروح القدس تكلم الناس في  } إذ قال اللَّّ يا عيسى ابن مريم اذكر نعمتي عليك
المهد وكهلاً وإذ علمتك الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل وإذ تخلق من الطين كهيئة الطير بإذني فتنفخ 

بإذني وإذ كففت بني إسرائيل   فيها فتكون طيراً بإذني وتبرئ الأكمه والأبرص بإذني وإذ تخرج الموتى
ينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين وإذ أوحيت إلى الحواريين أن آمنوا عنك إذ جئتهم بالب

بي وبرسولي قالوا آمَنَّا واشهد بأنَّنا مسلمون إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مريم هل يستطيع ربكَّ أن 

نأكل منها وتطَْمَئِنَّ قُلُوبُنَا ونعلم  يُنَزِّلَ علينا مائدة من السماء قال اتقوا اللَّّ إن كنتم مؤمنين قالوا نريد أن
قال عيسى ابن مريم اللَّهم ربَّنا أنزل علينا مائدة من السماء     أن قد صدقتنا ونكون عليها من الشاهدين

تكون لنا عيداً لأولنا وآخرنا وآية منك وارزقنا وأنت خير الرازقين قال اللَّّ إني مُنَزلُِّهَا عليكم فمن يكفر بعد 
فإني أعذبه عذاباً لا أعذبه أحداً من العالمين وإذ قال اللَّّ يا عيسى ابن مريم ءأنت قلت للناس  منكم

اتخذوني وأمي إلهين من دون اللَّّ قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق إن كنت قُلته فقد 
لهم إلا ما أمرتني به أن علمته تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك إنك أنت علام الغيوب ما قلت 

اعبدوا اللَّّ رَبيِّ ورَبَّكُمْ وكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم فلما توََفَّيْتَنِي كنت أنت الرقيب عليهم وأنت 

على كل شيء شهيد إن تعذبهم فإنهم عبادك وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم { )سورة المائدة، 
 (. 120-112الآىات 

بالبينات قال قد جئتكم بالحكمة ولأبين لكـم بعـض الـذي تختلـفون فـيه فاتقـوا الله  } ولما جاء عيسى

وأطيـعون إن اللـه هو ربـي وربـكم فاعبـدوه هذا صـراط مستقيم فاخـتلف الأحـزاب مـن بينهم فــويل 
 (. 65-63للــذين ظلموا مـن عذاب يوم أليم { )سورة الزخرف، الآيات 

مريم يا بني اسرائيل إني رسول الله إليكم مصدقاً لما بين يدي من التوراة ومبشراً  } وإذ قال عيسى ابن
برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد فلما جاءهم بالبينات قالوا هذا سحر مبين ومن أظلم ممن افترى 

 (. 7-6على الله الكذب وهو يُدْعَى إلى الإسلام والله لا يهدي القوم الظالمين { )سورة الصف، الآيتان 

} واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها مكاناً شرقياً فاتخذت من دونهم حجاباً فأرسلنا إليها روحنا 

فتمثل لها بشراً سوياًّ قالت إني أعوذ بالرحمـن منك إن كنت تقياًّ قال إنما أنا رسول ربكِّ لأهـب لـك 
ي بشـر ولـم أكُــ بغياًّ قال كذلك قال ربكّ هو على غـلاماً زكـياًّ قـالت أنـى يـكون لـي غلام ولم يـمسسن

فحملته فانتبذت به مكاناً قصياًّ فأجاءها المخاض  üهينّ ولنجعله آية للناس ورحمة منَّا وكان أمراً مقضياًّ 

إلى جذع النخلة قالت يا ليتني متّ قبل هذا وكنت نسياً منسياًّ فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل 
سرياًّ وهزي إليك بجذع النخلة تسَُاقطِْ عَليَْكِ رُطبَاً جنيا فكلي واشربي وقَريِّ عيناً فإما ترين من  ربكّ تحتك

البشر أحداً فقولي إني نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسيا فأتت به قومها تحمله قالوا يا مريم لقد 
كانت أمك بغـيا فأشارت إلـيه قـالوا كـيف نكلم  يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سوءٍ وما    جئت شيئاً فريا

ه آتاني الكتاب وجعلني نبـيا وجعلني مبـاركاً أيـن ما كنت  من كان فـي الـمهـد صبـيا قـال إني عبد اللّـَ

وأوصاني بالصلاة والزكاة مـا دمت حيا وبـرَّا بـوالـدتي ولم يجعلني جـبَّاراً شقياًّ والسلام عَـليََّ يوم ولدت 
وم أموت ويوم أبعث حياًّ ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيه يمترون ما كان للَّّ أن يتخذ من ولد وي

 (. 34-15سبحانه إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون { )سورة مريم، الآيات 

عرضته ولقد رأيت أن أختم البحث عن لغة البلاغ الأصلية، في رسالة عيسى، عليه الصلاة والسلام، بما 

من آيات من القرآن الكريم، فهي المشكاة التي ترفع الاختلاف والمراء عن هذه الحلقة من رسالة 
 السماء، فترة بعثة رسول الله عيسى ابن مريم كلمة الله، وروح القدس. 

وفيما قدمناه من آيات ورد فيها ذكر عيسى ابن مريم، يتجلى وصف القرآن لرسالة التوحيد المسيحية، 

اء في الإنجيل الذي أنزله الله على رسوله عيسى ابن مريم من حجة وهدى ونور، ودعوة وتبشير وما ج
 وإنذار. 

 الهوامش

 .17( إنجيل متى، الإصحاح الخامس : 1)

2. Expository Times 67, 1955/1956, pp. 92-93)  

3. Ibid. p. 246, p. 317)  

4. Historia de la lengua hebrea angel saenz Badillos. pp. 170-171 )  

5. Fitzmyer, C.B.Q. 32-1970, pp. 504-505)  



6. Dalman, G. JESU Mutter sprache, leipzig 1896)  

7. A.  Dupont -Sommer  les Araméens, p. 99, Paris 1949)  : وانظر Les langues araméennes du 
Ghabot 

8. Jesus der Galili سen Die arber in der Altern Welt. Berlin 1966)  

9. Segert. s. en Aror 25 et 1957, pp. 21-37)  

 .11( إنجيل يوحنا، الإصحاح العشرون : 10)

 .41-42( إنجيل مرقس، الإصحاح الخامس : 11)

 .19-22( إنجيل يوحنا، الإصحاح التاسع عشر : 12)

 .38( إنجيل لوقا، الإصحاح الثالث والعشرون : 13)

 .37. إنجيل متّى، الإصحاح السابع والعشرون : 13ل مرقس، الإصحاح الخامس عشر : ( إنجي14)

 .38( إنجيل لوقا، الإصحاح الثالث والعشرون : 15)

 .45-46( إنجيل متى، الإصحاح السابع والعشرون : 16)

 .1-12( أعمال الرسل، الإصحاح الثاني : 17)

 ( المرجع السابق، الموضع نفسه.18)

 .29الرسل، الإصحاح التاسع : ( أعمال 19)

 .40-37( أعمال الرسل، الإصحاح الحادي والعشرون : 20)

 .34( إنجيل متى، الإصحاح الثالث عشر : 21)

 .46( إنجيل متى، الإصحاح السابع والعشرون : 22)

 .17( إنجيل متى، الإصحاح الخامس : 23)

 .24( إنجيل متى، الإصحاح الخامس عشر : 24)

25. Le christianisme des origines au concile de Nicée : Encyclopédie de la pléiade - Histoire 
des Religions, t. 2, p. 190 

( انظـــر تفاصيل هذا الحدث عند فلافيوس يوسيفوس في تاريخ الحروب اليهودية الباب الخامس عشر 26)
 من المجلد الرابع المخصص للحديث عن هيرودس الأكبر.

-87في كرم الإمبراطور أغسطس ورضاه عن الملك هيرودوس، راجع يوسيفوس، المجلد الرابع، ص ( 27)
84. 

. حول تفاصيل الصراع، راجع يوسيفوس، المرجع 24( إنجـيل مـرقس، الإصـحاح الثاني عـشر : 28)

ية على السابق : الأبواب من الرابع الى الثامن، وتفاصيل تقسيم الامبراطور أغسطس المملكة اليهود
 الابناء الثلاثة لهيرودوس.

 Fray hieronimo Roman. عن الفرق اليهودية راجع : 8( أعمال الرسل، الإصحاح الثالث والعشرون : 29)
republicas del mundo. Republica christiana, Folio 69, 73 Tomo I. Salamanca 1579. 



 .13( إنجيل مرقس، الإصحاح الثامن : 30)

 .7-10متى، الإصحاح الثالث : ( إنجيل 31)

 .29( إنجيل متى، الإصحاح الثالث : 32)

33.  V. Taylor : The Lige and Ministry of Jésus, London 1954. Goguel M. jésus, Paris, 1950. 

 Ernest  . حياة يسوع، لإرنست رينامDavid strauss  ( راجع : حياة المسيح، لدافيد ستراوش34)
Renam . 

حول هذا الموضوع.   Volneyانظـر على سبيل المثال ما كتبه الفيلسوف نتشه وما كتبه فولني  (35)
 ? Did Jesus really liveواقرأ على الانترنيت : 

www.south com.com.au/..^cam river /didjes. 

Christians were in the habit go meeting on a certain fixed day before et was light, when thez 
sang in altermate verse of a hymn to Christ as to a God, an bound themseves to a solemn 

dath, not to do any wicked deeds, and never to deny a truth chen they when thez should be 
called upon to deliver it up. 

36 . He falsely charged with the guilt, and punished with the most exquisite tortures, the 
persons commonly called christians, who hated for their enormities. Christus, the founder of 

the name, was put to death by Pontius Pilate, procurator of judea and the reign of Tiberius : 
but the pernicious superstition, repressed for a time broke out again, not only through judea 
where the mischief originated, but through the city of Rome also (annals XV) 

 .96انظر الرسالة العاشرة من رسائل بلين الأصغر : 

 لاحقات للمسيحيين في عهد نيرون.( راجع ما كتب عن المسيحية الدوناتية، وما حدث من م37)

38. Wow, there was about this time, Jesus a wise man. If be lowgue to call him a man. gor 
he wos ader of wonderful works... a eracher of such men as receive the truth with pleasure. 
He drew ever to him both many of the jews and many gentiled. He was the Christ. 

 .31-35( إنجيل لوقا، الإصحاح الثالث عشر : 39)

 .12( إنجيل متى، الإصحاح الحادي والعشرون : 40)

 .21( إنجيل متى، الإصحاح الثاني والعشرون : 41)

 .14-15( إنجيل مرقس، الإصحاح الأول : 42)

 .16( رومة، الإصحاح الأول : 43)

في الأهواء والملل والنحل، لأبي محمد بن أحمد بن حزم الظاهري، المطبعة الأدبية ـ مصر، ( الفصل 44)
 .2هـ، الجزء الثاني، ص 1317

 ، مادة العهد الجديد.Britanicaوالإنجليزية  Encartaراجع الموسوعتين الفرنسية  ( 45)

 .1986( تحقيق محمد الشرقاوي، ط. دار الهداية، القاهرة، 46)

 وعات الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، المدينة المنورة، بدون تاريخ.( مطب47)



 هـ.1405( تحقيق الباحث محمد الشرقاوي، 48)

 .1986( نشرة دار الصحوة، 49)

 .4499( مخطوط بالخزانة الوطنية بمدريد، رقم 50)

 .15-17( الرسالة الثانية إلى تيموثاوس، الإصحاح الثالث : 51)

 .1-8وحنا، الإصحاح الثامن : ( إنجيل ي52)

 .44-46( إنجيل لوقا، الإصحاح الرابع والعشرون : 53)

 .19( إنجيل متى، الإصحاح الثامن والعشرون : 54)

55. Gospel a word of anglo-saxon origin and meaning ز  Godصs spell سi.e word of god or 

rather, according to others ز  good spell سi.e good news. It is the rending of the Greek 
evangelion i.e ز  Good message ...سs Bible Dictionary, Eston 

www.biblestools.netLLdictionaries / eatonbibledictionary. 

 م.1992( النشرة الرابعة الصادرة عن جمعية الكتاب المقدس، بيروت، لبنان، 56)

 هواء والملل والنحل، مرجع سابق.( ابن حزم، الفصل في الأ57)

58.  J. W Mc.Garvy, A guide to Bible study 

www.Mc.garvey.a guide to bible study.html 

 .25( إنجيل يوحنا، الإصحاح الحادي والعشرون : 59)

 .1995( انظر مدخل الإنجيل ـ جمعية الكتاب المقدس، لبنان، الطبعة الأولى، 60)

 .15-16اح الرابع : ( كولوسي، الإصح61)

62. Lagrange, M.J. M : Histoire ancienne du nouveau Testament, Paris 1933 

63. Encarta  Nouveau Testament العهد الجديد. الموسوعة الفرنسية 
الموسوعة الإنجليزية   .64 Britanica   New Testament : canon, texts and versions. 

65. Emmanuel Bozzi : La Bible nous est-elle parvenue sans erreur  ?  

www.bibliste.com/manuscrit.html 

 .17( الرسالة الثانية إلى أهل كرونثوس، الإصحاح الثاني : 66)

 .2( الرسالة الثانية إلى أهل كرونثوس، الإصحاح الرابع : 67)

 .18-19( رؤيا يوحنا، الإصحاح الثاني والعشرون : 68)

 .23لوقا، الإصحاح الثالث : ( إنجيل 69)

70. Robert Amblain, Jésus ou le mortel secret des templiers, Paris 1970, pp. 371-389 



71.  Cheikh Si Hamza Boubakeur, Traité moderne de Théologie islamique, Paris 1993 ,pp. 
143-144. 

72. Les rameaux du christianisme Lisa Telfizian Le nouvel Observateur : ،Un juif nommé 
Jesus il aurait 2000 ans ،  1998.  

 73. Le Christianisme jusqu’a 325 "Etienne Trocmé في   Histoire des religions La Pléiade  365-
351.   

74. www.geocties.com/athens/acropolis/ch5htm  

75. Razonamiento à partir de las escrituras, pp. 380-38 ed. Rome 1989  

هذه لائحة بأهم المراجع التي ناقشت لغة عيـــسى، عليه السلام، حتى يتمكن الواقف على هــذا 
نظر أصحابها ومناقشاتها،  البحث من الرجوع إليها عند الاقتضاء، وقد أوردنا في بحثنا عرضاً لوجهات

  باختصار.

- Argyle, A. W,  

Did Jesus speak Greek  ?   

ET 67, 1955/1956, pp. 92-93.  

- Badillos, A. S,  

Historia de la lengua hebrea  

Editorial Ausa. Sabadell  

Coleccion : Estudios Orientales  

Sabadell 1988.  

- Barr, J.  

Which language did Jesus speak ? Some remarks of a semitist  

B.J.R.L, 53, 1970, pp. 9-29.  

- Cantineau, J.  

Quelle langue parlait le peuple en Palestine au premier siècle de notre ère  ?   

Semitica, 5, 1955, pp. 99-101.  

- Cavalletti, 5.  

Ebraico biblico ed Ebraico mishnico  

Sefarad 17, 1957, pp. 122-129.  

- Chomsky, W.  



 What was the jewish vernacular during The second common wealth  

JQR 42, 1951/1952, pp. 193-212.  

- Dalman, G,.  

Gramatic des Jdisch-Plastinschen aramaisch, 1950.  

Jesus-Jeshua, dei drei sprachen Jesus, Leipzig, 1922.  

- Diez Macho Alejandro,  

La lengua hablada por Jesucrito .OrAnt 2, 1963, pp. 95-132.  

La lengua hablada por Jesucrito. Buenos Aires, 1963, Reed. Madrid 1976.  

- Draper, H. M.  

Did Jesus speak Greek   ? ET 67, 1955/1956, p. 317.  

- Fitzmyer, J.  

 The Language of Palestine in the first century a.d .CBQ 32, 1970, pp. 501-531.  

- Goodenough, E.R  

Jewish symbols in the Greco-Roman Period 12 vol. New york, 1955/1965.  

- Gundry, R.H  

The language Milieu of first century ,Palestine JBL, 83, 1964, pp. 404-408.  

- Kutscher, E.Y  

Das Zur Zeit jesu gesprochene Aramaïsch Zeitsschrift fïrdie ,ZNM 51, 1960, pp. 54-56.  

- Lieberman, 5.  

Greek in Jewish Palestine, New York 1942.  

- Ott, H.  

Un die Muttersprache jesu ; Forschungen seit Gustaf Dalman ,NT 9, 1967, pp. 19-24.  

- Rabin, H.  

Hebrew and Aramaic in the first century, the Jewish people in the first century. S. Safari - M. 
stern eds. Assen / Amsterdam. V. II 1007-1009.  

- Russel, J. K.  

Did Jesus speak Greek  ?   



ET 67, 1955/1956, p. 246.  

- Sevenster, J. N.  

Do you know Greek ? How much greek could the first Jewish christians have know ? leiden 
1968.  

- Sperber, D.  

Greek and latin words in Rabbimic literature prolegomena to a new dictionary of classical 
words in Rabbimic literature.  

Bar Illan, 14/15, 1977, pp. 9-60 ; 16/17, 1979, pp. 9-30.  

- Wilson, R. Mc. L.  

Did Jesus speak Greek   ? ET 68, 1956/1957, pp. 121-122.  

 محمد المختار ولد اباه. د /محمد خاتم الأنبياء والمرسلين، ورسالته : الباب الثالث 
 

  الفصل الأول
  والوحي صلى الله عليه وسلم   محمد

(، وكانت تأملاته الماضية قد وسعت الشقة 1الأربعين) صلى الله عليه وسلم   لما قاربت سن محمد
العقلية بينه وبين قومه، حبب إليه الخلاء، فكان يأخذ السويق والماء ويذهب إلى غار حراء في جبل النور 

ذراع من ذراع ـ على مبعدة نحو ميلين من مكة، وهو غار لطيف طوله أربعة أذرع، وعرضه ذراع وثلاثة أرباع 

الحديد ـ فيقيم فيه شهر رمضان، يطعم من جاءه من المساكين، ويقضي وقته في العبادة والتفكير فيما 
حوله من مشاهد الكون، وفيما وراءها من قدرة مبدعة، وهو غير مطمئن لما عليه قومه من عقائد 

لا منهج محدد، ولا سبيل قاصد الشرك المهلهلة، وتصوراتها الواهية، ولكن ليس بين يديه طريق واضح، و
 يطمئن إليه ويرضاه. 

هُ لما ينتظره من الأمر  صلى الله عليه وسلم   وكان اختياره لهذه العزلة طرفاً من تدبير الله له، وَليُِعِدَّ
العظيم. ولابد لأي روح، يراد لها أن تؤثر في واقع الحياة البشرية فتحولها وجهة أخرى، لابد لهذه الروح من 

ة وعزلة بعض الوقت، وانقطاع عن شواغل الأرض وضجة الحياة وهمومها، وهموم الناس الصغيرة التي خلو
 تشغل الحياة. 

وهو يعده لحمل الأمانة الكبرى، وتغيير وجه الأرض، دبر له  صلى الله عليه وسلم   وهكذا دبر الله لمحمد
العزلة شهراً من الزمان، مع روح الوجود هذه العزلة قبل تكليفه بالرسالة بثلاث سنوات، ينطلق في هذه 

الطليقة، ويتدبر ما وراء ذلك الوجود من غيب مكنون، حتى يحين موعد التعامل مع هذا الغيب عندما يأذن 
 (. 2الله)

 صلى الله عليه وسلم   لغة محمد

ربى في المجتمع العربي المكي. وكانت لغة ذلك المجتمع العربية، واشتهر فيه فصحاء نشأ محمد وت
شاعراً، ولم يكن يحب منتدى الشعراء. وقد  صلى الله عليه وسلم   وبلغاء وشعراء، ولم يكن محمد

 اشتهر بأنه محمد "الصادق الأمين". 

جتمعات فقراً في عدد من يلمُِّون وكان المجتمع المكي يرتكز على ثقافة شفوية، وكان من أشد الم

بالقراءة والكتابة. ولم يكن محمد يعرف الكتابة ولا القراءة من كتاب. لم يغادر محمد مكة قبل الوحي إلا 
سنة. والرحلة الثانية كانت السيدة خديجة قد  13في رحلتين قصيرتين : الأولى برفقة عمه وكان عمره 

عاماً. وكانت مدة كل من الرحلتين لا  25الشام، وكان عمره تقريباً اختارته للإشراف على تجارة لها إلى 
 تتجاوز شهراً. 

 لذلك لم يكن لمحمد أن يلم بلغة أخرى إلى جانب العربية من خلال هاتين الرحلتين القصيرتين. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


 جبريل ينزل بالوحي 

: ولها تبعث الرسل ـ  صلى الله عليه وسلم ، أربعون سنة ـ وهي رأس الكمال، وقيل  ولما تكامل لمحمد
بدأت آثار النبوة تلوح وتتلمع له من وراء آفاق الحياة. وتلك الآثار هي الرؤيا، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت 

)تحققت( مثل فلق الصبح، حتى مضت على ذلك ستة أشهر، <ورؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءاً 

لغار حراء، شاء الله  صلى الله عليه وسلم   (. فلما كان رمضان من السنة الثالثة من ارتياده3من النبوة>)
 (. 4أن يفيض من رحمته على أهل الأرض، فأكرمه بالنبوة، وأنزل إليه جبريل بآيات من القرآن)

وقد اختلف المؤرخون في الشهر الذي نزل فيه الوحي، وأقوى الآراء أنه شهر رمضان، لقوله تعالى : } 

( 184شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هـدى للنـاس وبيـنات من الهدى والفرقان { )سورة البقرة، الآية 
 ( ومعلوم أن ليلة القدر تكون في شهر رمضان. 1در، الآية و} إنا أنزلناه في ليلة القدر { )سورة الق

يوماً  12ومن ذلك نستطيع تحديد تاريخ بدء نزول الوحي إلى محمد بأربعين سنة قمرية، وستة أشهر و
 (. 5يوماً(، مضت منذ ميلاده) 12سنة شمسية وثلاثة أشهر و 39)نحو 

 مدة الوحي 

 في بضع وعشرين سنة.  صلى الله عليه وسلم   نزل القرآن على محمد

يتحنث في غار حراء الليالي ذات العدد قرب مكة، فكان يبقى فيه  صلى الله عليه وسلم   كان محمد

: } اقرأ { فيجيبه محمد : الساعات الكثيرة، يتعبد ويتفكر ويدعو، حتى نزل عليه جبريل في اليقظة قائلاً 
ما أنا بقارئ. ويراجعه المَلكَُ، ويشَُدُّ على صدره حتى يبلغ منه الجهد، فيعي منه أول سورة من القرآن 

نزلت من السماء إلى الأرض، وهي سورة العلق. وأول آية أوحيت إلى خاتم المرسلين من هذا الكتاب 

نْزِلَ داعياً إلى التي هـي أحـسن، مبـ
ُ
شراً للمحسـنين، ونـذيراً للمـجرمين الظـالمين، وهـي : } الذي أ

 (. 1اقرأ باسم ربك الذي خلق { )سورة العلق، الآية 

لت من لدن  نزل هذا القرآن على مُكْثٍ وليُقْرَأ على الناس مرتلاً ترتيلاً، فهو } كتاب أحكمت آياته ثم فُصِّ

بين } آلر. تلك آيات الكتاب المبين. إنا أنزلناه قرآناً (. نزل بلسان عربي م1حكيم خبير { )سورة هود، الآية 

(، لينذر } أم القرى ومن حولها { )سورة الأنعام، الآية 1-2عربيا لعلكم تعقلون { )سورة يوسف، الآيتان 
ِّنَ لهم { )سورة إبراهيم، الآية 93 (، ثم أمر الله رسوله بأن 4( } وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليُِبيَ

ينذر الناس جميعاً } وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً ولكن أكثر الناس لا يعلمون { )سورة سبأ، 
( فجاهد هو وأصحابه لينذر كل من يمكنه أن يوصِلَ إليه البلاغ بتلك الرسالة العالمية، التي يعتبر 28الآية 

ها فلا يكون إلا طواعية. فالإنسان عليه أن يختار العلم بها حقاً من حقوق الإنسان. أما الإيمان بما جاء في
بين الإيمان وجني ثمراته أو الكفر مع تحمل تبعاته. وإذا كان المسلمون قد جاهدوا لإيصال العلم بتلك 

الرسالة العالمية الخاتمة إلى الشعوب والأمم، وحاربوا من أجل كسر شوكة الحكام الذين يعترضون 

يجبروا أحداً على دخول الإسلام، فالإيمان لا إجبار فيه. يقول الحق سبحانه طريق الدعوة، إلا أنهم لم 
أ فأنت تكره الناس حتى يكونوا مسلمين {   وتعالى : } ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً 

 (. 99)سورة يونس، الآية 

يحياها في تبليغ  يه وسلم صلى الله عل  لقد كان نزول القرآن يوافق الأحوال والظروف التي كان الرسول

رسالته، فكانت السور الأولى منه تثبت فؤاده وتخبر بأن رَبَّهُ أرسله إلى قومه هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً 
إلى عبادة إله واحد لا شريك له، هو خالق السماوات والأرض، ومسخر الليل والنهار والقمر والنجوم، 

 ق ومعيده. ومسخر الفلك في البحر، ومبدئ الخل

ولكن الملأ من قريش لا يريدون التخلي عن عبادة آلهة الآباء، فكذبوا محمداً وقالوا إنه مجنون، لم يأت إلا 

بأساطير الأولين. ويكبر على الرسول تكذيبه، ويستوحش، ويتعب، وتحاصره قريش ويؤذونه في الصلاة، 
منه صبيان ثقيف في الطائف، وترميه ويقاطعون قومه، وترفض بقية العرب نصرته على قريش، وتسخر 

(. ولكن القرآن لا يتركه إلى اليأس، 6بالحجارة حتى تدمي رجلاه فيضطر إلى الجلوس من الألم والتعب)
 فما ودعه ربه وما قلاه، وما أقوى إيمان الرسل ! 

ل في السنوات الأولى يحث الرسول على متابعة الرسالة، وينذر الناس ويأمرهم بعبادة وكان التنزي
رُهُم من عذاب الآخرة بعد البعث. وتستمر  الرحمن وحده، وينهاهم عن عبادة أوثان لا تنفع ولا تضر، ويُحَذِّ

يبعثوا بعد أن يكونوا قريش في التكذيب وجحود النشأة الثانية بعد الموت والحياة الآخرة، قائلين إنهم لن 
 رفاتاً وعظاماً نخرة. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


ولكن القرآن يمضي في النذر وضرب الأمثال، فالله الذي خلق السماوات والأرض، وخلقهم من قبل، قادر 
على أن يبعثهم مثل ما أحَْيىَ الأرض بعد موتها، وكذلك النشور. وكما ضرب القرآن هذه الأمثلة لقريش، 

بُوا فقد ضرب كذلك الأمثال للرسو ل، عليه الصلاة والسلام، وقص عليه قصص الأنبياء السابقين الذين عُذِّ
في سبيل دينهم، وأوذوا في تبليغ رسالاتهم، ولكنهم صبروا لأنهم كانوا على يقين بأن الله سوف 

 ينصرهم ويذل عدوهم وعدوه من المجرمين الظالمين. 

قول، ومنهم من يستغرب أن الملائكة لم تأت وتطلب قريش من النبي أن يعطيهم آية تدل على صحة ما ي

معه، وأن ليست معه الكنوز، وأنه ليس إلا رجلاً مثلهم يأكل الطعام ويمشي في الأسواق، ومنهم من 
يقول له، كما جاء في القرآن : } وقالوا لن نؤمن لك حتى تُفَجِّرَ لنا من الأرض ينبوعاً. أو تكون لك جنة من 

خلالها تفجيراً. أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسِفاً أو تأتي باللَّّ والملائكة  نخيل وعنب فتفجر الأنهار

قبِيَلاً. أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السماء ولن نؤمن لرقيِّك حـتى تنـزِّل علـينا كتاباً نقرؤه { 
أن يقول لهم : } قل  (. فيضيق صدر الرسول ويحزن، ولكن الله يوحي إليه90-93)سورة الإسراء، الآيات 

(، وإنما الآيات من أمر الله وحده، وليس 93سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولاً { )سورة الإسراء، الآية 
للبشر أن يأتي بآيات الله وفقاً لهواه، ولو ابتغى نفقاً في الأرض أو سلَّماً في السماء. ولو شاء الله لجمع 

 يريد. الناس على الهدى، ولكن الله يفعل ما 

ويحث الله تعالى رسوله على متابعة الرسالة، وعلى الثبات عليها وعدم الامتراء فيها، والصبر على أذى 
 الكفار وكيدهم، والعاقبة للمتقين. 

كان هذا في المرحلة المكية، وبعد الهجرة استمر الوحي لبيان الشريعة وتنظيم أحوال الأمة الإسلامية، 
 ديناً ودنيا. 

 القرآني لغة الخطاب 

إن هذا الخطاب وصلنا عن طريق وسيلة واحدة وبلغة واحدة، فوسيلته محمد ابن عبد الله، النبي 

الرسول، عليه الصلاة والسلام، الذي بلََّغَ عن الله تعالى القرآن الكريم، وهو كلام الله الذي نزل به الروح 
 ظه وما تحمله من معانٍ. وحياً يوحى، بألفا صلى الله عليه وسلم   الأمين على قلب محمد

 (. 2يقول الحق سبحانه وتعالى : } إنا أنزلناه قرآناً عربيا لعلكم تعقلون { )سورة يوسف، الآية 

 (. 5} وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم { )سورة إبراهيم، الآية 

(، والله الذي أنزله على 1ية والقرآن هو الكتاب الذي } لا ريب فيه هدى للمتقين { )سورة البقرة، الآ

نَّة( التي نطق بها لسانه وعَلَّمَهَا أمته ليبين  صلى الله عليه وسلم   محمد أنزل عليه كذلك الحكمة )السُّ
 لهم أمور دينهم، وليزكيهم ويعلِّمهم ما لم يكونوا يعلمون. 

 جوامع الكلم، فكان أفصح والكتاب نزل بلسان عربي مبين، والحكمة النبوية نطق بها محمد الذي آتاه الله
 من نطق بلسان الضاد. 

 الإعجاز البلاغي للقرآن 

أجمع العرب في ماضيهم وحاضرهم، وسيظلون على ذلك في مستقبلهم، أن البلاغة القرآنية فريدة 

وتأتي في أعلى مراتب اللغة العربية. ولم يستطع أحد من البشر ولن يستطيع أن يأتي بمثل آيات القرآن 
 ، ولا يقدر على ذلك أفصح الناس لساناً وأبلغهم حجة وبرهاناً. وسوره

أمياً لا يقرأ ولا يكتب من كتاب، وإنما عُرفَِ قبل الرسالة بـ "الصادق  صلى الله عليه وسلم   وكان محمد

الأمين". وذلك يعني أن القرآن نزل لفظاً ومعنى من عند الله : } قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن 
 (.88وا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً { )سورة الإسراء، الآية يأت

 الفصل الثاني 

 جمع القرآن وتوثيقه 
 حفظ القرآن وكتابته في عهد الرسول 

كان القرآن ينزل منجماً بمناسبة الأحداث التي تجري في المجتمع، والاستفسارات التي يطرحها الناس 
 ائع والأحكام والعبادات... إلخ. فكيف جمع القرآن ورتبت آياته وسوره ؟ حول الوق



 الحفظ الشفاهي :  

صلى الله عليه وسلم ، فقد ورد في صحيح   كان الحفظة من الصحابة يحفظون الآيات شفاهة عن النبي
قرآن من يقول : <خذوا ال صلى الله عليه وسلم   مسلم عن عبد الله بن عمر قال : سمعت رسول الله

بيَِّ بن كعب>)
ُ
(. 7أربعة، من عبد الله بن مسعود، فبدأ به، وسالم مولى أبي حذيفة ومعاذ بن جبل وأ

رسول  فالحديث يشير إلى كمال ودقة حفظ هؤلاء للقرآن، فهم الذين كانوا يسمعون ويحفظون عن لسان
مباشرة. أما ترتيب الآيات والسور، فقد كان الوحي يراجع القرآن على  صلى الله عليه وسلم   الله

الرسول. وفي هذا الإطار يتم ترتيب الآيات والسور بمعرفة الوحي، ثم يبلغه الرسول إلى الكتبة والحفظة 
صلى الله عليه   أسرَّ إليَّ النبيويواليهم بالتوجيه والإرشاد. <عن عائشة عن فاطمة، عليهما السلام : 

وسلم ، أن جبريل كان يعارضني القرآن كل سنة مَرَّةً، وإنه عارضني العام مرتين، ولا أراه إلا حضر 
 (. 8أجََلِي>)

 الجمع الكتابي :  

صلى الله   بن مالك، رضي الله عنه، قال : <جمع القرآن على عهد النبي حدثنا شعبة عن قتادة عن أنس

بيَُّ ـ بن كعب ـ ومعاذ بن جبل وأبو زيد وزيد بن ثابت، قلت لأنس :  عليه وسلم 
ُ
أربعة، كلهم من الأنصار : أ

(، هذا الأثر يشير إلى من كانوا يكتبون الوحي بإملاء مباشر من 9من أبو زيد ؟ قال : أحد عمومتي>)

صلى الله عليه وسلم ، ولكن من الصحابة غير هؤلاء من كانوا يكتبون القرآن من ذاكرتهم   الرسول
د الحافظة، أو بإملاء من غيرهم من الحافظين، وبذلك بلغ عدد من جمع القرآن كتابة من الصحابة في عه

 (. 10سبعة، ذكرهم ابن النديم) صلى الله عليه وسلم   رسول الله

 ترتيب السور والآيات  

ذكر ابن وهب في جامعه، قال : سمعت سليمان بن بلال يقول : سمعت ربيعة يسأل : لمَِ قُدِّمَتْ البقرة 

لفَِّ القرآن وآل ع
ُ
مران وقد نزل قبلهما بضع وثمانون سورة، وإنما نزلتا بالمدينة ؟ فقال ربيعة : قد قدمتا وأ

على علم ممن ألَّفهُ، وقد اجتمعوا على هذا بذلك، فهذا ما ننتهي إليه ولا نسأل عنه. وقد ذكر سنيد قال 
: من كان منكم متأسياً فليتأس  : حدثنا معتمر عن سلام بن مسكين، عن قتادة قال : قال ابن مسعود

صلى الله عليه وسلم ، فإنهم كانوا أبرََّ هذه الأمة قلوباً وأعمقها علماً وأقلها تكلفاً   بأصحاب رسول الله
وإقامة دينه، فاعرفوا لهم  صلى الله عليه وسلم   وأقومها هدياً وأحسنها حالاً، اختارهم الله لصحبة نبيه

 (. 11فإنهم كانوا على الهدى المستقيم) فضلهم واتبعوهم في آثارهم

وقال قوم من أهل العلم : إن تأليف سور القرآن على ما هو عليه في مصحفنا كان على توقيف من 

وعبد الله، فإنما كان قبل العرض  صلى الله عليه وسلم ، وأما ما روي من اختلاف مصحف أبيٍّ   النبي
صلى الله عليه وسلم ، رتب لهم تأليف السور بعد أن لم يكن فعل ذلك. روى   الأخير، وأن رسول الله

لفَِّ القرآن على ما كانوا يسمعونه من رسول الله
ُ
  يونس عن أبي وهب، قال : سمعت مالكاً يقول : إنما أ

ي كتاب الرد أن الله تعالى أنزل القرآن جملة إلى سماء الدنيا، ثم صلى الله عليه وسلم . وذكر الأنباري ف
في عشرين سنة. وكانت السورة تنزل في أمر يحدث، والآية  صلى الله عليه وسلم   فُرقَِّ على النبي

على موضع السورة والآية،  صلى الله عليه وسلم   جواباً لمُسْتَخْبِرٍ يسأل، ويوقف جبريل رسول الله
لسور كاتساق الآيات والحروف، فكله عن محمد خاتم النبيىن، عليه الصلاة والسلام، عن رب فاتساق ا

العالمين، فمن أخر سورة مقدمة أو قدم أخرى مؤخرة فهو كمن أفسد نظم الآيات وغيَّر الحروف والكلمات، 

صلى   سول اللهولاحجة على أهل الحق في تقديم البقرة على الأنعام والأنعام نزلت قبل البقرة، لأن ر
خِذَ عنه هذا الترتيب، وهو كان يقول ضعوا هذه السور موضع كذا وكذا من القرآن، وكان  الله عليه وسلم 

ُ
أ

 (. 12جبريل، عليه الصلاة والسلام، يقف على مكان الآيات)

احتمال أن يكون ترتيب السور ـ دون الآيات ـ كان باجتهاد من الصحابة، وليس في وهناك قول ضعيف في 
 ذلك ما يقلل من قدر القرآن لأن كل سورة منه تتسم بالكمال والاستقلال. 

أما ترتيب الآيات داخل كل سورة، فإن جميع المسلمين متفقون على أن ترتيب الآيات داخل السور كان 
 (. 13ك أخبار كثيرة)بتوقيف من الوحي، وفي ذل

قال ابن الطيب : إذا قال قائل قد اختلف السلف في ترتيب سور القرآن فمنهم من كتب في مصحفه 
ــ أي السور على تاريخ نزولها وقدم المكي على المدني، ومنهم من جعل في أول مصحفه الحمد 

الفاتحة ــ ومنهم من جعل في أوله اقرأ باسم ربك وهذا أول مصحف علي، رضي الله عنه. وأما مصحف 
ابن مسعود فإن أوله : مالك يوم الدين ــ أي الفاتحة ــ ثم البقرة ثم النساء على ترتيب مختلف. ومصحف 

الأنعام ثم الأعراف ثم المائدة، ثم  أبيّ كان أوله الحمد لله ــ أي الفاتحة ــ ثم النساء ثم آل عمران ثم
 كذلك على اختلاف شديد. قال القاضي أبو بكر الطيب : 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


فالجواب أنه يحتمل أن يكون ترتيب السور على ما هي عليه اليوم في المصحف كان على وجه الاجتهاد 
 من الصحابة، وذكر ذلك مكي، رحمه الله، في تفسير سورة براءة. 

صلى الله عليه وسلم ، ولما   ي السور ووضع البسملة في الأوائل هو من النبيوذكر أن ترتيب الآيات ف

(. ونرى أن الأمر كذلك أيضاً في ترتيب السور، 14لم يأمر بذلك في أول سورة براءة، تركت بلا بسملة)
 (. 15وعليه أهل العلم)

وقد روي عن عائشة، رضي الله عنها، أن عراقياً سألها : <قال : يا أم المؤمنين أريني مصحفك. قالت : 
وَلفُِّ القرآن عليه فإنه يقرأ غير مؤلف. قالت : وما يضرك أيه قرأت قبل

ُ
، إنما نزل أول ما لمَِ ؟ قال : لعلي أ

نزل منه سورة من المفصَّل فيها ذكر الجنة والنار حتى إذا ثاب الـناس إلى الإسـلام نـزل الحلال والحرام، 

ولو نزل أوَّل شيء لا تشربوا الخمر لقالوا : لا ندع الخمر أبداً، ولو نزل : لا تزنوا، لقالوا : لا ندع الزنا أبداً. 
الله عليه وسلم ، وإني لجارية ألعب } بل الساعة موعدهم والساعة  صلى  لقد نزل بمكة على محمد

أدهى وأمرّ {، وما نزلت سورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده. قال : فَأَخْرَجَتْ له المصحف فأملت عليه آي 
 (. 16السور>)

 يق القرآن بعد وفاة الرسول تطور توث

بالرفيق  صلى الله عليه وسلم   في عهد أبي بكر الصديق : تم الوحي بنزول آخر آية قبل التحاق الرسول
م( ولكنه ترك كتاباً كاملاً لا يضل من استمسك به ورعاه حق رعايته، فكانت عناية 632هـ/11الأعلى )

أول منذ أن كان ينزل وإلى أن اكتمل، وكتبوه في الأدم المسلمين به بالغة : حفظوه في صدورهم أولاً ب
 والأكتاف والحجارة، فكان من الصحابة، رضي الله عنهم حفاظ وقراء وكُتَّاب. 

وتدل الآثار الصحيحة على أن الرسول ترك مصحفاً بعد وفاته، ربما كان مصحف أحد الصحابة من كتبة 
 (. 17ا، كان لديها مصحف)الوحي مثل زيد بن ثابت. وعائشة، رضي الله عنه

ولما استَحَرَّ القتل في حفظة القرآن خلال معارك الردة في خلافة أبي بكر، أجمع الصحابة الكرام على 
أغلب ما بيد   ة الأمور، لأنإخراج مصحف يشتمل على صحف متناسقة، ويكون ملكاً للدولة في عناية ولا

الناس من صحف مطهرة كان مدوناً على رقاع الجلد وسعف النخل، وهو إن كان مكوناً لمصاحف متكاملة، 
 إلا أنه عرضة للضياع والتفرق. 

كان ذلك رأي عمر بن الخطاب، فألحَّ على أبي بكر في ذلك، فاستدعى أبو بكر زيد بن ثابت لهذه المهمة. 
ج مصحف منسق ومتكامل وأصبح ملكاً للأمة، فكان عند أبي بكر إلى أن مات، ثم صار عند وبذلك تم إخرا

(، إلى أن طلبه الخليفة عثمان بن عفان ليقدمه 18عمر إلى أن مات، ثم أصبح عند حفصة أم المؤمنين)
 ذين كَلَّفهم بكتابة "مصحف إمام" كما سيأتي بيانه. إلى الصحابة ال

م( : بعدما انتشرت رقعة الإسلام، وتفرق الحُفَّاظ في 644-656هـ/23-35في خلافة عثمان بن عفان ) 
الأمصار، وكان الناس يكتبون المصاحف بالسماع من هؤلاء الحفظة، ويدونونها وفقاً للهجات أوطانهم، وكان 

ي قراءة بعض الألفاظ وكتابتها، فقال حذيفة بن اليمان للخليفة عثمان بن عفان : بين الناس خلافات ف
(، أي قبل أن تستفحل تلك 19<أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى>)

 ى معاني الآيات ودلالاتها فيتسرب التحريف إلى كتاب الله. الاختلافات لتصل إل

لقد انتشر الإسلام في ذلك العصر من خراسان إلى برقة ومن اليمن إلى آذربيجان، وعند المسلمين أزيد 

(. وقد أخذ 20من مائة ألف مصحف، وليست قرية ولا محلة ولا مدينة إلا والمعلمون للقرآن موجودون فيها)

الخليفة بنصيحة حذيفة بن اليمان فأمر بإخراج مصحف مكتوب برسم تتوحد عليه أقلام وألسنة العرب، 
ذِّنَ في الناس بإحراق ما خالف ذلك المصحف، ليس لأن ما بأيدي 

ُ
ونسُِخَ منه عدد لفائدة الأقاليم. ثم أ

مصاحف كان يحتوي الخطأ، ولكن إيذاناً بأن الوقت قد حان لالتفاف المسلمين حول نص كتابي الناس من 
برسم واحد يكون هو "المصحف الإمام"، فيقرأ بنطق سليم من مختلف شعوب العرب، ويعتمد عليه في 

 نقل المصاحف، وإليه يكون المرجع عند الشك والاختلاف. 

الإمام يعلو ما كان منتشراً بأيدي الناس من مصاحف وقتئذ، فهذه  أما من حيث قوة التوثيق، فإن المصحف

كان أصحابها يكتبونها منفردين بالسماع من القراء، بينما المصحف الإمام تم نقله من المكتوبات الأصلية 
وروجع على ما في صدور حفظة القرآن، وأخرج على يد جمع من الصحابة، هم : زيد بن ثابت وعبد الله 

 (. 21ر وسعيد بن العاص وعبد الله بن الحارث بن هشام)بن الزبي

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


حْدِثاَ على يد أبي الأسود الدؤلي، 
ُ
وكان رسمه )كلماته المكتوبة( خالياً من الشكل والتنقيط اللذين أ

لليثي، فكانت النقطة فوق الحرف للدلالة على الفتحة مؤسس علم النحو العربي، ونصر بن عاصم ا
 (. 22وتحته للدلالة على الكسرة، وبلون مختلف عن لون الأحرف)

تم على يد عالم اللغة أما التشكيل النهائي كما هو على حروف الكتابة القرآنية الآن، وبلون الأحرف، فقد 
 (. 23م()789هـ/170الشهير "الخليل بن أحمد الفراهيدي" )تـ 

 فهرسة الآيات والسور للدراسة 

 والباحثين، ومنها :  تتوفر فهرسات للآيات والأحكام القرآنية منشورة بهدف تقديم العون والتيسير للعلماء

 التصنيف وفقاً لتاريخ النزول )الترتيب الزمني للوحي( :  

إن ترتيب القرآن وفقاً لزمن النزول أمر يهم الفقهاء والباحثين، فهو يفيد في إيضاح مسائل هامة، مثل 
 معرفة الناسخ والمنسوخ من الأحكام وفقاً لتدرج التشريع. 

(، وتوجد 24مد عزة دروزة، من تفسير القرآن مرتباً وفق تاريخ النزول)ومن أشهر المصنفات ما قام به مح

كذلك أسطوانات حاسوب خاصة بالقرآن الكريم بها إمكانية التعرف على فهرسة السور وفقاً لترتيب 
 (. 25نزولها)

 التصنيف وفقاً للموضوعات :  

لا تخفى أهمية ترتيب الآيات وفقاً للموضوعات، فذلك يساعد على حصر الآيات ومعرفة الأحكام الخاصة 

صنيف بكل موضوع على حدة. وأشهر الأعمال المطبوعة في هذا الصدد، ما قام به "جيل لابوم" من ت
موضوعي لمعاني آيات القرآن الكريم المترجمة إلى الفرنسية. ثم تبنى العمل نفسه وعرضه بالعربية 

 (. 26"محمد فؤاد عبد الباقي")

لآيات القرآن الكريم، فأعد هنري  ودفع هذا العمل القيم الباحثين إلى الاهتمام بالتصنيف الموضوعي

(. 27ميرسيه ترجمة لمعاني القرآن الكريم مصنفة تصنيفاً موضوعياً وطبعت باللغتين العربية والفرنسية)
 (، ويتوالى صدور أعمال جديدة في هذا المجال. 28ثم انتشرت بعد ذلك التصنيفات الموضوعية بالعربية)

وجل هذه الأعمال مطبوعة ومتداولة، وتعاد طبعاتها، وهي مصنفات قرآنية ولكنها لا تسَُمَّى مصاحف، لأن 
 (.29أن أوضحنا، بتوقيف من الوحي)ترتيب السور والآيات كما هي في المصحف قد تم، كما سبق 

 الفصل الثالث 
 علوم القرآن 

شْكلَِ وما تشابه من آيات القرآن، فتناوله الصحابة والراسخون في العلم من 
ُ
تعََرَّضَ المسلمون لما أ

ت عن هذا كله مجموعة من العلوم تعرف بـ "علوم القرآن"، وقد لخصها بعدهم بالتأويل والتفسير، فنشأ
 (. 30الزركشي في كتاب البرهان، وجلال الدين السيوطي في كتاب الإتقان في علوم القرآن)

وبعضه مدني، ولكنهم اختلفوا في معنى هذا الاصطلاح،  لقد اصطلح العلماء على أن بعض القرآن مكي
فمنهم من يقول إن كل ما نزل قبل الهجرة إلى المدينة فهو مكي، وما نزل بعدها فهو المدني. والبعض 

يقول إن كل آية نزلت في موضع يجب أن تنسب إلى ذلك الموضع، لأن القرآن لم ينزل في مكة وحدها 
عض الآيـات نزلت في "منى" مثل قوله تعالى : } واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى ولا في المـدينة وحدها، وبـ

(. والبعض في عرفات، مثل 280الله ثم تُوَفَّى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون { )سورة البقرة، الآية 

ئدة، قوله : } اليوم أكمـلت لكم دينـكم وأتـممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً { )سورة الما
 (. والبعض في الجحفة... إلخ. 4الآية 

وفريق ثالث من العلماء يقول إن ما يتعلق بأهل مكة فهو مكي، وما يتعلق بأهل المدينة فهو مدني، 
 وبمقتضى هذا الاصطلاح يكون كثير من القرآن ليس بمكي ولا بمدني، مثل سورتي القصص والأحكام. 

مهم في هذا الصدد أن للمكي خصائصه من حيث المعاني وقد ارتضى الجمهور الاصطلاح الأول، وال

والأغراض، فهو في غالب الأمر دعوة إلى التوحيد وخطاب للناس كافة ووعد ووعيد ينطقان بالإيمان 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


وينددان بالكفر، وقصص للعبرة والذكرى. وأما المدني ففيه خطاب للمؤمنين، وتشريع للعبادات وأحكام 
 وتنديد بالمنافقين، وفيه جدال أهل الكتاب، مع استمرار الوعد والوعيد. للمعاملات، وحث على الجهاد، 

 نشأة علم القراءات 

إن من آيات إعجاز القرآن حفظه الذي تكفل به الحق سبحانه وتعالى : } إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له 
جيال، منذ عهد (. ولقد تمثل هذا الحفظ في نقله متواتراً عبر الأ9لحافظون { )سورة الحجر، الآية 

إلى يومنا هذا. ففي عهد النبوءة كان جبريل ينزل بآيات القرآن وسوره  صلى الله عليه وسلم   الرسول
في  صلى الله عليه وسلم   كُلَّمَا أمره الله بذلك، وكان يتعهد ما نزل من القرآن بالمراجعة مع النبي

(. 31ن إيذاناً بأنها العرضة الأخيرة)رمضان من كل سنة. وفي آخر سنة من حياته عرضه عليه مرتي

وحفظها عنه مجموعة من علماء الصحابة، منهم : الخلفاء الأربعة : أبو بكر وعمر وعثمان وعلي، 
ن كعب، وزيد بن ثابت، وأبو موسى ومشاهير القراء المعروفين، ومنهم : عبد الله بن مسعود، وأبَيّ ب

 الأشعري، وأبو الدرداء، وأبو هريرة، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن أبي السائب المخزومي. 

وبعد هؤلاء اشتهرت مجموعة ممن وقفوا حياتهم على قراءة القرآن وإقرائه، منهم : عبد الله بن عياش 

حبيب السلمي، وأبو العالية الرياحي، ويزيد بن  المخزومي، والمغيرة بن أبي شهاب، وعبد الله بن
القعقاع المدني، وشيبة بن نصاح، وشيوخ أئمة القراءة في الأمصار، والذين تواترت قراءاتهم وحروفهم، 

 بعدما دونها ابن مجاهد البغدادي في كتاب السبعة. 

القراءات علماً مستقلاً، ألفت وكان من شدة اعتناء القراء بحفظ القرآن وضبط نقله وروايته، أن وضعوا في 

فيه مئات المصنفات التي تتضمن قواعده الأساسية التي بني عليها تدقيق النص القرآني عن طريق 
اللغة، وصحة النقل الشفهي في الإسناد، وتوثيق الرسم في المصاحف. وهذه الأصول الثلاثة حررها 

 المحقق ابن الجزري في قوله : 

 وصار للرسم احتمالاً يحوي           وكل ما وافق وجه النحو

 فـــهــــذه الـــثــلاثــة الأركـــان           وصـح إسناداً هو القرآن

 * الركن الأول : سلامة اللغة : 

نظراً لأن القرآن نزل بلسان عربي مبين، وكان معجزاً لكفار العرب أهل الفصاحة والبلاغة، فقد تحداهم أن 
جزوا، مصداقاً لقوله تعالى : } قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل يأتوا بسورة من مثله فع

 (. 88هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً {. )سورة الإسراء، الآية 

 ومن أجل ذلك استبعد القُرَّاء كل ما يخالف قواعد العربية، فاعتبروا من الـقراءات الـشاذة قراءة } الـحمد

ه رب العالمين { )سورة الفـاتحة، الآية  ( بكـسر الدال، أو بضم لام الجـر. غير أنـهم قـبلوا كل ما له 1للّـَ
وجه نحوي إذا صح إسناده، مثل قراءة حمزة بن حبيب الزيات، } واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام { 

 ر الجر. ( بخفض الأرحام، لجواز العطف على ضمي1)سورة النساء، الآية 

ويدخل في هذا الركن قبول القراءات المتنوعة بحسب صيغ أداء القبائل العربية للحروف، استناداً إلى 

نْزِلَ على سبعة أحرف. ومن روايات هذا الحديث ما رواه الإمام مالك 
ُ
الحديث الصحيح القائل بأن القرآن أ

ي، أنه قال : <سمعت عمر بن الخطاب عن ابن شهاب عن عروة بن الزبير عن عبد الرحمن بن عبد القار

صلى   يقول : سمعت هشام بن حكيم بن حزام يقرأ سورة الفرقان على غير ما أقرؤها، وكان رسول الله

أقرأنيها، فكدت أعجل عليه، ثم أمهلته حتى انصرف، ثم لببته بردائه فجئت به رسول  الله عليه وسلم 
الله إني سمعت هذا يقرأ سورة الفرقان على غـير ما فقلت : يا رسول  صلى الله عليه وسلم   الله

نْزِلتَْ، ثم قال لي : اقرأ، فقرأت، فقال : هكذا  صلى الله عليه وسلم   أقرأتنيها. فقال رسول الله
ُ
: هكذا أ

نْزِلَ على سبعة أحرف فاقرأوا ما تيسر منه>)
ُ
نْزلِتَْ. إن هذا القرآن أ

ُ
 (. 32أ

وحديث الأحرف السبعة متفق على صحته، مختلف في لفظه وتفسيره. وقد روى الشيخان من حديث 
قال : <أقرأني جبريل على حرف فراجعته، فلم أزل  صلى الله عليه وسلم   ابن عباس أن رسول الله

(. وله روايات وطرق أخرى متقاربة في المتن 33أستزيده ويزيدني حتى انتهى إلى سبعة أحرف>)
 (. 34والمعنى)

ختلفوا كثيراً في معنى الأحرف، فكان كل واتفق العلماء على أن القصد هو التخفيف على الأمة، ولكنهم ا
 فريق من العلماء يفسر حديث الأحرف السبعة حسب تخصصه : 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


الأصوليون يقولون : المطلق والمقيد، والعام والخاص، والناسخ والمنسوخ، والنص والمؤول، والمجمل 
 والمفسر، والخبر، والاستثناء وأقسامه. 

لمحكم والمتشابه، والأمر والنهي، والدعاء والخبر، والاستخبار، والفقهاء يقولون : الحلال والحرام، وا
 والزجر والوعد والوعيد. 

ويقول أهل البيان : إنها : الحذف والصلة والتقديم والتأخير والاستعارة والتكرار والحقيقة والمجاز والمجمل 
 والمقيد والظاهر والمضمر. 

ن سبعة منها : وهي لغة قريش وهذيل وثقيف وهوازن أما اللغويون، فيقولون : لغات القبائل، ويذكرو

وكنانة وتميم واليمن. ونسب هذا القول إلى ابن عباس. وأورد اللغويون الكلمات الخاصة بلغات هذه 
 القبائل مثل "اللهو" ويعني المرأة عند أهل اليمن، "ييأس" أي يعلم، في لغة هوازن. 

ف أوجه الأداء في القراءات الثابتة، وقد بسطها أبو عبيد الله بن ولعلماء القراءات آراء متقاربة تتناول اختلا
سلام وأبو حاتم السـجستاني وابـن قتيـبة وأبو الفـضل الرازي، وابن الجـزري الذي يقول : ولا زلت 

أستشكل هذا الحديث وأفكر فيه وأمعن النظر من نيف وثلاثين سنة، حتى فتح الله عليَّ بما يمكن أن 
، إن شاء الله، وذلك أنني تتبعت القراءات : صحيحها وشاذها، وضعيفها ومنكرها... فإذا هو يكون صواباً 

 ( : 35يرجع اختلافها إلى سبعة أوجه لا يخرج عنها)

في الصورة، نحو : البُخل والبخَل، ويحَْسِبُ  الأول : اخـتلاف فـي الحركات بلا تغـير في المـعنى أو
 ويحَْسَبُ. 

الثاني : اختلاف في الحركات يؤدي إلى تغير في المعنى دون الصـورة، مـثل : < فتلـقى آدَمُ من ربهِّ 
 ( < فتلقى آدَمَ من ربه كلمات >. 36كلمات > )سـورة البقرة، الآية 

 الصورة، نحو : تبلو وتتلو، ونُنَجِّيكَ ونُنْجِيكَ.  الثالث : اختلاف في الحروف بتغير المعنى لا

 الرابع : اختلاف في الحروف بتغير الصورة لا المعنى، نحو : بسطة وبصطة، والصراط والسراط. 

الخامس : تغـير المعـنى والصـورة، مـثل : < أشد منكم > و< أشم منهم > و<يأتل> و<يتأل>، و< 
 سعوا >. فامضوا إلى ذكر الله > و< ... وا

( و<فَيُقْتَـلُون 112{ )سورة الـتوبة، الآية   السادس : التقديم والتأخير، نحو : } فيقَتُلُون ويُقْتَلون
 ( و<وجاءت سكرة الحق بالموت>. 19ويقَْتُـلُون>. } وجاءت سكرة الموت بالحق { )سورة ق، الآية 

ذا يغشى والنهار إذا تجلى وما خلق الذكر والليل إ  السابع : الزيادة والنقصان، نحو : ووصى وأوصى، }
 ( بحذف <ما>. 3-1والأنثى { )سورة الليل، الآيات 

وقد يكون من أسرار حديث الأحرف السبعة أنه نفسه روي على <سبعة أحرف> فاتسعت معانيه 
 لتتحمل كثيراً من الأقوال والآراء التي لم تستنفد إلى الآن مضامينه ومراميه. 

جواز تعدد أوجه القراءة، فرفع بذلك عن الأمة حرجاً لا طاقة  صلى الله عليه وسلم   لرسولوهكذا بيََّنَ ا
لها بتحمله. فهذا الحديث من معجزات حفظ القرآن، ومن مظاهر رحمة الله تعالى التي أنزلها على لسان 

 ى سعة تحمله. خاتم الأنبياء والمرسلين. فتنوع أحرف هذا الحديث، واختلاف العلماء في فهمه، يدل عل

 * الركن الثاني : موافقة المقروء ـ الثابت في ذاكرة حفظة القرآن ـ لنطق حروف المصحف العثماني : 

لقد اختلف في عدد المصاحف التي نسخت نقلاً عن "المصحف العثماني" عند تمام كتابته في عهد 

سبعة، أرسلت إلى : مكة عثمان بن عفان، رضي الله عنه، والمشهور أنها كانت خمسة، وقيل كانت 

والشام واليمن والبحرين والبصرة والكوفة، واسْتُبْقِيَ واحد في المدينة. وقد عرف منها المصحف المدني 
والكوفي والشامي والمكي والبصري، فصار كل مصحف منها هو ما يعرف بـ "المصحف الإمام" الذي يرجع 

 إليه في تصحيح القراءة. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


عض التباين في الكتابة، وهو تنوع محدود ليس فيه اختلاف تضاد أو تناقض، ولوحظ على هذه المصاحف ب
وإنما هو توسعة على أهل الأداء، لأن الرسم العثماني كان خالياً من الشكل والنقط، فاحتمل تعدد أوجه 

 القراءة، وفقاً لحديث الأحرف السبعة المذكور آنفاً. 

العثماني بالغة، فمنعوا إجراء أي تغيير عليه بزيادة أو  وكانت عناية العلماء بالحفاظ على صورة الرسم

حذف، أو تطبيق ما جدّ من قواعد الإملاء عليه، واحتفظوا بكتابة الكلمة، ولو كانت مغايرة للنطق. فظهر 
( بيائين. وكتبت <نشاء> مرة 47ذلك في كتابتهم : } والسماء بنيناها بأييد { )سورة الذاريات، الآية 

 لهمزة، ومرة <نشؤا>. ورسمت <أيها> تارة بالألف، وأخرى دون ألف. بالألف بعد ا

واحتفظ كذلك بكل ما جاء موصولاً أو مقطوعاً، لمنع أي تبديل في الرسم العثماني، المصطلح عليه 
 بالسواد. 

يادة وفي أول الأمر تحرج العلماء من زيادة النقط والشكل، إلا أنهم في أواخر القرن الأول اضطروا لهذه الز
دفعاً لضرر آخر وهو الخطأ في القراءة، وهذا ما حدا بـ "أبي الأسود الدؤلي" أن يضيف شكلاً في صورة 

نقاط لضبط حركات الكلمة في البناء والإعراب، فجعل النقطة بين يدي الحرف للضم، وفوقه للنصب، وإذا 

لإعجام للفصل بين الحروف كانت تحته فهي على الكسر. وجاء بعده "نصر بن عاصم" الذي أتى بنقط ا
 المتشابهة، مثل الباء والتاء والثاء، وبين الجيم والحاء والخاء، ونحو ذلك. 

وقد اصطلح على هذه الزيادات بمصطلح "الإعجام"، واجتهد العلماء الأوائل أن يستعملوا للشكل والنقط 

تطور هذا الضبط في القرن الثاني حبراً يخالف لون الرسم الأسود للكلمات، ولكيلا يُظنَُّ أنه منها. ثم 

الهجري، فأدخلت على الحروف علامات الهَمْزِ والمَدِّ والإمالة على يد "الخليل بن أحمد الفراهيدي" )تـ 
 م( فبقي الرسم محفوظاً مُمَيَّزاً، دون حاجة لمخالفة لونه للون الشكل والنقط. 789هـ/170

فات، منها كتب : أبي عمرو الداني في الرسم والنقط، وأنظام وقد ألََّفَ القُرَّاء في خط المصحف عدة مصن
 الخراز المغربي، ورسم الطالب لعبد الله الشنقيطي. 

لقد حافظ المسلمون على رسم المصحف وضبطه وتفننوا في كتابته وزخرفتها، فأبدعوا روائع من خطوط 
 ة والرفاعي المغربي. المصاحف، واشتهر منهم نساخ مرموقون، أمثال : ابن البواب وابن مقل

 * الركن الثالث : صحة الإسناد : 

 وهو أهم أركان ثبوت القرآن لأن كل ما صح سنده فهو عربي، ومرسوم في المصحف. 

لقد كان القراء من الصحابة، ومن جاء بعدهم، يعطون الأولوية لصحة الإسناد. ففي مرحلتي الجمع وتطور 
ما أثبته العدول وتعدد رواته، وبذلك تكون الرواية بالتواتر ثابتة  التوثيق السابق ذكرهما، لم يقبلوا إلا

ومستقرة لكل ما جمع من القرآن في المصاحف. وتشددهم في الرواية جعلهم يستبعدون بعض الجُمَلِ 
بيَِّ ابن كعب، لأنه 

ُ
الواردة في مصاحف خاصة، انفرد بها قراء معروفون، من أمثال عبد الله بن مسعود وأ

د التدقيق والمقارنة أنها زيادات إيضاحية وتفسيرية، أدخلها أصحابها قبل أن تنضج لديهم ملكة تبين بع
 تنظيم الكتابة إلى الدرجة التي يفصلون فيها بين منطوق الوحي والشروح التي أضافوها. 

بن  ثم إن الأمة أجمعت على تواتر قراءة سبع من الأئمة المذكورين في كتاب ابن مجاهد، وهم : نافع
عبد الرحمن المدني، وعبد الله بن كثير المكي، وعبد الله بن عامر الدمشقي، وأبو عمرو بن العلاء 

البصري، وعاصم بن بهدلة، وحمزة الزيات، والكسائي. ثم إن القراء اتفقوا على تواتر ثلاثة آخرين، وهم : 
 أبو جعفر المدني، وخلف البزار، ويعقوب الحضرمي. 

وانتشرت عند علماء الأمصار وجمهور  صلى الله عليه وسلم   وظة بالتواتر عن النبيوهذه القراءات محف
القراء، ودونت في مجموعة من المصنفات، مثل : كتاب ابن مجاهد، وكتب القاسم الشاطبي، وقصيدة 

حرز الأماني التي نظمت مضمون كتاب التيسير لأبي عمرو الداني، ثم أكملها المحقق ابن الجزري 

رَّة، وهي على منوال قصيدة الشاطبي، وصارت كلا القصيدتين مرجعاً رئيساً في  بقصيدة سماها الدُّ
 تدريس القراءات. 

ثم كان من صنيع القراء أن وضعوا أسساً دقيقة لنقد الروايات، وبيََّنُوا درجاتها من صحة الإسناد، ولم 
 ي : يجيزوا ما شذَّ منها عن الأصول الثلاثة، بحيث يقول ابن الجزر

 شذوذه لم أنه في السبعة           وحيثما يختل ركن أثبت



 التفسير ومناهج المفسرين 

يتضمن الخطاب القرآني آيات محكمة واضحة الدلالة، وآيات مجملة لا يعلم تأويلها إلا الله والراسخون في 
ون إلى بيان القرآن بما العلم، وآيات متشابهة استأثر الله وحده بعلمها. ولهذا فإن عامة المسلمين يحتاج

نَّة والحديث النبوي المفسر للقرآن، وما نقل عن أعلام الصحابة والتابعين.   يؤثر من السُّ

ولقد اهتم العلماء بعلوم التفسير وسلكوا مذاهب متنوعة بسبب اختصاصهم. فاللغويون تناولوا مسائل 

تناول بعضهم مسائل البلاغة ووجوه الإعجاز، المعاني والإعراب، مثل ما فعل أبو عبيدة والفراء والسراج. و
مثل ما جاء في كشاف الزمخشري وتفسير البيضاوي. أما الفقهاء فقد اعتنوا بأدلة الأحكام وأصولها، نحو 

 كتب ابن العربي المعافري المالكي، وأبي بكر الجصاص الحنفي. 

حديث وأقوال الصحابة وعلماء اللغة ومن العلماء من حاول أن يكون تفسيره جامعاً شاملاً للمأثور من ال

وأئمة المذاهب الفقهية. ومن أشهر التفاسير الجامعة تفسير محمد بن جرير الطبري قديماً، ومحمد 
الطاهر بن عاشور حديثاً، وغيرهم. ومن أجودها تفسير عبد الحق بن عطية، وتفسير محمد بن أحمد 

وتفسير شهاب الدين الألوسي، وغيرهم.  القرطبي، وتفسير أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي،
 وتوجد كتب تعنى بشرح مناهج التفسير مثل التفسير والمفسرون للذهبي. 

 معجم التفاسير القرآنية :   *

تهتم المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة بالتعريف بأشهر مفسري القرآن الكريم، لذلك أصدرت 

ويتضمن تراجم لثمانين مفسراً ومعلومات أساسية عن أعمالهم الجزء الأول من "معجم التفاسير" 
(، 36ومناهجهم في التفسير، وتتصدر هذا المعجم مقدمة تعرف بنشأة التفسير وتطوره وازدهاره)

 ضمن حوالي مائة تفسير. وسيصدر الجزء الثاني من هذا العمل قريباً، ويت

 نبذة عن فهم القرآن ومعانيه وأحكامه 

 ( : 37يمكن تقسيم الخطاب القرآني إلى أربعة أقسام من حيث البيان)

نكم الشهر فليـصمه { )سورة المحكم : أي واضح الحكم والدلالة، مثل قوله تعالى : } فمن شهد م 
 (، وهو الغالب الأعم من آيات القرآن. 184البقرة، الآية 

المـتـشابه : وهو ما اسـتأثر الله بعلمه، مثل قوله تعالى : } الم { )سورة البقرة، آل عمران، العنكبوت،  
 لسور. ( ونظائرها في فواتح ا1(. و} حم { )سورة الشورى، الزخرف، الدخان، الآىة 1الآية 

الظاهر : وهو ما يحتمل معنيين وهو راجح في أحدهما، مثل قوله تعالى : } وأقيموا الصلاة { فالصلاة قد  
 تعني الدعاء، ولكنها هنا تعني العبادة المعروفة. ومن قبيل الظاهر ما ورد في العموم والإطلاق. 

ها قوله تعالى : } والمطلقات المجمل : وهو الذي يحتاج إلى تفسير، كألفاظ المشترك، ومن أمثلت 
 ( لأن القرء قد يعني الطهر وقد يعني المحيض. 226يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء { )سورة البقرة، الآية 

 توجيه الخطاب القرآني 

باعتباره خاتم الأنبياء والمرسلين، ثم  صلى الله عليه وسلم   يتوجه الخطاب في القرآن الكريم إلى محمد
 ا من الناس، ثم إلى أهل الكتاب، ثم إلى جميع الناس عامة. إلى الذين آمنو

ِّغْ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلََّغْتَ رسَِالاتهِِ  يقول الله تعالى مخاطباً النبي : } يا أيها الرسول بلَ

ياً إلى الله (. وخطاب التبليغ فرض على الرسول، ليكون } مبشراً ونذيراً وداع69{ )سورة المائدة، الآية 
( فعليه بمقتضى هذا الخطاب دعوة الناس إلـى 45-46بإذنه وسراجاً منيراً { )سورة الأحزاب، الآيتان 

تـوحيد اللـه وطـاعته، والتصديق برسله، وهي أمانة قال الله فيها : } إنا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً { 
سول أن يبين للناس شريعة الحق، فأحل لهم ( وأمر الله في هذا الخطاب الر4)سورة المزَّمِّل، الآية 

الطيبات وحرم عليهم الخبائث، ووضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم في الجاهلية بعد 

انحرافهم عن مِلَّة إبراهيم، فأبلغهم الدين الخاتم الذي ليس فيه حرج ولا مشقة، فقال تعالى : } وما 
م إبراهيم هو سمَّاكم المسلمين من قبل { )سورة الحج، الآية جعل عليكم في الدين من حرج مِلَّة أبيك

 (. 255( وقال سبحانه : } لا إكراه في الدين قد تبين الرشد مِنَ الْغَيِّ { )سورة البقرة، الآية 76

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


أما الخطاب الموجه إلى المسلمين فإنه يدعوهم أن يأخذوا بما أمرهم به الرسول، وأن يجتنبوا ما نهاهم 
 (. 7تعالى : } وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا { )سورة الحشر، الآية  عنه، فقال

كما أمر الله بمراعاة وحدة الأمة والحفاظ على كيانها وعزتها وأخوة الإسـلام، فـقال تـعالى : } إن هـذه 

ةً واحدةً وأنا ربُّكم فاعبـدون { )سورة الأنـبياء، الآية  إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين  (. و}91أمَّتكم أمَّ

(. } واعتصموا بحبل اللَّّ جميعاً ولا تفَرَّقوا { 10أخويكم واتقوا الله لعلَّكم ترحمون { )سورة الحجرات، الآية 
(. و } ولا تكونوا كالَّذين تفََرَّقُوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البيَنِّات وأولئك لهم 103)سورة آل عمران، الآية 

(. و } ولا تـنازعوا فتـفشلوا وتـذهب ريحـكم واصبروا إن اللَّّ مع 105عظيم { )سورة آل عمران، الآية عذاب 
 (. 47الصابرين { )سورة الأنفال، الآية 

ةٍ أخرجت للناس تأمرون بالمعروف  وألزم الله المؤمنين بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر : } كنتم خـير أمَّ
(. كما بيَّن أن على المؤمنين أن يكونوا أمة 110منون بالله { )سورة آل عمران، الآية وتنهون عن المنكر وتؤ

وسطاً تحمل الرسالة الخاتمة التي جاءت بالخير إلى الناس كافة } وكذلك جعلناكم أمَّةً وسطاً لتكونوا 
 (. 142شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً { )سورة البقرة، الآية 

ي القرآن الكريم خطاباً موجهاً إلى أهل الكتاب، وهم اليهود والنصارى، وهؤلاء لهم في الإسلام ثم نجد ف
وضع خاص يميزهم عن سائر غير المسلمين. فقد خاطبهم القرآن، يدعوهم إلى تصحيح كلمة التوحيد، 

عقائدهم  ويبين لهم أن المؤمن هو من آمن بجميع الرسل، لا يفرق بين أحد منهم، ويصحح ما وقع في
من تبديل وتحريف، يقول تعالى : } قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيَْنَنَا وبينكم ألا نعبد إلا اللَّّ 

(. فإذا كانت شرائع 63ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله { )سورة آل عمران، الآية 

، فإن الــدين مـن حــيث العـقـيدة واحــد، وقـد نـــهى الـــله عــن الأنبـياء مخـتلفة في الأحكام العملية
التـفـرقة فيه، فقال تعالى : } شرع لكم من الدين ما وَصَّى به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصينا به 

جب على (. هذا، وي11إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتََفَرَّقُوا فيه { )سورة الشورى، الآية 
 الناس اتباع آخر شريعة نزلت من السماء. 

لقد تردد خبر موسى كليم الله في القرآن حتى قيل إن القرآن موسوي، يقول الله تعالى : } واذكر في 
الكتاب موسى إنه كان مخلصاً وكان رسولاً نبيا. وناديناه من جانب الطور الأيمن وقربناه نجيا { )سورة 

ويؤكد القرآن أن عيسى كلمة الله ألقاها إلى مريم وروح مـنه، فـهو عـبد اللـه (. 52-51مريم، الآيتان 
ورسوله، جعله ربُّهُ هو وأمه آية للعالمين : } يا أهل الكتاب لا تغَْلُوا في دينكم ولا تقولوا على اللَّّ إلا 

منه فآمنوا باللَّّ ورسله ولا الحقَّ إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول اللَّّ وكلمته ألقاها إلى مريم وَرُوحٌ 
تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنما اللَّّ إله واحد سبحانه أن يكون له وَلدٌَ له ما في السماوات وما في الأرض 

 (. 170وكفى باللَّّ وكيلاً { )سورة النساء، الآية 

ن يوحدوا خالقهم وأن أما الخطاب القرآني الموجه إلى عموم الناس، مؤمنهم وكافرهم، فإنه يدعوهم أ

يعبدوه وحده لا شريك له، ليس له والد ولا صاحبة ولا ولد : } وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم 
ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنَّا كنَّا عن هذا 

ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون { )سورة غافلين. أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل وَكُنَّا 

(. وأمرهم أن يرجوا رحمته، وأن يتقوا عذابه، ولم يكلفهم إلا ما هو في طاقتهم، 173-172الأعراف، الآيتان 
فقال تعالى : } لا يكلف اللَّّ نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت { )سورة البقرة، الآية 

تدى فإنما يهتدي لنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها ولا تزر وازرة وزر أخرى وما كنا معذبين ( } من اه285
 (. 15حتى نبعث رسولاً { )سورة الإسراء، الآية 

ثم أمرهم أن يراعوا الحقوق وأن يتـواصلوا فيما بينهم على الخير، وأن يجتنبوا الظلم والـفواحش، فيـقول 
 يأمر بالعدل والإحسـان وإيتـاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر الحق سبحانه وتعالى : } إن اللَّّ 

(. } يا أيها الناس إنَّا خلقناكم من ذكر وأنثى 90والبغي يعظكم لعلَّكم تذََكَّرُونَ { )سورة النحل، الآية 
الحجرات، الآية  وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن اللَّّ عليم خبير { )سورة

13 .) 

هـذا هـو مجـمل الخـطاب المـوجه إلى النـاس عمـوماً، إلـى المـشركين ليـؤمنـوا وإلى 

المؤمنين ِليُحْسِنُوا، ففيه مراعاة حقوق الله بالتوحيد والعبادة والطاعة، وحقوق الرسل بالتصديق والاتباع، 
 وحقوق الناس بالتعارف والتراحم والتعاون. 

 ني القرآن الكريم ترجمة معا

إن القرآن مُنَزَّلٌ بلسان عربي، وهو موجه إلى الناس كافة. ولما دخلت في الإسلام أمم من غير العرب، 

وا في حفظ القرآن للتعبد، ومعرفة مـعانيه لـلتدبر والامتـثال. فمنـهم من درس اللـغة العـربية وبـرع  جدُّ



كانوا من أصل غير عربي، مثل سيبويه وأبي علي الفارسي  فـيها، والملاحظ أن كثيراً من علماء العربية
والزمخشري، ومنهم من استعان بترجمة معاني القرآن التي بدأت في عهد مبكر، فيذكر أن سلمان 

لمن لا   الفارسي ترجم سورة الفاتحة إلى الفارسية، وأن أبا حنيفة أجاز قراءة ترجمة معانيها في الصلاة
 معاني القرآن الكريم ترجمت إلى السريانية في عهد الحجاج بن يوسف. يعرف العربية. وقيل إن 

والواقع أنه مع انتشار الإسلام كثرت الترجمات، حتى جاوزت الآلاف، فترجمت معاني القرآن إلى أكثر من 
، ستين لغة، من أبرزها : الفارسية والتركية اللتين تداخلتا مع العربية في نمط الخط وفي كثير من الألفاظ

بسبب التمازج بين علماء العرب والفرس والترك، الذين جمعتهم وحدة العقيدة والثقافة. كما أن هناك 
ترجمة إلى اللغة الأردية، وهي لغة كثير من علماء الإسلام، كما ترجمت معاني القرآن الكريم إلى 

 الصينية واليابانية. 

 لارية. وترجمت في إفريقيا إلى عدة لغات مثل السواحيلية والبو

وفي أوروبا ترجمت معاني القرآن إلى اللاتينية في أواسط القرن الثاني عشر الميلادي، وتوالت الترجمات 

إلى اللغات الحية، مثل : الإنجليزية والفرنسية والإسبانية والإيطالية والألمانية، وبدأت طباعاتها في القرن 

أغلبها مشوهة، إما عن جهل أو عن سوء نية، إلى السادس عشر. إلا أن تلك التراجم الأوروبية كانت في 
أن ظهرت في العصر الحديث تراجم تعاون عليها علماء عرب مسلمون ولغويون مختصون، فصححت كثيراً 

 من الأخطاء التي امتلأت بها الترجمات الأولى. 

 نشر المصاحف والتفاسير والترجمات بالطباعة والتقنيات المعاصرة 

طباعة في أوروبا في القرن الخامس عشر الميلادي، وصدرت أول طبعة للمصحف الشريف لقد اخْتُرعَِتْ ال
 خارج العالم الإسلامي بمدينة البندقية )فنيسيا( في إيطاليا، في أوائل القرن السادس عشر. 

ويرجع تأخر طباعة القرآن الكريم عن بداية اختراع المطابع إلى سببين اثنين : أحدهما أن العالم 

مي لم يعرف نهضة الطباعة إلا في عهد متأخر عن تاريخ اختراع المطابع. والسبب الثاني هو تردد الإسلا
علماء الإسلام في بادئ الأمر حول إجازة طباعته، خشية الإخلال بقواعد الرسم والضبط التي يجب 

ا احترام قداسة الحفاظ عليها، كما كانوا يخشون أيضاً احتمال إجراء عملية الطباعة في ظروف يصعب فيه
رُونَ. وكان لموقفهم ما يبرره، فقد كانت طبعة البندقية التي  هُ إلا المُطهََّ المصحف الذي لا ينبغي أن يمََسَّ

أصدرها "ألساندرو باكنيوا" مليئة بالأخطاء الفادحة حتى في سورة الفاتحة، ثم تلتها طبعة هامبورج في 
 رآن الكريم إلى محمد، دون ذكر نبوَّته ورسالته. ألمانيا، وكانت مشوهة كذلك، لأنها نسبت الق

ولكن مع التقدم العلمي، ومشاركة الأمَّة الإسلامية في تسخير الطباعة لنشر العلم، استطاع 
المسلمون أن يجدوا الحلول المناسبة لطباعة القرآن الكريم، مع مراعاة قواعد رسمه ونقطه، وقواعد 

 حرمته. 

عة المصاحف أعلى مستوى في الجودة والإتقان. وقد طبعت مصاحف من وتوالت الطبعات، فبلغت طبا

قراءة نافع في رواية ورش وقالون، ومن قراءة عاصم في رواية حفص، ورواية الدوري عن ابن عمرو بن 
 العلاء... إلخ. 

ومن أهم المؤسسات الإسلامية المعاصرة المتخصصة في طباعة المصاحف وترجمات معاني القرآن 
لملك فهد" بالمدينة المنورة، الذي ينشر ملايين النسخ من المصاحف، تصدر بعد مراجعة "مجمع ا

مشاهير علماء القراءات والتجويد. وكذلك وزارات الأوقاف بالدول الإسلامية، والأزهر بمصر، وغير ذلك من 
 المؤسسات العامة والخاصة القائمة على نشر المطبوعات القرآنية بعد تدقيق مراجعتها. 

واليوم نجد القرآن ـ وتفاسيره وترجمات معانيه ـ مدخلاً في أسطوانات الحاسوب، ويمكن الاطلاع عليه 
عبر شبكة الأنترنيت، مع الأخذ في الحسبان أن بعض المواقع، البعيدة عن إشراف المسلمين وأصحاب 

 التخصص، تحتوي عروضها على أخطاء طباعية

 الفصل الرابع 
 الخطاب النبوي 

من أقوال وأفعال وتقريرات، وهي  صلى الله عليه وسلم   لنبوية تشمل ما نقل عن الرسولالسنة ا

  القسم الثاني من الخطاب الديني في الإسلام، فهي الحـكـمة الـتي أنـزلت مع الكـتاب على الرسول
 ما لم تكن تعلم إذ يقول الله تعالى : } وأنزل اللَّّ عليك الكتاب والحكمة وعَلَّمَكَ  صلى الله عليه وسلم 



ِّغُ، 112وكان فضل اللَّّ عليك عظيماً { )سورة النساء، الآية  (. وبــين الـله صدق رسوله فـي كل ما يُبلَ
 (. 4-3فـقال تعالى : } وما ينطق عن الهوى. إنْ هو إلا وَحْيٌ يُوحَى { )سورة النجم، الآيتان 

 السنة النبوية 

ول وأفعاله وتقريراته، ودورها يتمثل في بيان : مجمل القرآن، السنة النبوية تشمل عامة أقوال الرس
وتفصيل بعض أحكام الشريعة التي جاءت مجملة في القرآن. وقد تأتي السنة بأحكام جديدة، فهي وحي 

صلى الله عليه وسلم ، في أمور جِبِلِّيَّةٍ كطريقة   إلى الرسول بالمعنى لا باللفظ، إلا ما كان يصدر عنه
 اجتهادات شخصية كرأيه في تأبير النخل. مشيه، أو 

وموضوعات السنة النبوية عديدة، فمنها أوامر ونواهي تشريعية، ومنها إرشاد وتوجيه، ومنها أذكار 
ودعوات يتعبد بها... إلخ. وجميع أقوال الرسول وأفعاله وتقريراته هي امتداد وتوضيح للمبادئ الإسلامية 

 المرتكزة على القرآن الكريم. 

 من حيث الصياغة إلى نوعين :  صلى الله عليه وسلم   نقسم أقوال الرسولوت

عن ربه، وكأن المتحدث هو الله، مثل  صلى الله عليه وسلم   الحديث القدسي : وهو الذي يرويه محمد 

حديث : <أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في 

ملإ خير منهم، وإن تقرب إليَّ بشبرٍ تقربت إليه ذراعاً، وإن تقرب إليَّ ذراعاً تقربت إليه باعاً، ملإ ذكرته في 
نى من (. وهذا النوع من الحديث ليس قرآناً متلواً، فالقرآن لفظاً ومع38وإن أتاني يمشي أتيته هرولة>)

 عند الله، وهو المحفوظ في الصدور والمُدَوَّن بين دفتي المصحف، والمجمع على إعجازه. 

والنوع الثاني من الحديث هو أقوال الرسول، عليه الصلاة والسلام، التي يبين من سياقها أن المتحدث  
 هو الرسول نفسه. 

 جمع السنة وتدوينها 

مثل ما كان يكتب القرآن، بل ورد النهي  الله عليه وسلم صلى   لم يكن الحديث يكتب في عهد النبي

صلى الله   عن كتابته خشية أن تلتبس نصوصه بالنص القرآني. وقد روى أبو سعيد الخدري أن النبي
ثُوا عني ولا حرج، ومن كذب  عليه وسلم  قال : <لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه، وَحَدِّ

 (. 39أحسبه قال متعمداً ـ فليتبوأ مقعده من النار>) عليَّ ـ قال همام :

ِّنُ أنه أذن لعبد الله بن عمرو بن العاص أن يكتب الحديث،  صلى الله عليه وسلم   ولكن هناك روايات تُبيَ

بل  صلى الله عليه وسلم   ة أنه كان لا يكتب حديث رسول اللهفقد روى الإمام البخاري عن أبي هرير
(. كما أن أنس بن مالك كان يكتب الحديث، وكان 40يحفظه، وأن عبد الله بن عمرو بن العاص كان يكتبه)

كان للإمام علي بن أبي طالب صحيفة ـ مدون فيها أحاديث ـ كانت لجابر بن عبد الله تقييد في الحج، و
(. وروى الدارمي أخبرنا الوليد بن شجاع حدثنا المبارك بن سعيد قال : <كان 41فــي قـراب سـيفه)

 (. 42فإذا أصبح نسخه ثم حَكَّهُ>)سفيان يكتب الحديث بالليل في الحائط 

وهذه الأخبار وإن كانت صحيحة، إلا أنها لا تدل سوى على التدوين الجزئي للحديث، ولا تكفي للدلالة 
 مثل ما دُوِّنَ القرآن.  الله عليه وسلم  صلى  على أن السنة دُونِّتَ تدويناً شاملاً في عهد رسول الله

اظِ في عهد الرسول والخلفاء  ولا يفهم من عدم تدوين الأحاديث بكاملها أنها ضاعت من ذاكرة الحُفَّ

الراشدين، بل إن جمهور الصحابة حرصوا على حفظ حديث رسـول اللـه نـصاً، وعلى اسـتظهار ألفـاظه 
ثوا به، ولقنوه للج يل، ومن هؤلاء : أم المؤمنين عائشة، رضي الله عنها، وأبو هريرة، وجابر ومـعانيه، وحدَّ

 بن عبد الله، وأبو سعيد الخدري، وعبد الله بن عباس... إلخ. 

وفي السنوات الأخيرة من القرن الأول الهجري انطلقت حركة تدوين السنة، بأمر من الخليفة عمر بن عبد 

لإشراف على تدوين الحديث وقضاء الصحابة. ومن أشهر من قام العزيز إلى أبي بكر بن عمرو بن حزم با
بدور رائد في التدوين، محمد بن شهاب الزهري وصالح بن كيسان. وبدأت حركة التدوين بجمع الأحاديث 

 وكتابتها في شبه مجامع عامة. 

( من أصحاب المؤلفات 43وفي النصف الأخير من القرن الثاني الهجري ظهرت التصنيفات. ويذكر ابن حجر)

الأولى : الربيع بن صبيح وسعيد بن أبي عروية البصري. وبعد ذلك صنف الإمام مالك موطأه في المدينة، 
الأوزاعي ومزج جمعه للحديث بأقوال الصحابة وفتاوى التابعين. وصنف عبد الملك بن جريح بمكة، و

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


بالشام، وسفيان الثوري بالكوفة، وحماد بن سلمة بالبصرة، وهشيم بن بشير بواسط، ومعمر بن راشد 
الصنعاني باليمن، وعبد الله بن المبارك بخراسان، وجرير بن عبد الحميد بالري، وهم جميعاً في عصر 

 واحد، لا ندري أيهم هو الأول. 

كبار الحفاظ، أمثال شعبة بن الحجاج وسفيان بن عيينة، وعبد  وتطورت عملية التدوين على يد أعلام من

الله بن وهب، وعبد الرحمن بن مهدي، الذين أسهموا في وضع أسس علوم الحديث من حيث التثبت 
 والتوثيق. 

 الكتب المعتمدة في السـنـة 

على يد الإمام  واصل الناس عملية التدوين إلى أن ظهرت المسانيد الجامعة في القرن الثالث الهجري،
أحمد بن حنبل، وابن أبي شيبة. وصنف الأئمة كتبهم المشهورة كصحيح محمد بن إسماعيل البخاري، 

 وصحيح مسلم بن الحجاج. ثم جوامع أهل السنن، مثل أبي داوود والترمذي وابن ماجة والنسائي. 

خاري سوى نحو من وهذه الكتب لم يزعم أهلها حصر كل الأحاديث الصحيحة، إذ ليس في صحيح الب

سبعة آلاف حديث، منها ما كان نصه مكرراً. ولقد جمع الطبراني من الحديث الكثير، وكذلك السيوطي 
 في جامعه الكبير، والألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة والأحاديث الضعيفة. 

: العبادات،  وقد جرى مدونو السنة النبوية الشريفة على جمعها وتصنيفها وفقاً لأبواب الموضوعات
 الطهارة، الصلاة، الصوم، الزكاة، المعاملات، الجنايات...إلخ. 

 مراتب الحديث قوة وضعفاً 

ينقسم الحديث إلى صحيح وحسن وضعيف. وقد وضع الفقهاء ضوابط للتمييز بين الحديث الصحيح  
 والحسن والضـعيف، وتـعارفوا على مصـطلحات وتقـسيمات فـي هـذا الشأن : 

 حيح : * الص  

الحديث الصحيح عند أهل الصنعة هو الذي اتصل إسناده بنقل عدل ضابط عن مثله بدون شذوذ أو علة 
قادحة. فالإسناد هو نسبة الحديث إلى رواته بتراجع التسلسل الزمني حتى الوصول إلى مصدره، وهو 

طع إسناده، حديث : صلى الله عليه وسلم . ومن أمثلة الحديث الصحيح الذي لم ينق  رسول الله محمد
 (. 44<لا يبع أحدكم على بيع أحد، ونهى عن النجش، ونهى عن بيع حبل الحبلة، وعن المزابنة>)

ث أن يروي الثقة وقد يتصل إسناد الحديث برواية العدول، ومع ذلك يكون شاذاً. والشذوذ عند علماء الحدي
خبراً متصل الإسناد، لكنه يخالف فيه جمهور الثقاة. ومن أمثلته ما رواه همام بن يحيى عن ابن جريج عن 

اتخذ خاتماً من وَرِقٍ )فضة( ثم  صلى الله عليه وسلم   زياد بن سعد عن الزهري عن أنس أن النبي
(. فرواة هذا الحديث ثقاة وإسناده متصل، ولكن الخبر نفسه شاذ، لأن رواية الجمهور أن الخاتم 45ألقاه)

لشذوذ مما يضعف به (. فا46كان من ذهب وليس من وَرِقٍ) صلى الله عليه وسلم   الذي تركه النبي

الحديث. كما يضعف الحديث بالعلة القادحة، مثل حديث الافتتاح بالبسملة في الصلاة الذي عُللَِّ باختلاف 
 نقل ألفاظه. 

وقد نبه علماء الحديث إلى أن المقصود بالصحيح هو ما استوفى الشروط الخارجية، وذلك يعني أن توفر 

القطع بصحة مضمون الحديث، وذلك لإمكان تعرض الثقة للخطأ شروط الصحة المتعلقة بالسند لا تعني 
 والنسيان، فنسيان كلمة أو إبدالها، وإسقاط حرف أو إضافته، قد يغير معنى الخطاب. 

 * الحَسَنُ : 

والقسم الثاني من الحديث هو ما اصطلح عليه بالحسن : وهو ما اشتهرت روايته من غير المتهمين 

وذ، وهو دون رتبة الصحيح، أي لم تكتمل فيه شروط الصحة، إلا أن العلماء قبلوه بالكذب، وسَلمَِ من الشذ
وعملوا به لوجود أحاديث صحيحة تعضد معناه، أو لأن مضمونه يتفق مع روح شريعة الإسلام. وفيما عدا 

ا بجمع الأحاديث الصحيحة، اعتبرت أكثر أحاديث أهل السنن من الأحاد يث البخاري ومسلم اللذين اهتمَّ
 الحسان، لأن أهل السنن والمسانيد يتساهلون في شروط الرواية، على خلاف البخاري ومسلم. 

 * الضعيف : 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


أما الحديث الضعيف فأنواعه كثيرة، يقال إنها تزيد على الأربعين، ومجمل المعنى أن كل حديث لم تتوفر 
 فيه الشروط المذكورة آنفاً فهو ضعيف. 

 ومن أشهر أنواعه : 

السند، وقد يكون معضلاً إذا سقط اثنان من سلسلة رواته، أو موقوفاً على راوٍ معين. وإذا ما  المنقطع
فإنه يعرف بالمرسل، وله حكم خاص، لأن بعض العلماء  صلى الله عليه وسلم   رفعه التابعي إلى النبي

 يلحقه بالصحيح. 

يعرف بالتدليس. والتدليس إيهام بصحة ومن أنواع الضعيف الحديث المروي بالعنعنة إذا كان في رواته من 
 السند بحذف بعض الرواة، أو ذكر الراوي باسم لا يعرف به. 

صلى الله عليه وسلم ،   ومن الحديث الضعيف ما يعرف بالموضوع، وهو الحديث المختلق كذباً على النبي
لفَِّتْ فيهم كتب عديدة تحذِّر من افترائهم وزورهم.

ُ
  والوضَّاعون كُثر، وقد أ

وأسباب الوضع معروفة، ذكر علماء الحديث منها : أعمال الزنادقة والمنافقين أعداء الإسلام، وما وضعه 
أهل البدع والأهواء لنصرة نحَِلِهِم بغير الحق، وكذلك أحاديث وضعت في فضائل الأقاليم. ومن الأحاديث 

، وهي قصص مروية عن أناس الضعيفة التي تسربت إلى المؤلفات الإسلامية ما يعرف بالإسرائيليات
 جهلة أو مجاهيل. 

وقد بذل نقاد الحديث وصيارفته جهوداً كبيرة في وضع ضوابط للحديث، والكشف عن مواطن الزيف وأعمال 
المنتحلين، فأقروا قواعد الإسناد التي لولاها لقال من شاء ما شاء. وألفوا الكتب في أحوال الرواة 

هم وجرحهم، فقالوا إن منهم : الحجة، والثقة، والصدوق، ومن ليس به وسيرتهم، وصنفوا الدرجات لتعديل

بأس. وإن منهم : الوضاع، والكذاب، ولين الحديث. وإن منهم : من يقبل حديثه عن جماعة معينة ولا يقبل 
عن  عن غيرهم، ومثلوا لذلك بإسماعيل بن عياش الذي يُرْتضََى حديثه عن الشاميين ويُتَحَرَّزُ منه إذا رَوَى

الحجازيين. وذكروا أن من الرواة من اختلط في آخر زمنه، وأعطوا تاريخ اختلاطه، فمن رَوَى عنه في صحته 
 أجازوه، ومن رَوَى عنه في زمانته، أي اختلاطه، تركوه. 

ن : ثم قَرَّرُوا ضوابط الرواية، لمعرفة إمكان تحََمُّلِ الخبر وأدائه، والألفاظ الدالة على السماع، ففرقوا بي
ثنََا، وقال، وفلان عن فلان. كما بيََّنُوا شروط الإجازة في مجال الرواية.   أنبأنا، وأخبرنا، وحَدَّ

كل هذه الجهود التي بذلت في تصحيح الأحاديث، سواء على مستوى الجمع والتصنيف والتبويب أو على 

قية الخطاب النبوي وإبرازه في مستوى النقد والتقويم، أنشأت علماً دقيقاً، اختص به علماء الإسلام لتن
 الإطار الذي يليق به. 

وقد ساعد المحدثين في هذا العمل ما قام به اللغويون من شروح لكتب الآثار وبيان غريبها ومشكلها. 
كما أفادوا أيضا من نقد علماء الفقه الذين اعتنوا بمضمون الخطاب التشريعي، فنقدوا المتون، وبحثوا في 

بيََّنُوا ما صاحبه العمل وما لم يصاحبه، وما كان ثابت الحكم وما نسخ حكمه بحديث اختلاف الحديث، و
 مثله أو بالقرآن. 

كل هذه الأعمال المتضافرة تعطي الناس اليوم صورة واضحة من معالم الخطاب الديني في الحديث 
 النبوي الشريف. 

لأنه يكاد يقتصر على ذوي الاختصاص،  والملاحظ أن انتشار الخطاب النبوي في الناس عامة ظل محدوداً،
فبقي محصوراً في اللغة العربية، ولم يترجم من مدوناته إلا القليل، وقد أخذت بعض اللغات الأوروبية مثل 

 الإنجليزية والفرنسية حظاًّ من ترجمة أهم جوامع الأحاديث مثل صحيح البخاري وصحيح مسلم. 

سائل التقنية المعاصرة، فله حظ وافر في ذلك. فجوامع أما عن نشر الحديث النبوي بالطباعة والو

الأحاديث والسنن الشهيرة تطبع في الكتب وتتداول على أقراص الحاسوب، ومن أشهرها : صحيح 
البخاري، صحيح مسلم، موطأ مالك، مسند أحمد، سنن ابن ماجة، سنن الترمذي، سنن الدارمي... إلخ. 

يف، فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، ومن أفضل الشروح للحديث النبوي الشر
 وغيره. 

وقد انتشرت في الآونة الأخيرة الموسوعات الحديثية في أقراص حاسوب. وللحديث الشريف مواقع على 
 . www.muhaddith.comالأنترنيت، أشهرها موقع "المُحَدِّث" : 



 مضمون الخطاب النبوي  

 مل : وعلى ذلك، فمضمون الحديث يش

الذي توجه به إلى ربه، يسأله التوفيق إلى فعل الخيرات، وترك  صلى الله عليه وسلم   خطاب النبي 
 المنكرات وحب المساكين، ويدعوه ويستغفره ويلتجئ إليه، ويناجيه بالتحميد والتمجيد. 

لَ لهم م صلى الله عليه وسلم   كما يشمل الحديث أيضاً خطاب النبي ا أنزل اللَّّ من إلى أمته ليُفَصِّ

الأحكام المذكورة في القرآن إجمالاً، ويُعَلِّمُهُمْ أركان الإسلام الخمسة، وشعب الإيمان المتعددة، ودرجات 
ِّنٌ وبينهما  ِّنٌ والحرام بيَ الإحسان، ويرشدهم إلى طريق الهدى والتقوى، فيقول لهم : <إن الحلال بيَ

بُهَاتِ مُشَبَّهَاتٌ لا يعلمها كثير من الناس، فم ن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشُّ
 (. 47كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه>)

هِمْ أمته أيضاً بفروض الوحدة والأخوة، فمثلهم في تراحمه صلى الله عليه وسلم   ويخبر النبي م وتوادِّ
(. وأن 48وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر جسده بالسهر والحمَّى)

(. وأن الأعمال بالنيات وإنما لكل 50(. وأنه لا ضرر ولا ضرار)49المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه)
 (. 51امرئ ما نوََى)

  على مستوى الإنسانية أن يفشوا السلام، <عن عبد الله بن عمرو أن رجلاً سأل رسول اللهثم يأمرهم 
: أي الإسلام خير ؟ قال : تُطْعِمُ الطعام وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم  صلى الله عليه وسلم 

الغيبة والنميمة (، وأن يفعلوا الخير، وأن يقسطوا في الحكم، وأن يبتعدوا عن الخيانة والغدر و52تعرف>)
 والبهتان.

 خاتمة 

إن الخطاب الديني في الإسلام، يأتي في قسميه : القرآني والنبوي، تعبيراً عن العهد بين الإله الباري 
وبين البشر، فذلك الخطاب هو امتداد لرسالة النبوَّة الخالدة، التي تعرب عن تكريم ابن آدم بالعقل 

ه، كما جاء في قول الله تعالى : } إنا عرضنا الأمانة على السماوات وبمـسؤولية الأمـانة الـتي عرضت علي

والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً { )سورة الأحزاب، 
}  (. فمن صان الأمانة فـله الجـزاء الأوفـى، ومن ضـيعها وجـهل قـدرها فـقد ظلـم نفـسه، وصار72الآية 

ظلوماً جهولاً { } ولو شاء ربك لجعل الناس أمَّة واحدة ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم 
 (. 118{ )سورة هود، الآية 

وتكريم الإنسان بالعقل، وتكليفه بتحمل الأمانة، يستلزم الوفاء بما أرشد إليه الخطاب الديني، وذلك 
أوامره واجتناب نواهيه، وفقاً لمبادئ واضحة يلخصها الأصوليون  يقتضي تدبر هذا الخطاب وفهمه واتباع

 في الأمور التالية : 

ـ حفظ النفس : التي استودعها الله في الإنسان، وجعل حرمة واحدة منها كحرمة البشر كله : } من قتل 

اس جميعاً { نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الن
 (. 34)سورة المائدة، الآية 

 ـ حفظ العقل : الذي هو مناط التكليف، فَحَرَّمَ على الإنسان كل ما يمس به من مسكر أو مخدر. 

ـ حفظ الدين : وفيه صلاح الدنيا، ويكون ذلك بالتمسك بآدابه وقيمه، وفيه صلاح الآخرة بأداء الفروض 
 ذاب، ويوصله إلى جنة النعيم. الشرعية، فالدين ينجي المؤمن من الع

 ُ ـ حفظ المال : الذي به قوام الأبدان، ومنه يكون الإحسان، وبه تكون عمارة الأرض التي استخلف اللَّّ
 الإنسَانَ فيها. 

ـ حفظ النسب والعرض : وفيهما مقومات كرامة الإنسان، وصيانة قيمه الاجتماعية، وما تتضمنه من توازن 
 سرة، وعلى مستوى الأمة. على مستوى الفرد والأ

هذا ومن أسرف على نفسه فارتكب المعاصي، فليعلم } أن اللَّّ هو يقبل التوبة عـن عـباده ويأخذ 

(. } وليست التوبة للذين يعملون السيئات 105الصـدقات وأن اللَّّ هو التواب الرحيم { )سورة التوبة، الآية 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/link(3).htm


لا الذين يموتون وهم كفار أولئك أعتدنا لهم عذاباً أليماً { حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن و
 (.18)سورة النساء، الآية 

 الهوامش 

( في بداية الكتاب باب تمهيدي حول "الوحي في حياة البشر"، من تأليف فضيلة الشيخ عبد العزيز 1)
ى الله عليه وسلم ، صل  بنعبد الله، فيه نبذة عن أشهر الأنبياء في تاريخ الإنسانية، وخاتمهم محمد

ويعرض لميلاده ونشأته، لذلك نحيل إليه لعدم التكرار، ونكمل الحديث عن ظروف حمله الرسالة الخاتمة 
 التي أنزلها الله سبحانه وتعالى إلى الناس كافة. 

 . 29/166، في ظلال القرآن، الجزء 236، 1/235، والسيرة النبوية لابن هشام 1/47( رحمة للعالمين 2)

. سنن 4201. صحيح مسلم، كتاب الرؤيا، حديث رقم 6472صحيح البخاري، كتاب التعبير، حديث رقم  (3)
 . 4364أبي داود، كتاب الأدب، حديث رقم 

( قال ابن حجر : وحكى البيهقي أن مدة الرؤيا كانت ستة أشهر، وعلى هذا فابتداء النبوة بالرؤيا وقع 4)
ماله أربعين سنة، وابتداء وحي اليقظة في رمضان )فتح الباري في شهر مولده وهو ربيع الأول، بعد إك

1/27 .) 

. 75( للاستزادة راجع مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب النجدي، ص 5)

ومعــلوم أن لــيلة الـقدر فـي رمـضان، وهي المـراد بقوله تعالى : } إنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنا 
بحراء كان في رمضان، وكانت وقعة  صلى الله عليه وسلم   (، ولأن جواره3ذرين { )سورة الدخان، الآية من

 نزول جبريل فيهما كما هو معروف. 

ثم اختلف القائلون ببدء نزول الوحي في رمضان في تحديد ذلك اليوم، فقيل : هو اليوم السابع، وقيل 

، 1، ورحمة للعالمين، ج 75تصر السابق لسيرة الرسول، ص السابع عشر، وقيل الثامن عشر )انظر المخ
(. وقد أصدر الخضري في محاضراته على أنه اليوم السابع عشر )محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية 49ص 

 (. 1/69للخضري 

وإنما رجحنا أنه اليوم الحادي والعشرون مع أنَّا لم نر من قال به، لأن أهل السيرة كلهم أو أكثرهم 

كان يوم الإثنين، ويؤيدهم ما رواه أئمة الحديث عن أبي  صلى الله عليه وسلم   ون على أن مبعثهمتفق
سئل عن صوم يوم الإثنين، فقال : فيه ولدت  صلى الله عليه وسلم   قتادة، رضي الله عنه، أن رسول الله

، وفي لفظ : ذاك يوم ولدت فيه ويوم بعثت أو أنزل علي فيه  ، أحمد 1/368)صحيح مسلم وفيه أنزل عَليََّ

(. ويوم الإثنين من رمضان في تلك السنة لا يوافق إلا 2/602، الحاكم 300، 4/286، البيهقي 299، 5/297
 اليوم السابع والرابع عشر والحادي والعشرين والثامن والعشرين. 

صرات، الرحيق ( راجع كتب السيرة النبوية، ومن أشهرها : السيرة النبوية لابن هشام. ومن المخت6)

المختوم للمباركفوري. ومختصر السيرة النبوية لعبد الوهاب النجار. وأسطوانات حاسوب : موسوعة 

، القاهرة. ومكتبة السيرة النبوية، إصدار R.D.Iالسيرة النبوية، إصدار المركز الهندسي للأبحاث التطبيقية 
 مركز التراث لأبحاث الحاسب الآلي، عمّان، الأردن. 

 . 4506. مسلم، فضائل الصحابة، 3524يح البخاري، المناقب، ( صح7)

 . 4487. مسلم، فضائل الصحابة، 3353( صحيح البخاري، كتاب المناقب، 8)

 . 4507. مسلم، فضائل الصحابة، 3526( صحيح البخاري، المناقب، 9)

  .41، ص 1م، ج 1978هـ/1398( الفهرست، لابن النديم، ط. دار المعرفة، بيروت، 10)

م، ج 1962هـ/1372( تفسير القرطبي، باب ما جاء في ترتيب سور القرآن، ط. دار الشعب، القاهرة، 11)
 . 59، ص 1

 . 60، ص 1( المرجع السابق، ج 12)

 . 376. أحمد، مسند العشرة، 668. أبو داود، الصلاة، 3011( الترمذي، تفسير القرآن، 13)



 . 668. أبو داود، الصلاة، 3011فسير القرآن، . الترمذي، ت468( أحمد، مسند العشرة، 14)

 . 59-60( راجع تفسير القرطبي، مرجع سابق، باب ما جاء في ترتيب سور القرآن، ص 15)

 . 4609( البخاري، فضائل القرآن، 16)

 . 4631( البخاري، فضائل القرآن، 17)

 . 4603( البخاري، فضائل القرآن، 18)

 . 3029. الترمذي، تفسير القرآن، 4604( البخاري، فضائل القرآن، 19)

 . 552، ص 4هـ، ج 1404( الإحكام، لابن حزم، ط. دار الحديث، القاهرة، 20)

 . 20657. أحمد، مسند الأنصار، 4601-4604، فضائل القرآن، 3244( البخاري، المناقب، 21)

م، ص 1985هـ/1405، ( راجع كتاب المصاحف، لأبي بكر السجستاني، ط. دار الكتب العلمية، بيروت22)
162 . 

( راجع المحكم في نقط المصاحف، لأبي عمرو الداني، تحقيق د. عزت حسن، ط. دار الفكر، دمشق، 23)
 . 28-31م،المقدمة 1986هـ/1407

مجلداً من الحجم المتوسط، وصدرت منه الطبعة الأولى في دمشق عام  12( ويقع في حوالي 24)

م. وطبعة 1948هـ/1367ر نشر عيسى البابي الحلبي، القاهرة، م. وطبعة ثانية عن دا1946هـ/1365
 م. 1956هـ/1376ثالثة عن دار النشر نفسها، القاهرة، 

 . 1991-1996من إصدار صخر لبرامج الحاسب الآلي،  6.31( أسطوانة القرآن الكريم، 25)

ربية دار الكتاب العربي ، وتعاد طبعات هذا التصنيف وأشهر ناشر له بالع1935م وعام 1924( طبع عام 26)
 اللبناني، بيروت، ومعه في مجلد واحد فهرسة "المستدرك"، أعدها إدوار مونتيه. 

(27 )Le Coran : Traduction et présentation nouvelles (exemplaire n! 741) Rabat, 1956  

ـداد محـمد خـليل عيتاني، ( مـن التصـنيفات المـعاصرة المعـجم المفـصل لمـواضيع القـرآن المـنزل إع28)
 م. 2000ط. دار المعرفة، بيروت، 

 وما بعدها.  164( راجع سابقاً ترتيب السور والآيات، ص 29)

 ( تلك عناوين لكتب شهيرة من كتب التراث الإسلامي التي لا تتوقف إصداراتها. 30)

 . 4487. مسلم، فضائل الصحابة، 3353( البخاري، المناقب، 31)

 . 423. مالك، النداء للصلاة، 1354. مسلم، صلاة المسافرين وقصرها، 2241ي، الخصومات، ( البخار32)

 . 1355. مسلم، صلاة المسافرين وقصرها، 4607( البخاري، فضائل القرآن، 33)

 . 20234-20238. أحمد، مسند الأنصار، 1262. أبو داود، الصلاة، 932( راجع النسائي، الافتتاح، 34)

صيل أوردها ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ط. دار المعرفة، ( راجع تفا35)

وما  54، ص 3هـ، ج 1356وما بعدها. المناوي، فيض القدير، ط. القاهرة،  28، ص 9هـ، ج 1379بيروت، 
 بعدها. 

. فاضل عبد النبي، ( معجم تفاسير القرآن الكريم، تأليف ذ. عبد القادر زمامة، د. عبد الوهاب التازي، ذ36)
 م. 1997هـ/1417د. محمد الكتاني، ط. الإيسيسكو، 



( لمزيد من التفصيل والتعمق راجع مؤلفات أصول الفقه، باب الأدلة الشرعية "القرآن". ومن 37)
المختصرات المبسطة في المادة : علم أصول الفقه، عبد الوهاب خلاف، ط. دار القلم، الكويت، 

 م. 1976هـ/1396لتشريع الإسلامي علي حسب الله، ط. دار المعارف بمصر، م. أصول ا1978هـ/1398

 . 3527. الترمذي، الدعوات 4832. مسلم، الذكر والدعاء 6856( البخاري، التوحيد 38)

 . 10663. أحمد، باقي مسند المكثرين 5326( مسلم، الزهد والرقائق 39)

 ( صحيح البخاري، باب العلم. 40)

 . 946. أحمد، مسند العشرة المبشرين بالجنة 2774، العتق 2433 ( مسلم : الحج41)

 . 508( الدارمي، المقدمة 42)

( هو أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، كتابه فتح الباري شرح صحيح 43)
 مجلداً.  13البخاري، في 

اه الإمام أحمد بن حنبل عن . فهذا الحديث رو10( فتح المغيث، شرح ألفية العراقي للمؤلف، ص 44)
 الإمام الشافعي عن الإمام مالك... إلخ. 

 . 89، شرح ألفية العراقي للمؤلف، ص 3906( مسلم، اللباس والزينة 45)

 . 3898. مسلم، اللباس والزينة 5416( البخاري، اللباس 46)

 . 2996. مسلم، المساقاة 50( البخاري، الإيمان، 47)

 . 4685. مسلم، البر والصلة والأدب، 5552( البخاري، الأدب، 48)

 . 4677، مسلم، البر والصلة والأدب، 2262( البخاري، المظالم والغصب، 49)

 . 2719. أحمد، ومن مسند بني هاشم، 2332( ابن ماجة، الأحكام، 50)

 . 1( البخاري، بدء الوحي، 51)

 بة بركاتالباب الرابع : نماذج من المصاحف والمخطوطات القرآنية/ دة. ه

  
 تمهيد 

حظي القرآن الكريم بعناية خاصة فى البلاد الإسلامية، فنسخ وكتب ورسمت حروفه وحقق وزخرف، 
فظهر على أتم وجه. وقد راعى المسلمون على مدى العصور نسخ المصاحف من أصول يعتمد عليها، 

صاحف من تلك التي كتبت فى العديد من الأمصار م  فتباهوا بالنسخ من المصاحف العثمانية، وقد ظهرت

فى المدينة المنورة فى خلافة عثمان، واعتمد عليها فى نسخ المصاحف ونشرها في الأمصار منذ ذلك 
 العهد. 

ويسرنا في هذه الدراسة إبراز نماذج مصورة من المخطوطات القديمة، وتتبع تطور نسخ القرآن الكريم 

الأولى. ولكي ندرك قيمة تلك المصاحف ينبغي لنا  على مدى العصور، ومقارنة المصحف المطبوع بالأصول

معرفة تاريخ جمع القرآن وتدوينه، ولكننا نحيل في هذا الشأن إلى الباب الثالث تفادياً للتكرار، ونتناول في 
 دراستنا هذه الفصلين التاليين : 

عرض نماذج من الفصل الأول : أشكال الكتابة المختلفة المستخدمة فى العصور الإسلامية الأولى، و

مخطوطات القرآن الكريم التى نسخت فى صدر الإسلام، وأماكن وجودها الآن وحالتها، وصور فوتوغرافية 
 لها. 



 الفصل الثاني : مقارنة نماذج من المصاحف المنسوخة مع المطبوعات القديمة والحديثة للقرآن الكريم. 

 الفصل الأول 
 نماذج من القرن الأول الهجري 

هذا الفصل عن المصاحف المخطوطة الأصلية، ومما لا شك فيه أن المصاحف الأولى  نتساءل في
العثمانية ظلت كلها متواجدة في المجتمع الإسلامي فى مساجده الجامعة، وكانت تحظى برعاية 

 واحترام خاصة من الحكام والأئمة، وكانت محل فخر المسلمين وعائلاتهم ومساجدهم. 

صاحف للنهب فى بداية القرن العشرين، ونُقلت على أيدي المستعمرين وقد تعرضت الكثير من الم

والمستشرقين إلى الغرب. نذكر من ذلك ما حدث بعد الحرب العالمية الأولى حينما نقلت مجموعة من 
 المخطوطات القديمة من القاهرة، على أيدي الجيش الروسي إلى المكتبة الأهلية فى سان بطرسبرج. 

من الحرم النبوى بالمدينة المنورة إلى استانبول مجموعة من المصاحف القديمة، يقال كما نقل الأتراك 
 عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب، رضى الله عنهما.   إنها مكتوبة بيد الإمامين

وتنقسم المخطوطات القديمة إلى مجاميع، أقدمها المخطوطات المجردّة من أي علامة من علامات 

زخرفة. والتى عرفت بخط الحجاز أو الخط الكوفي القديم. ولاشك أن هذه المصاحف الإعراب والنقط وال

منقولة من المصحف الإمام الذي نسخ في خلافة عثمان. وبعض هذه المجاميع كانت نسخاً من 
المصحف الإمام ثم أضيفت إليها علامات تنقيط الأحرف وإعجام الكلمات في عصور تالية، واتخذت نماذج 

منها نسخاً جديدة مُنَقَّطة ومُشكلّة. ولا شك أن جل هذه المصاحف كان مدونّاً خلال  ينقل الناس
صلى الله عليه وسلم ، أي إن هذه المصاحف   الخمسين عاماً الأولى من تاريخ نزول الوحي على محمد 

 قد دُونّت في القرن السابع الميلادي / الأول الهجري. 

 أولاً : أقدم مجموعات المصاحف 

ض المصاحف القديمة نسبت إلى عثمان وعلي بشخصيهما، أي مدونة بخطيهما، نقلاً عن المصحف وبع
 الإمام. ونعرف من هذه المجموعة : 

 مصحف القاهرة )مصر( :   

 ( 1مصحف كريم : ) لوحة رقم 

 مصاحف.  139يوجد فى دار الكتب المصرية فى قسم المخطوطات، سجل رقم 

 

 الملاحظات 

الخط الكوفي مجرد من الشكل والنقط، وتوجد زخرفة قليلة عند بعض أسماء السور. وللتفريق بين نهاية 
ورة وبداية التي تليها، يوجد فراغ بمسافة سطر على الأقل.   السُّ

والأحرف ممدودة على سطرين والمسافة   يادات فى عصور أخرى بأحبار مختلفة.ويلاحظ إضافة بعض الز

ما بين الأسطر متساوية. وتحتفظ دار الكتب المصرية بميكروفيلم لتيسير الاطلاع على هذا المصحف دون 
 مساس بهذه المخطوطة النفيسة. 

 ( 2آيات من المصحف الشريف : ) لوحة رقم  



 

 الملاحظات 

 ـ ممدودة الأحرف والأحرف على سطرين.  

 ـ ليس بها نقط على الأحرف.  

 ـ الـرق من اللون الأزرق والكتابة ذهبية. 

 مصحف طشقند )أوزبكستان( :   

مهورية أوزبكستان، وهو بنفس الخط الكوفي القديم، مصحف طشقند بج  ومن ضمن المصاحف الأولى،

ومجرد من النقط ومنسوب إلى عثمان بن عفان. ويوجد له ميكروفيـلم فـى دار الكـتب المـصرية )سـجل 
ورقة، وفى كل  253سم وعدد أوراقه، على الأرجح،  x 70   50( وحـجم هـذا المصحف204مصـاحف رقـم 

ب على الوجهين. وتوجد بعض الفراغات بعد انتهاء السورة، مع زخرفة صفحة اثنا عشر سطراً، وهو مكتو
 خفيفة. 

 مصاحف إستانبول )تركيا( :   

 وبإستانبول توجد مصاحف كاملة يرجع تاريخها إلى القرن الأول الهجري، منها : 

ــ مصحف شريف بالخط الكوفي، منسوب نسخه إلى عثمان بن عفان، رضي الله عنه، بمكتبة نور 
 . 23انية برقم عثم

 . 25ــ مصحف شريف منسوب إلى علي بن أبي طالب، كرَّم الله وجهه، بمكتبة نور عثمانية تحت رقم 

ــ مصحف شريف بالخط الكوفي، منسوب نسخه إلى علي بن أبي طالب، كرَّم الله وجهه، بالسليمانية 
 . 3)حميدية( برقم 

بن أبي طالب، كرَّم الله وجهه، بمتحف طوبقا ــ مصحف شريف بالخط الكوفي، منسوب نسخه إلى علي 
 .  هـ 29وتاريخ كتابته  300، عدد أوراقه  A-2 8بوسراي برقم 

  

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page424.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page424.gif


 

بأيديهم نسخاً من  ويبين من ذلك أن الصحابة من أمثال علي بن أبي طالب، كرَّم الله وجهه نسخوا
 المصحف الإمام. 

 أماكن بعض المخطوطات القرآنية القديمة :   

 مجموعة خليلي للفن الإسلامي.     KFQ 53المكتبة الوطنية بباريس 

 .  Rutbi M.s R.N 197المركز القومي للفنون والتنقيب ـ تونس 

   MS. 33. 686متحف الفنون الجميلة فى مدينة بوسطون 

 .  MS.23.1967بجامعة هارفارد  متحف الفن 

 .  MS.1405مكتبة الشستر بيتى رقم  

 . مجاميع خاصة : 6

 مجموعة رفعت شيشي العرب ـ باريس.   *

 * مجموعة الأمير صدر الدين أغاخان ـ جنيف. 

  Lot 147م 1984سنة   Sotherby's* وبيع بعضها فى صالات المزادات مثل صالة 

 بلون يخالف لون الأحرف ثانياً : المصاحف المنقطة 

إن هذه النقاط إن كانت فوق الحرف فهو على الفتح، وان كانت على جانب الحرف فهو مضموم، وإن كانت 
المعروفة عن أبى الأسود الدؤلي. والمصاحف القديمة بهذا   في أسفله فهو على الكسر، وهي الطريقة

 هـ(. وأهم النماذج هي :  99بي الأسود الدؤلي )تـ النمط من النقاط تكون على الأرجح مُدَوَّنة قبل وفاة أ

 مصاحف القاهرة )مصر( :   

 ( 3. مصحف شريف )لوحة رقم 1

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page426.gif


  

 الملاحظات 

ثم نُقلت إلى دار الكتب، ومنها إلى المتحف النسخة ضمن مجموعة الأمير عمر سلطان،   كانت هذه
الإسلامي بالقاهرة، وهي غير مجلدة، وأجزاء من صفحاتها الأولى متآكلة، وليس لها ميكروفيلم ولا 

 دراسة دقيقة. 

 ( : 6,5,4. أوراق متفرقة بالخط الكوفى ) لوحات رقم 2

  

 أماكن وجود وثائق أخرى :   

  

 .   MS.23. مكتبة السليمانية سجل رقم1

 .  KFQ64للفن الإسلامى رقم   . مجموعة خليلي2

 . متحف الفن الإسلامى فى القيروان. 3

 .  Ms.E.H. 30. مكتبة التوب كابي سراي. سجل رقم 4

 

  Ms.Rutbi,198. المكتبة الوطنية بتونس. سجل رقم 5

 Ms.Arab.5178 F III 73. المكتبة الوطنية بباريس. سجل رقم 6

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4210.gif


، من آخر سورة يونس ومن 158رقم  9ق ـ  8من   342المكتبة الوطنية بباريس. سجل رقم : عربي . 7
 (. 7سورة هود )لوحة رقم 

  

 الملاحظات 

صغير بين كل آيتين، ويوجد به زخارف أخرى نباتية تحتوي  الخط الكوفي تتوسطه زخارف على شكل ورد
 على أسماء السّور مدونة باللون الذهبي. 

 ثالثاً : مجموعة الإصلاح الثاني 

والمجموعة التالية هي التي يوجد بها تنقيط الأحرف المتشابهة لتمييزها، وهو ما تم فى ولاية الحجاج 

هـ(. وهذا ما يعرف بالإصلاح الثانى، وكان نقطه في  95-75بن يوسف الثقفي على بلاد العراق سنة )
بداية الأمر بلون مختلف عن نقط أبي الأسود الدؤلي، ويختلف عن لون أحرف الكتابة، إلا أن اتباع هذا 

 فاستخدم التشريط بدلاً من نقاط أبي الأسود.  الأسلوب كان صعباً 

 

 الفصل الثاني 
 المصاحف وتطور الخط العربي 

 بعد القرن الأول الهجري 

الة الـله الخاتمة كما أنزلت، قرآناً مـع استـمرار المـسيرة التـاريخية لتـطور الخـطوط التـي كتـبت بـها رسـ

عربياً محفوظاً من التحريف، استمر تعلق الناس باقتناء المصاحف ونسخها ونشرها لتثري حياة الناس 
 علماً ومعرفة بشريعة السماء. 

 بعد القرن الأول الهجري، أصبح القرآن يكتب وعلى حروفه النقط والتشكيل وتوضع زخارف تفصل بين آياته. 

 ائق الوث

. أقدم هذه الوثائق أوراق من القرآن الكريم محفوظة بمكتبة جامع السليمانية بتركيا تحت سجل رقم 1

، ويرجع تاريخ تحريرها إلى القرن الثانى الهجرى/التاسع الميلادي. وهى مكتوبة بالخط الكوفي في 23
داء والوردة الزخرفية ما خمسة أسطر في الصفحة، على الرق، وتظهر بها النقاط الحمراء والشرط السو

 (. 8بين الآيات ) لوحة رقم 

( كانت قد استخدمت فى ألبوم المرقعات، فى عصر 9. ورقة واحدة من المصحف الشريف ) لوحة رقم 2

بإيران، وهي الآن ضمن مجموعة خليلي للفن الإسلامى، وتحمل آيات من سورة النمل، كتبت   الصفويين

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4213.gif


سم، وهى بالخط الكوفي ممدود   x 13 18ي الورقة، وحجم الورقةعلى الرق فى خمسة عشر سطراً ف
 باللون الأسود والأحمر لتمييز الأحرف والإعراب.   الأحرف، وبها نقاط

 
 

م، وعدد أسطرها خمسة عشر سطراً في س  27*37مجموعة من أوراق القرآن الكريم فى حجم 

الصفحة، وهي مدونة على الرق، باللون الذهبي وبالخط الكوفي الممدود، ومنقطة ومشرطة بالأحمر 
والأسود. وهي فى بعض الأماكن تنسب إلى الإمام علي. موجودة فى مجموعات خاصة بالدول العربية 

 والأوروبية، وفي : 

 .  MS27( سجل رقم 10انبول ) لوحة رقم * مكتبة النور العثمانية فى است

 (. 11* وضمن مجموعة خليلي للفن الإسلامي ) لوحة رقم 

وبعد القرن الثالث الهجرى/العاشر الميلادي، أدخلت إضافات على أحرف القرآن الكريم، كالسّكون والشّدة 
لةَ والهمزة، وانتشرت أشكال الخطوط وسُمي خطّ كُلِّ مدينة با سمها، وكانت اختلافاتها قليلة، والمَدّ والصِّ

 إلا فى نقوشها وزخرفتها. 

وهكذا تطور الخط من الكوفي إلى خط النسخ في الدولة الأموية. وكان تطور الأقلام وحضارات البلاد من 

أهم أسباب تطور الخط، ففي القاهرة ظهر الكوفي المزخرف، ثم فى العصر المملوكي استخدموا خط 
روا الخط الديواني والخط الهمايوني الملكي الذي يدَُلُّ على العظمة والفخامة. الثلث. وفى تركيا ابتك

واشتهر الفرس في إيران بخط التعليق وخط النستعليق على أيدي "مير علي التبريزي" وغيره من 
 الخطاطين فى القرنين التاسع والعاشر الهجريين. 

 من الخطوط القديمة   نماذج

 ( من القرن الثالث الهجري. 13وفي المنقط والمزخرف ) لوحة رقم ورقة من المصحف بالخط الك

هـ. 1092الورق بالخط الكوفي كتابة مائلة، من العراق، كُتب سنة   ورقة من مصحف كريم كتب على

وتحمل سورتي العلق والقدر. ويلاحظ فيها الزخرفة والنقوش الجميلة، وأدوات الضبط، كالـسكون والـشدة 
ة )لوحة  ( وهي الآن جزء من مجموعة ا. ق مهدي كاشاني بطهران. 14رقم  والمـدَّ

لأحد   م1730هـ /1142القرآن الكريم بخط مغربى، كتبت سنة   ومن المغرب العربى نجد صفحات من
سلاطين المغرب الأقصى، وهي الآن بحيازة دار الكتب المصرية بالقاهرة، قسم المخطوطات )مصاحف 

 (. 15نصر والمسد. ويلاحظ وجود زخارف دقيقة وجميلة ) لوحة رقم ( والورقة تحمل سورتي ال25

ومن إيران نموذج للخط الكوفي الشرقي، بالحبر والذهب، على الورق، وتحمل سورة الأنعام. وهذه الورقة 

وهي الآن ضمن مجموعة    Lot 159م 1980للمزادات بإنجلترا سنة   Sotherby'sمن مجمع   مشتراة
 (. 16خاصة )لوحة رقم هاشم خسروفاني ال

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4315.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4315.gif


 

 

  الفصل الثالث
  المصاحف المطبوعة

اخترعت آلات الطباعة فى القرن الخامس عشر الميلادي حين كان السلاطين والأمراء المسلمون 
، ويوقفونها فى مدارسهم ومساجدهم. وفي ذلك الحين شهدت يتباهون بنسخ مصاحف كبيرة وجميلة

مدينة فينيسيا بإيطاليا أول مصحف مطبوع وهو ما عرف بمصحف "باجانينو دي باجيناتي والأرجح أنه طبع 

الذي طبع أيضاً فى مدينة فينيسيا   فى منتصف القرن السادس عشر الميلادى. ويتبعه مصحف بادوا
 طبعة في مجلدين باللغة العربية، وترجمة مختصرة باللغة اللاتينية. م، وهي 1698بإيطاليا سنة 

أما في هامبورج بألمانيا، فعرف في هذا الوقت المصحف المطبوع فى مطابع هنكلمان، والذي يوجد منه 

( والأخرى في مكتبة جامعة القاهرة. وهذه 176نسختان : نسخة في دار الكتب المصرية )مصاحف 
 صفحة.  80( سطراً، بها مقدمة في 16صفحة، في كل صفحة ستة عشر ) 560الطبعة مكونة من 

م، وطبعة ليبزج 1803م. ثم طبعة كازان فى 1787ثم طبعة سان بطرسبرج بالقيصرية الروسية، سنة 
 م. 1834سنة 

وبالطبع لم تكن المصاحف المطبوعة خالية من الأخطاء، ولكن ذلك لم يكن يشير بالضرورة إلى التعمد 
هذا النوع من النسخ   النية، والظاهر أن سببها كان عدم كفاية المعرفة باللغة العربية، وصعوبة وسوء

 آنذاك. 

وتوالت طباعة المصحف الشريف في البلاد الإسلامية في القرنين التاسع عشر والعشرين. واشتهر فى 

م، وقد 1970م، ثم سنة 1923القاهرة مصحف بخط الشيخ محمد علي خلف الحسيني، طبع سنة 
أشرفت على طباعته لجنة من علماء الأزهر الشريف. وأصدرت "لجنة الإفتاء" فى الأزهر فتوى بعدم جواز 

 طبع المصحف الكريم إلا بعد المراجعة والتحقيق والضبط. 

ولهذا المصحف طبعات حديثة، يوجد فى آخرها تعريف به وإرشادات للتعرف على اصطلاحات الضبط 
 عض الطبعات ترفق نصاً مصوراً لقرار اللجنة التى وافقت على طباعته. وعلامات الوقف. وب

والطباعة الحديثة أتاحت نشر القرآن في مختلف أنحاء المعمورة، كما أتاحت ترجمة معانيه إلى العديد 
لُ على شرائط سمعية   " كاسيتات"  من لغات العالم. وطبع المصحف بجميع الأحجام، كما أنه يُسَجَّ

 إلى تلاوته، وعلى أقراص ضوئية لقراءته وللاستماع إليه بواسطة الحاسوب.  للاستماع

وحين نقارن المطبوعات الحديثة والمصاحف الأولى المخطوطة، نلاحظ جمال ودقة خط اليد، وروائع 

الزخرفة الإسلامية، ولكننا نتذكر الأيام والأشهر والسنين التي استغرقت لإتمام كتابة مصاحف للقرآن 
م الذي يحتوي على ثلاثين جزءاً. ولا يفوتنا في هذا الصدد التنويه بدور الخطاطين واستمرار الحاجة الكري

إليهم حتى في عصر الطباعة )الحجرية والآلية(، إذ لا غنى للمطابع عن نماذج للمصاحف مكتوبة بقلم 
 الخطاطين، وذلك لخصوصية رسم الحروف القرآنية. 

 مصاحف كتبت وطبعت فى عصور مختلفة نماذج من سورة الفاتحة : من 

 (. 17( )لوحة رقم 7بـدار الكتـب المصـرية )مصحف   م،1369. "قرآن كريـم" للسلطان شعـبان سـنة 1

 (. 18( )لوحة رقم 96م، بـدار الكتـب المصرية )مصحف 1425. "قرآن كريـم" للسلطان يرســباي سنة 2

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4319.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4319.gif


)لوحة رقم     F.1426م، بمكتبة جامعة استانبول سجل 1560. قرآن كريم بخط محمود النيسابوري سنة3
19 .) 

     F.1426قرآني من القرن التاسع عشر الميلادي، مكتبة توب كابي سراي، رقم  . نموذج لمخطوط4
 (.  20)لوحة رقم 

 (. 21رقم  )لوحة  . نموذج مطبوع فى المدينة المنورة5

 

 

 نماذج من سورة البقرة 

 999م، بقلم أحمد كرا حيصاري، مكتبة توب كابي سراي، رقم 1543. مخطوط عثماني نسخ سنة 1
 ( . 21)لوحة رقم 

م، بحيازة مجموعة سعيد ذو الفقار، جنيف ـ سويسرا 1830  . مخطوط من تركمانستان نسخ سنة2
 (. 22 )لوحة رقم

 (. 23. نموذج مطبوع في المدينة المنورة )لوحة رقم 3

هذه المقارنة أمكنتنا أن نتتبع تطور رسم المصحف، وأكدت لنا أن الكلمة لم تتغير وإنما التطور كان فى 
طريقة الهجاء وضبط الإعراب على مدى العصور، وأن الفارق بين المصاحف الأولى والمطبوعات الحديثة 

ير قراءة القرآن الكريم، وتيسير انتشاره بين الأمة الاسلامية وغيرها من الأمم، لأنه كتاب جاء فقط لتيس
أنزل للناس كافة مبشراً ونذيراً. وما زالت اللغة العربية تمر فى مراحل تطور، ولكن هذا التـطور لا يـؤثر بأي 

ى : } إنا نحن نزلنا الذكر وإنا حـال عــلى سلامة نص القـرآن الكريم، الذي قال فيه الحق سبحانه وتعال

فالأغلبية فى الدول العربية يكتبون العربية بدون تشكيل، كما   (.9له لحافظون { )سورة الحجر، الآية 
أنهم يكتبونها بخط الرقعة الذي يساعد على سرعة نسخ الأحرف، ولكنه يخفي سنون الأحرف ويوصل 

 نقاطها. 

ء اللغة أن وجود القرآن الكريم يضمن للغة العربية قدراً مؤكداً وعلى أي حال لا يخفى على أحد من علما

من الثبات يحفظها من التغيرّ أو التبدّل الجذري. وإذا كان هناك اختلاف حول بعض كلمات القرآن، فذلك 
في مواضع قليلة جداً، وهو لم يأت نتيجة الكتابة والاستنساخ، وإنما كان منذ البداية في القراءة 

ويدخل في حديث الأحرف السبعة. ولقد آثر العلماء أخيراً تدوين القراءات وطباعتها لأن  الشفاهية،
الفوارق بينها لا تتعدى كلمات محدودة، ونطق بعض الأحرف لا يؤثر على وحدة آيات القرآن الكريم وسوره 

 ومعانيه. 

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4423.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4425.gif


 

 

 خاتمة 

وفي الختام نود أن نشير إلى أن كثيراً من المصاحف القديمة المخطوطة يحظر الاطلاع عليها بدعوى 

مبثوثة فى مكتبات العالم ومبعثرة فى مجاميع هواة جمع الآثار القديمة.   الحفاظ عليها من التلف، وهي
يوجد في باريس وآخر فى روما، وأجزاء متفرقة عَبرََت  ومن المصاحف القديمة ما هو متفرق الأجزاء، فجزء

الأطلنطى إلى الولايات المتحدة الأمريكية، وشتات متفرقة في بلاد الإسلام، إضافة إلى المصاحف التامة 
 الكاملة. 

ولتفرق المخطوطات القرآنية وتناثر أجزاء المصاحف أسباب تاريخية عديدة، وهي تنم عن جهل الكثيرين 
وا يحوزون مصاحف متكاملة بالقيمة العلمية والتوثيقية لهذه المخطوطات التي تشهد لأصالة ممن كان

رسالة اّللّ الخاتمة. إنها أصول تحمل الخطاب الإلهي للبشر، فلابد من الحفاظ عليها وتجميع شتاتها، 
الأولى من التلف لفائدة الإنسانية كلها والأجيال المقبلة. ولابد كذلك من إيجاد طرق تحمي المخطوطات 

دون أن تمنع المثقفين والباحثين من الاطلاع عليها والاستفادة منها. ومن الممكن أن يتم ذلك عن طريق 
تطوير جميع المصاحف القديمة وحفظها في أفلام وأقراص حاسوب. ذلك أن وجود الحاسوب يوفر لنا فرصة 

يلاتها كما نشاء، وينبغي أيضاً عرض هذه الاطلاع على هذه النماذج وتكبيرها والتدقيق فيها وفي تفص
 الأصول عبر شبكات الأنترنت العالمية. 

وفى الخاتمة أود أن أقترح إدماج مادة مختصرة ومبسطة عن تاريخ تدوين القرآن، مصحوبة بعرض نماذج 

وثائق من المخطوطات القرآنية الأصلية، في مراحل الدراسة الإلزامية فى الدول الإسلامية. وذلك لكونها 
 مرجعية لنا كمسلمين وللإنسانية كلها، ولبث الوعي بأهميتها المرجعية والتوثيقية في الثقافة العالمية. 

كما أود أن أناشد المكتبات والمتاحف في جميع أنحاء العالم، التعاونَ فيما بينها لتجميع ونشر ما تحتويه 

تي لا محالة، تبحث فيه الأجيال القادمة عن كل خزاناتها من المخطوطات القرآنية القديمة، لأن يوماً سيأ
 مصادر الهداية، وتحتاج إلى توثيق المعرفة الدينية الأصيلة. 

 مصادر البحث 

 . المخطوطات الموجودة فى دار الكتب المصرية )على الميكروفيلم(. 1

 . المخطوطات المحفوظة فى معهد المخطوطات العربية بالقاهرة )على الميكروفيلم(. 2

ترجمة د.   م،1959. كارل بروكلمان : تاريخ الأدب العربي )بالإنجليزية والعربية(، دار المعارف، القاهرة، 3
 عبد الحليم النجار. 

4 . From the world of Arabic Papayri, El-maarif Press, Cairo 1952.  
 . جروهمان أدولف 

 . 1982يخية، بغداد رسم المصحف : دراسة لغوية تار  . غانم قدورى الحمد :5

http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4427.gif
http://www.isesco.org.ma/pub/ARABIC/Langues/page4429.gif


 هـ، القاهرة. 1388. سعاد ماهر : مشهد الإمام علي في النجف، دار ا لمعارف، 6

 . 1966. عبد الصبور شاهين : تاريخ القرآن، دار القلم، 7

. محمد حميد الله الحيدرآبادي : مجموعة الوثائق السياسية في العهد النبوي والخلافة الراشدة، 8
 . 1941القاهرة، 

اصر النقشبندي : "المصحف الكريم فى صدر الإسلام"، مجلة سومر، المجلدالثانى عشر، بغداد، . ن9
1956 . 

. ناصر النقشبندي : "منشأ الخط العربي وتطوره لغاية عهد الخلفاء الراشدين"، مجلة سومر، المجلد 10
 . 1947الثالث، بغداد، 

 الخاتمة 

طفاهم الله، سبحانه وتعالى، وسطاء يحملون خطابه إلى يتبين من الدراسات السابقة، أن الرسل قد اص
 الناس. وما من رسول إلا وقد بلَّغَ الناس بلغة يفهمونها. 

ولكل رسالة سماوية جانب عقدي وجانب عملي. فالعقيدة تذكير بالله والعالم الآخر، لتعزيز الفطرة 
يه دوماً لتدفعه إلى الإعراض عن الإيمان الإيمانية لدى الإنسان أمام المغريات وقوى الشر التي تلِحُّ عل

وتغُْريِه بالكُفر وتضلله بدعوى أن في ذلك تحرراً من قيود يفرضها الدّين عليه، وأنه، بعيداً عن تلك القيود، 
يجد راحته وحريته. ولكن ذلك لا يعدو أن يكون وهماً، فالإفراط في ملذات الدنيا وشهواتها، يصيب الفرد 

والغنى والفقر محنتان دنيويتان تصيبان المؤمن والكافر. والحكمة تقول إن القيود التي  بالملل، وذلك قيد،

تلقاها النفس بعيداً عن طريق الله هي المرارة بعينها، ومن لم يذق حلاوة الإيمان لن تجني نفسه سوى 
 هموم الحياة وتُرَّهاتها التي تنتهي إلى السأم والملل. 

لى أن يُنَزِّلَ على الأرض رسالات تحمل تناقضاً في الجانب العقدي، فمن ومحال على الله سبحانه وتعا

قبيل الهراء أن يتصور الإنسان أن الله يُذَكِّر في رسالة ما بأنه سبحانه وتعالى واحد، بينما في رسالة 

ة التي لا أخرى يقول بأن على رأس العالم إلهين أو آلهة متعددة. ذلك بأن الله خالق الكون له الذات الأزلي
 تخضع للتغيير والتبديل اللذين هما من خواص المخلوقات. 

أما الجانب العملي في الرسالات السماوية، فيشمل العبادات وأشكالها، والمعاملات ومسالكها، وفعل 

الخيرات واجتناب ما حَظرََهُ الله مِن أعمال مُفسدة. وتلك تختلف بعض تفصيلاتها من شريعة لأخرى، ليس 

 تناقض، وإنما هو اختلاف يراعي ظروف المجتمعات ويتلاءم مع اختلاف الحياة البشرية وتطورها. اختلافَ 
أما مسائل الخير والشر الأساس من سرقة وزنا وقتل النفس بغير حق... إلخ، فهي على التحريم دوماً 

لت من عند الله، في مختلف الشرائع السماوية. وعلى الإنسان الإيمان بجميع الرسل والرسالات التي نز
وذلك يقتضيه البحث عن أصول الرسالات ليستطيع الاطلاع على أصل الخطاب السماوي في صفائه 

 ووضوحه، فيرتفع التناقض الذي بثته أيدي الناس وألسنتهم وَنسََبتَْهُ إلى الله عز وجل. 

 من أين جاء التناقض فيما هو بين أيدينا من علم بالرسالات السماوية ؟ 

لْنَاهُ من معرفة بتلك الرسالات. ولو كانت الوثائق إن الت ناقض ليس في الرسالات ذاتها وإنما هو فيما حَصَّ

الأصيلة لجميع الرسالات السماوية موجودة بين أيدينا لأفصحت عن نفسها، ولظهر للناس بيقين، أنها 
 كلها تعَُرفِّ بالله الواحد الأحد الذي لا شريك له. 

سانية قديماً تعتمد على الخطاب الشفاهي أكثر من اعتمادها على الكتابة، فقد كانت المجتمعات الإن

كان للكتابة وجود وتداول في حدود ضيقّة. ونظراً لأن الرسالة التي حملها كل رسول كانت تبدأ في قومه، 
فظ فقد كان أول ما يهم الناس هو حفظ ما قاله الرسول شفاهة. ومن المعلوم أن قدرات الناس على الح

فيكون ناقصاً، أو   تختلف، فمنهم من يختزن البلاغ منضبطاً في ذاكرته، ومنهم من يختزنه غير منضبط
 تنقلب بعض أحرفه، أو يختلط بشيء أضافه الفكر والخيال. 

ويبقى فيما بين الناس قاسم مشترك هو من طبيعتهم البشرية، ويتمثل في أن الغالبية العظمى من 
ون فيما لدى غيرهم من علوم ومعارف. وقليل من الأفراد يُفْرِطُونَ ف

ُّ
ي الثقة بحصيلتهم المعرفية، ويشَُك

 الناس من يلَمس عيوبهَ الشخصية التي تدفعه في بعض الأحيان والظروف إلى الخلط أو الفهم الخاطئ. 



بعضاً، لذلك لم يكن الحفظ الشفاهي وحده كافياً لتوثيق الرسالات، لأن الناس يختلفون ويجادل بعضهم 
وقد يصعب على أصحاب الذاكرة القوية الذين يختزنون المعلومات منضبطة أن يجعلوا من الصحيح فكراً 

سائداً بين الناس. فما أن يفارق الرسل الحياة إلا وتجد معارف الناس قد تغيرت وتناقضت حول الرسالة، إذ 
بعض فحسب، بل يذهب الأمر إلى أن الأمر لا ينحصر في قوة الذاكرة لدى بعض الناس وضعفها لدى ال

أبعد من ذلك، فبعد موت الرسل يتََخَفّف المنافقون والكافرون من هيبة كانت تضيق عليهم حدود نواياهم 

وتصرفاتهم، فتتسع أمامهم إمكانات ترويج الأكاذيب، ويسهل عليهم نسبة الباطل إلى الرسل وأتباعهم، 
لرسول، فلن تحُْرَم أفعاله من أن تلَْقَى أثراً في العديد من فيبقى الكافر أو المنافق مطمئناً بعد موت ا

 النفوس الضعيفة، وتتسع أمامه فرصة أن يفعل ما يشاء، وتضيق فرص محاسبته. 

والجهلاء من ناحية أخرى، قد يُغيرّون قوالب المعرفة بالدّين، فيُدخلون على النصوص ما ليس منها، 

مه، فيخلطون الأدب والخيال والأساطير  معتقدين أنهم بذلك يُقربّون الناس من
ُّ
الشرع، ويُيسَّرون لهم تعل

 بنصوص رسالة السماء. 

إذاً فالتوثيق الكتابي بالتدوين مباشرة عن الرسل كان أمراً مهماً للحفاظ على البلاغ السماوي منضبطاً 

الرسالة، فعليهم أن كما نزل من عند الله على لسان رسوله، فإذا اختلفت أقوال الناس ومؤلفاتهم حول 

يرجعوا إلى الأصل المكتوب في المدونة الأولى المسجلة مباشرة عن الرسول الذي بلَّغها، فَيُفْرَقُ الحق 
 عن الباطل. 

 بأي لغة بلغت الرسل، وماذا دون الناس عنهم ؟ 

ون العامة، فهل من إن للكتابة وجوداً قديماً، ولكن تعليمها وتداولها كان في الأزمنة البعيدة بين الخاصة د
 هؤلاء الخاصة من دوَّن مباشرة بلاغ موسى وبلاغ عيسى وبلاغ محمد، صلى الله عليهم وسلم ؟ 

إذا قال بعض الناس إن الألواح التي كانت مع موسى، عليه الصلاة والسلام، حملت إعجازاً من الله 

ها موسى أو أخوه هارون، فإننا لن سبحانه وتعالى، فكانت تلوح منها المعاني المرسلة بمجرد أن ينظر في

نجادل في ذلك، وإنما يبقى سؤالنا الآتي : هل كانت تلك المعجزة تعني موسى وهارون وحدهما 
باعتبارهما نبَيَِّين، أم كانت عامة يستطيع كل الناس أن يتََعَرَّفوا على معاني الخطاب الإلهي بمجرد النظر 

 في تلك الألواح ؟ 

ول، فالسؤال يبقى : ماذا دَوَّنَ الناس نقلاً مباشراً للخطاب الإلهي الذي بلََّغَهُ موسى فإن كان الاعتبار الأ

إليهم بلغتهم هم ؟ وما هي لغة الخطاب المتداولة بين الناس آنذاك ؟ أكانت الآرامية أم المصرية القديمة، 
 أم كانت هناك لغات أخرى في موقع الرسالة وقتئذ... إلخ ؟ 

ار الثاني، فالسؤال : أين تلك الألواح ؟ فالناس جميعهم سيتشوقون إلى النظر فيها ليلوح وإذا كان الاعتب
 لهم الخطاب السماوي في تلك الرسالة على أصله الصافي، فَيعَِيه كل الناس على اختلاف ألسنتهم. 

يث العِرْقُ وما يقال عن عيسى، عليه الصلاة والسلام، من أنه بُعِثَ في قوم متفرقين إلى جماعات من ح

واللغة والثقافة، فكان من المعجزات التي عزَّزهُ اُللّ بها أنه كان يخطب بصوت، فيسمعه مباشرة كل 
سامع بلغته ـ أي بلغة السامع ـ ولو لم تكن هي اللغة التي يخطب بها عيسى. فالسؤال يبقى أيضاً : 

واء بالآرامية أم بالعبرية أم ماذا دونّ الناس عن عيسى مباشرة كل بحسب اللغة التي سمع بها، س
 بالسريانية... ؟ 

 لماذا نبحث عن تلك الأصول ؟ 

إن أصول الرسالات السماوية هي ملك للإنسانية جمعاء، وكان يجب على الأجيال السابقة الحفاظ على 

الأصول الأولى لجميع الرسالات السماوية، ولكن مرور الزمان وما ينتاب المجتمعات من ظروف متقلبة، 
أدى إلى فقدان الوثائق الأصلية الأولى للرسالات السماوية قبل الإسلام، ولم يبق لرسالات السماء 

وثائق أصيلة مدونة سوى الأصول القرآنية. فالقرآن يمثل أصح وأكمل وثيقة لرسالة سماوية دونت مباشرة 

إنه يمثل الوثيقة الأصلية  صلى الله عليه وسلم ، الذي بلغها. بل  كما سمعها الكُتَّاب من الرسول محمد
الوحيدة الباقية لنص سماوي، لم يصبه تغيير بزيادة أو نقصان. تلك هي الرسالة الخاتمة التي هي ملك 

 للإنسانية كلها وتخاطب كل الناس والمجتمعات. 

لب ونحن أبناء هذا القرن، عصر الكتابة والطباعة والحاسوب والأنترنيت، تقتضينا قواعد البحث العلمي، ط

أصول جميع الرسالات السماوية والتحري عنها بالبحث والتدقيق، فلو اختلف مترجمان لكتاب مُعيَّن حول 
بعض محتوياته، فإنه يجب الرجوع إلى الكتاب الأصل وأن تكون لغة هذا الكتاب حيةّ، حتى يتمكن 

 المُطلّعون عليه من أن يفرقوا بين الصواب والخطأ. 



الأولى لبلاغ الرسل ذات فائدة بين الناس، يجب أن تكون قد سجّلت خطاب إذاً، فلكي تكون الأصول 
الرسل مباشرة وكاملاً كما بلَّغوه، وأن تكون اللغة التي دونت بها تلك الأصول لا تزال من اللغات الحية، 

 كي لا يكون على الناس مشقة في فك رموزها والتعرف على مضمون المكتوب. 

بدو جلية دون نزاع، إذ أننا جميعاً نعلم أن الحفظ الشفاهي يدخله مع الوقت وأهمية التدوين الكتابي ت

النسيان والتغيير والتبديل، وكذلك الترجمات كثيراً ما تنحرف بالمعاني عن تلك التي قصدتها كلمات 
 الخطاب الأصلي. 

ا الآن جمع كل الأصول وإذا انطلقنا من مُسَلَّمة أن الله، سبحانه، لا يصدر عنه التناقض، وأنه لا يمكنن

الأولى للرسالات السماوية، فإنه يكفينا وجود رسالة مدونة مباشرة عن الرسول الذي بلغها، بلغة ما 

زالت حية، لم تنقرض أو تتبدل أصلاً، فتكون تلك الرسالة مرجعاً صادقاً للتعرف على حقيقة الخطاب 
 السماوي وسلامة المعتقد. 

يستند إليه المسلمون في عقيدتهم بوحدانية الله، وإيمانهم الصادق بما  هذا هو المنطق العقلاني الذي
 نزََّلَ الله من رسالات وبمن أرسل من الرسل الكرام جميعاً. 

أما عن الأحكام العملية، فإن الإيمان بجميع الرسل والرسالات لا يتنافى مع وجوب اتباع الأحكام العملية 

الله من حيث التاريخ. وهذا شبيه بمنطق الناس في اتباع القوانين  الواردة في أحدث رسالة نزلت من عند
الوضعية، فالمواطن يتبع أحدث قانون صدر في بلده عن السلطات الرسمية، وليس له اتباع قانون سابق 

عليه اعتماداً على أن السابق كان أيضاً صادراً عن السلطة الرسمية. وكذلك الأمر في اتباع أحكام الدين، 

ض لله، والناس كلهم عباد الله، والخطاب الإلهي لا يفرق بين الناس من حيث الموطن أو الجنس أو فالأر
 اللون. 

بينما كانت الكتابات قديماً قاصرة على الخاصة من طلاب العلم وأبناء علية القوم، وكان تعليمها وقفاً على 

زيرة العربية من أكثر المجتمعات فقراً في المعابد والأديرة وعلماء الدين واللاهوت، وكان المجتمع في الج

ـ وهو لا يعرف الكتابة ـ  صلى الله عليه وسلم   عدد من يعرفون الكتابة. ومع ذلك كان الرسول محمد
يحرص على استدعاء زيد بن ثابت ليدونّ ما أوحى الله إليه من آيات القرآن. ولم يكن زيد وحده يدونّ، بل 

ول غيره من الصحابة، طواعية منهم وتقديراً لأهمية التدوين، ومن أمثال قام بالتدوين مباشرة عن الرس
بيَُّ بن كعب، ومعاذ بن جبل ورجل يقال له أبو زيد، وبعض الروايات تذكر أبا الدرداء. كما أن بعض 

ُ
هؤلاء أ

 إلخ. الصحابة كان ينسخ مصحفاً من ذاكرته الحافظة للقرآن، وبعضهم كان ينقل من وثائق كتبها غيره... 

بتعليم الصغار القراءة  صلى الله عليه وسلم   وبإلهام من الله الذي أنزل القرآن رسالة خاتمة، أمر الرسول

في ذلك إلى الحد الذي دفعه، في صراعه مع  صلى الله عليه وسلم   والكتابة. وتوسع رسول الله
 من الصبية الكتابة والقراءة.  الكافرين، إلى الإفراج عن الأسير من أسرى بدر إذا ما عَلَّمَ عدداً 

وكان من أثر ذلك أنه لم يمض وقت قصير على المسلمين بعد وفاة الرسول، حتى صار القرآن المكتوب 
في المصاحف يتداول باتساع كبير وكأن المجتمع يعيش في عصر الطباعة والنسخ. فظل للرسالة 

صلى الله   قول نقلاً مباشراً ومتواتراً عن الرسولالسماوية الخاتمة توثيقها الكتابي ـ السليم الكامل والمن
ـ محفوظاً. وبات الحفظ الشفاهي ينبثق من المكتوب في المصاحف ويراجع عليه، فبقي  عليه وسلم 

القرآن المحفوظ في الصدور في مأمن من النقص والزيادة والتغيير والتبديل، وأصبح تعليم اللغة العربية 
 يه. ينطلق من القرآن ويتأسس عل

حفظته جموع من الناس شفاهة،  صلى الله عليه وسلم   والقرآن منذ أن نزل به الوحي على الرسول
وتناقلته جيلاً عن جيل بالتوازي مع النشر الكتابي للمصاحف. وهل نجد عدداً غفيراً يفوق الحصر من 

قرآن الكريم ! وكل جيل حافظي ومرتلي نص رسالة سماوية في كل جيل من أجيال الإنسانية غير قُرَّاء ال

من المسلمين في كل زمان يصلي بنصوص من تلك الرسالة. هذا والقرآن لم تتغير لغته العربية إلى 
اليوم، فلغته ما زالت حية بين الشعوب، ولا يشق على الناس في مجتمعاتنا الحاضرة الاطلاع على 

  القرآن بالعربية، أو على معانيه المترجمة إلى اللغات الأخرى.

ونحن ننتصر للقرآن ابتداءً من هذا المنطق العلمي والتوثيقي الذي أوضحناه. إضافة إلى أن بلاغة النص، 

أعجزت العرب عن الإتيان بمثله، أو حتى بمثل سورة واحدة منه. وأن القارئ غير العربي يجد في مضمون 
للائقة بالله عز وجل في خطابه معانيه المترجمة الحكمة والموعظة والاتزان والتناسق، وجميع الصفات ا

للناس. فالقرآن يعظ ويرشد ويَعِدُ ويُوعِد، ويحفظ لجميع الرسل ما يليق بهم من حسن الصفات. لذلك تجد 
 ملايين من غير الناطقين بالعربية يؤمنون به، رسالة خاتمة من الله إلى الناس أجمعين. 



ي الحياة الدنيا، ما لم نعمل بما في القرآن من أحكام أما كوننا من المسلمين، فإن ذلك لا ينفعنا كثيراً ف
فنتبع أوامره ونجتنب نواهيه. فنحن نعلم أن هذا القرآن رسالة سماوية موجهة إلى الناس كافة، وليست 

قاصرة على المجتمع العربي، وأن أي مجتمع، أياً ما كانت لغته وأصوله العرقية، إذا عمل بصدق بمضمون 
كرسالة إنسانية، ستكون له الصدارة والريادة في إحياء الدين والنهضة بالمجتمع،  القرآن وحمل معانيه

لأن الله سيؤازره، فهو القائل : } يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا 

اريخ يشهد لأمم حملت (. والت13إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير { )سورة الحجرات، الآية 
 لواء الإسلام ولم تكن ذات لسان أو أصل عربي. 

ِّنُ  لُ مجمل آياته، وتبُيَ د القرآن، فهي تشرح ما جاء فيه من أحكام، وتُفَصِّ والسنة النبوية الشريفة تُعَضِّ

سول وتصرفاته تطبيقاتها... إلخ. والسنة وحْيٌ مِنَ الله إلى رسوله بالمعنى لا باللفظ، وتظهر في أقوال الر

: <إني قد تركت فيكم ما إن  صلى الله عليه وسلم   وتقريراته المتعلقة بالشريعة. قال رسول الله
ِّهِ> )محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج  اعتصمتم به فلن تضلوا أبداً، كتابَ الله وسنةَ نبَيِ

 (. 1395. مالك، الموطأ، كتاب الجامع، رقم 318، رقم 171، ص 1

هذا ومن أنكر أن القرآن خطاب إلهي كامل ومحفوظ، وأن المصحف سِجلٌِّ يحمل بصدق ذلك الخطاب الذي 

يمثل رسالة الله الخاتمة خالصة كما أنزلت، فقد أنكر على الإنسانية المعاصرة امتلاكها لأصل أي رسالة 
 جاءت من السماء بإطلاق. 

 


