Le Soufisme Africain contre
le colonialisme

Interview du professeur Abdelaziz BENABDALLAH.
"Le Soleil" de Dakar - Journal sénégalais.
Propos recueillis par Pape FALL.

Le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH, membre de I'Académie du Royaume du Maroc et
directeur rédacteur en chef de la revue Al Qods, membre de la délégation marocaine aux
8émes journées islamiques de la Tariga Tijania. Nous l'avons rencontré pour parler avec
lui de la place de lislam dans le monde, du mouvement intégriste islamique ainsi que du
fondement de la tariga tijania.

Question : Pr Benadallah, vous étes a Dakar pour représenter le Royaume
Chérifien aux 8éme journées de la tarika tijania. Que représentent ces journées
pour le peuple marocain ?

Réponse : Ces journées constituent des manifestations pour remémorer, raviver la
mémoire du Cheikh Sidi Ahmed Tijani et des grands maitres marocains comme le Cheikh
Larbi Bensayah, le mauritanien, Sidi Mohamed ElI Halez, ou soudanais, le grand
combattant I'imam El Hadj Oumar Foutiyou et la symbiose de ces grands imams - si je
puis dire - sous I|'égide du cheikh Ahmed Tijani, constitue une symbiose maroco-
sénégalaise. Une symbiose qui est renforcée par la fraternité entre le président Abdou
Diouf et Sa Majesté le Roi Hassan II. Cela a toujours été ainsi. Le Sénégal et le Maroc qui
ont a leur téte deux des plus prestigieux chefs d'Etat africains ont toujours été voisins
dans la pensée islamique et dans la pensée de la tarika tijania, Cheikh Ahmed Tijani est a
Fez. Il est marocain quoiqu'il soit né a Ain Madi. Ain Madi faisait partie a I'époque, avec
tout le Sahara oriental, du Maroc réalité reconnue par le capitaine Martin dans son grand
ouvrage "Quatre siécles de I'histoire du Maroc et du Sahara". Il s'est avéré que Ain Madi,
lieu de naissance du Cheikh Ahmed Tijani, est une cité marocaine. Fés était une
deuxiéme cité pour le Cheikh, ou il a été inhumé, il constitue le grand sié@ge du sanctuaire
gue viennent visiter de nombreux pelerins et les grands chefs d’Etats africains. Ce sont la
autant d'impondérables qui viennent renforcer cette communion entre le Sénégal et le
Maroc.

Question : Au Sénégal, la tarika tijania occupe une place extrémement
importante. Qu'en est-il en Afrique, voire dans le monde ?

Réponse : Vous savez, on m'a posé cette question un jour au Maroc, apres le grand
meeting de Fez, pourquoi cette grande célébrité et surtout en Afrique de la Tarika tijania.
D'aprés certains orientalistes comme Maury Bonnet dans son ouvrage "I'islam et la
chrétienté" et d'autres comme Chakib Arsalane le grand écrivain arabe dans son ouvrage
intitulé "La Présence de la Civilisation Islamique." Ils ont constaté que si Charles Martel a
arrété la poussée islamique a Poitiers, I'occupant francais a arrété la poussée tijania en
Afrique. C'est cette poussée tijania qui a islamisé I'Afrique. Et s'il n'y avait pas eu cet
occupant, toute I'Afrique aurait été islamisée. C'est pour vous dire que la Tarika tijania
donnait le chapelet et le sabre. Le chapelet pour combattre Satan, et le sabre pour
combattre le ravisseur, I 'agresseur qu'il soit occidental ou autre. Il y a autre chose, la
tarika tijania est une tarika sunnite. C'est aussi une tarika malékite. Cette symbiose du
sunnisme et du malékisme a favorisé I'expansion de l'islam du Maroc et lui a donné une
pureté originelle et c'est pourquoi, la tarika n'est pas toujours considérée comme une
confrérie mais comme le mouvement de pensée contre l'animisme, le fétichisme et
contre la pensée rétrograde islamique.



Question : Il existe entre les oulémas marocains et sénégalais un
rapprochement extraordinaire au plan spirituel. Il y a deux ans, lors d'une
rencontre a Dakar, entre les oulémas des deux pays, un pont a été jeté sur une
collaboration beaucoup plus raffermie entre ces différents penseurs. Comment
se poursuit cette coopération ? Quel est le point de vue marocain ?

Réponse : Naturellement, ce mouvement ne fait que se renforcer. A ces débuts, il s'est
contenté de raffermir l'assise éducationnelle, en donnant des bourses, pour aller a
'université Al Qaraouyene. Vous savez que Al Qaraouyene est la premiére université du
monde. Elle a été édifiée en l'an 245 de ['Hégire. D'aprés un certain nombre
d'orientalistes occidentaux, il a été constaté, et cela est curieux, que Fés ou est inhumé
Cheikh Ahmed Tijani est I'Athénes de I'Afrique, c'est-a-dire la capitale de la pensée
africaine. Pour trois raisons: d'abord pour la Qaraouyene, ensuite pour le mouvement
tijani et enfin parce que dans le monde entier, il n'y a qu'un "Amir Al Mouminine", c'est
Hassan II. Un seul Amir Al Mouminine qui est trés aimé, parce qu'il est le descendant du
Prophete (psl). Vous savez qu’en | 'an 122 de I'hégire, il y eut un mouvement de rébellion
contre /'arabisme au Maroc, mais pas contre l'islamisme parce que les Omeyyades a
I'époque, ont essayé d'imposer une taxe qui n'était pas islamique aux Africains. Et les
Berbéres marocains se sont rebellés. Quand 50 ans aprés, en 172 exactement, Idris
Premier est entré au Maroc, il y eut un incident sans pareil dans I'histoire du monde
comme dit Ibn Khaldoun dans ses "Prolégomeénes", c'est que toutes les tribus se sont
coalisés pour renforcer I'avénement du prince Idris, alors que ce dernier n'était venu au
Maroc qu'en tant que réfugié. Cet état de fait, a été motivé non pas parce que Idris
Premier était un Arabe, mais plutét parce que c'était un descendant du Prophete (psl).
Parce qu'il est le symbole de l'union islamique, de cette communion qui est l'assise et la
base de cette animation africaine provoquée avec fracas, lors des assises de Casablanca,
autour du roi Hassan II, il y a quelques mois. Ajoutez a cela, cette symbiose animée par
Hassan II entre la modernité agissante et l'islam rénové. Et nous attendons beaucoup de
cet islam rénové. Il n'y aura jamais de défi contre l'islam, mais de l'islam bien entendu.
Et je puis vous dire qu'en tant que traditionaliste, professeur au Haut Institut des
Sciences traditionnelles a Rabat et a Fes, qu'une des raisons de cette expansion inouie de
l'islam, est que notre religion donne le pas au social sur le cultuel. Il y a 4/5 des hadiths
qui se rapportent au social, alors qu'il n'y en a qu' 1/5 qui se rapporte a l'acte de culte

Question : Pr. Benabdallah, vous avez parlé d'un islam rénové, on peut
cependant se poser des questions face a la poussée intégriste dans I'islam. Vous
parlez d'islam rénové et d'un autre coté, on assiste a un intégrisme total.
L'islam en fait, n'est-il pas en train de faire sa mutation ?

Réponse : Au lieu de dire mutation, on parle, toujours plutot de "sérénissime". Au fond,
il n'y a pas de sérénissime, parce que l'islam est toujours l'islam. L'islam n'a pas été
compris. Il n'a jamais été bien compris et je vais vous dire pourquoi. Pourquoi l'islam est
né cet intégrisme face au fondamentalisme. Le fondamentalisme, c'est le retour aux
fondements, a lislam pur, le retour a des traditions authentifiées. Vous savez qu'Ahmed
Ben Ahmed connaissait un million de hadiths, alors que les hadiths qui ont été
authentifiés ne dépassaient guére 10.000. Il y a des gens qui viennent vous dire que
Iislam a dit, l'islam a fait, ce sont des intégristes qui ne connaissent pas l'islam. Ce sont
des gens qui veulent intégrer tout le mouvement mondial dans des textes faux. Alors que
le fondamentalisme, c'est autre chose. Je vais vous donner un exemple, un seul. Quand
nous faisons la priére, les intégristes écartent leurs jambes alors que le croyant, lui, fait
face a Dieu quand il prie, comme un militaire dans un rang. Il faut qu'il accole les deux
jambes. C'est un petit exemple, entre un million d'autres. Donc, si on parle de
sérénissime, ce n'est qu'un retour aux fondements. Sans ce retour, tout le processus
islamique originel et original, sera travesti, et d'une fausse absurdité.

Question : Ces journées culturelles islamiques qui sont devenues une tradition

sont un moment intense de communion, de purification, est-ce votre sentiment
?



Réponse : Naturellement, souvent, nous ne sommes pas tous sur le bon chemin, on ne
peut pas toujours le dire. C'est pourquoi, j'ai choisi comme theéme de ma conférence ou
plut6t comme moyen d'entente lors de ma conférence, le dialogue. Un dialogue vivant et
libre pour permettre a chacun, de me poser les questions qui intéressent, et j'ai répondu
franchement, pour donner une fresque vivante et palpitante de l'islam réel, de la tarika
tijania. Je connais trés bien la tariga tijania qui n'est qu'un retour a l'islam, mais la tarika
tijania bien entendue. C'est pourquoi j'ai essayé en collaboration avec de grands amis,
des marabouts qui sont ici et qui ont confiance en moi, de démontrer que nous devons
revenir au bon chemin d'Allah, au chemin proné par la tariga tijania.



