Références sunnites du Soufisme et de la Tijaniya

Par le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH

Les références sont de deux genres:

Le 1% d'ordre théologique et canoniquement doctrinal, est précisé dans des ceuvres de grands
doctes de I'lslam, dont Ibn Hajar, commentateur de sahih el Boukhary qui cite certains hadiths
en loccurrence.

Quant aux doctes soufis, ils sont unanimes a ce sujet; surtout certains comme lauteur de

Rissala al Qouchairiya, Abdelkrim Ibn Hawazine, cheikh Zerrouq, le mouhtassib des soufis et
Iimam Ac-chaarany dans ses Tabagates; leurs sources essentielles sont certains hadiths regus
spécifiquement par les uns et les autres, et dont certaines ne sont guere authentifiées dans les
chaines ordinaires de transmission.

Le vrai soufisme ne se concoit que par l'attachement indélébile du croyant a la charia rejetant
tout ce qui contrarie la pensée mohammadienne. C'est, dans lambiance luminescente et
irradiante du Propheéte (PSL) et de ses compagnons, que les cceurs ont été revivifi€s; cela a
duré trois siecles; passé les stades d'illumination spontanée, les croyants qui recherchent la
transcendance et lagrément d'Allah, s'armaient de litanies, extraites du Coran et du hadith,
d'ou émergence des doctes invetérés, tels EFJounaid et ses collegues, qui s'ingéniaient a
proclamer que le soufisme mohammadien n'est autre que la double source de la charia (Coran
et hadith).

Certaines excentricités apocryphes commencerent a travestir la pensée salifie, tout le long de
Iépoque médiévale; mais, le soufisme, malgré ces fissures demeure un catalyseur, qui incita
les Occidentaux et certains autres a réagir contre les confréries, dautant plus que
le mouride tijani, entre autres, recoitde son Mogadema partir du XVIlleme siecle, le
chapelet, symbole d'une double lutte contre les mauvais penchants de I'dme corrompue, d'une
part, et contre I'occupation occidentale, d'autre part.

Le grand leader IEmir Chakib Arsalane, aprés avoir testé [lapport bénéfique des
groupements soufis, se référa a l'ceuvre de certains grands historiens d'Occident, tel G.
Bonnet Maury, pour affirmer que "I'Afrique aurait été entierement islamisée, sans le coup
porté par la France a l'influence de la Confrérie Tijani; le fait - dit-il - est comparable a lélan
d'islamisation de I'Europe, arrété a Poitiers par Charles Martel”. A. Lechatelier, le cite aussi,
dans sonouvrage " I'lslam dans I'Afrique occidentale™ (p. 189).

L’éminent érudit Mohammed Jabir cheikh de [I'Université al-Azhar du Caire, souligne dans
son commentaire de lI'ouvrage d'Al-Ghazali "al-mounqid mina ad-dalal" (éd. Beyrouth P. 52),
que sans la Tariga Tijanya en Afrique du Nord, le colonialisme francais aurait déchiqueté le
dogme de l'lslam dans ces pays.

Il'y a dans les deux sortes de citations, celles qui sont lassise du comportement de linitié
soufi , pour lequel lauthentification de référence est nécessaire; pour celles concernant
certaines donnes ou manquent a la fois la source authentique et le mobile discursif, la seule
référence en l'occurrence, est la réception par les uns et les autres des cheik hs soufis, de la
bouche méme du Prophete; ce qui est considéré comme renseignement secret; il y a des
hadiths qui ne sont pas apocryphes selon les normes des traditionnistes, mais qui s'intégrent
dans les chaines de transmission speécifiques, entre le Prophete et les cheikhs, de sorte que si
le Cheikh Sidi Ahmed Tijani, Pole des pbles et khalife du Prophéte, nous rapporte des
renseignements par ce biais, la référence du Cheikh est indubitable; le Cheikh Sidi Ahmed
Tijani a été toujours considéré par ses contemporains aussi bien au Maroc que dans le reste



du monde islamique, comme une référence digne a elle seule, sans étre appuyée par d'autres
références; je cite ici le cas du grand imam Badre Eddine Al Hammoumy docte professeur a
la Qaraouyine contemporain du Cheikh ,pourtant non tijani, qui a eu l'occasion de presenter
un de ses ouvrages au grand docte Ali el-Mily professeur a Al Azhar; ce dernier, étonné de
voir el Hammoumy se référer au seul dire du Cheikh Tijani, a propos d'une citation qu'il
integre dans son commentaire d'Al Mourchid Al Mou'ine, Al Hammoumy précise que le
Cheikh est considéré, a lui seul, comme référence authentique; un deuxiéme cas consiste dans
la réunion des plus grands alems du Maroc, lors des études de hadiths sous I'égide du Sultan
Moulay Sliman ou le cheikh Tayeb Benkirane, président de ce Conseil Royal, émit quelques
propos que le Cheikh Tijani présent refusa d'admettre; le Sultan intervint pour arbitrer,
demandant au Cheikh Tijani de lui répliquer; Ila, le Cheikh cite pour réfuter, ce qui a été
avancé sur ce theme par un des plus grands exégetes du Coran, Azzamakhchary; et le Cheikh
de préciser encore mieux, qu'un manuscrit de cet exégéte se trouve dans la bibliothéque de
Zerhoun; on apporta, alors, le texte du manuscrit qui authentifie les propos du Cheikh Tijani;
c'est, pour affirmer si besoin est, que le Cheikh Tijani est considéré a lui seul , dans tous les
cas, comme une référence.



