
La Qualité : Principe Moderne de Perfectibilité en Islam 

Par le Professeur Abdelaziz BENABDALLAH 

  

Quelle est la nature et, partant, les éléments constitutifs de la qualité, en Islam ? La qualité est 

un concept bien en vogue, aujourd’hui, sur le double plan technique et scientifique du Monde 
Moderne. Il s’agit d’une disposition heureuse qui détermine l’aptitude à une qualification de 

haute valeur intellectuelle et morale. Le Messager d’Allah, Sidna Mohammed - que Dieu le 

bénisse et le salue -  affirme, dans un hadith « : Allah accorde Sa grâce et Sa bénédiction 

à toute personne qui, accomplissant un acte, l’exécute parfaitement ». 

  

"رحم الله امزءا إذا عمم شيئب أتقنه "   

  

Dans deux versets du Coran, Allah dit: «  Telle est l’oeuvre de Dieu qui a tout façonné 
à la perfection ». (S. 27, V.88) 

  

"صنع الله انذي أتقن كم شيء "   

  

« ... afin de vous éprouver pour savoir qui de vous agira pour le mieux » (S.67, V.2) 

  

(نيبهوكم أيكم أحسن عملا: " .... وقبل   

  

L’acte divin est parfait; sa perfection est totale et absolue, tandis que l’acte humain ne 

saurait dépasser une certaine perfectibilité. Cette perfection, dite « Itqane » en arabe, a 

une racine commune avec un autre terme « taqana » qui veut dire technicité. Il s’agit, 

dans là, d’une double attitude d’esprit, qui porte l’individu, à agir et à bien agir : une 

véritable corrélation  entre l’excellence d’un acte nettement défini et sa bonne 

exécution. Un verset du Coran conforte ce précepte : « N’approche rien dont tu n’as 

guère une pleine connaissance » (S. 17 V. 36) 

  

"و لا تقف مب نيس نك به عهم "   



  

On ne saurait, ainsi, être bien qualifié que, par rapport à ce qu’on saisit sciemment. Or, 

un ensemble de caractères spécifiques militent pour constituer la personnalité de l’être 

qualifié, à savoir : véracité, fiabilité, fidélité, constance et équilibre. C’est, là, quelques 
signes, qui, chez un individu, marquent des possibilités de réactions, qui définissent la 

structure psychologique et une manière d’être et d’agir , de la part de tout être 

jouissant  d'une personnalité entière; ce qui n’implique guère, fatalement, une 

singularité et une originalité de caractère. Néanmoins, selon le concept islamique, 

défini dans des hadiths authentiques           (réunis et traduits, dans mon 

ouvrage   « L’Islam dans ses sources »  (publié, cinq fois, au Maroc et  en Arabie 

Saoudite)), une double notion, à la fois légale et morale, régit, chez l’homme, une 

force parallèle, interne et externe, qui rappelle le principe de l’ésotérisme et de 

l’exotérisme, dans la psychologie soufie. C’est, là, la quintessence d’un équilibre 

adéquat, tel qui l’a été conçu, par un colloque, tenu à Tokyo, en 1966, et qui réunit 

quelques uns, parmi les plus éminents physiciens du Monde. Ce séminaire scientifique 

couronne ses études, après maints recoupements et analyses, par cet accord unanime, 

qui reconnaît que, là où la matière a son électron, l’esprit a le sien. Un équilibre serein 

et souverain, entre les deux assises, est de nature à assurer une véritable qualification 

de l’homme, dans toute sa plénitude. L’aboutissement manifeste de cet équilibre serait 
la sensation d’une complémentarité qui se substitue, immanquablement, à tout 

sentiment de contradiction ; ceci n’est que le reflet du déséquilibre. Bref, la qualité, en 

l’occurrence, n’est qu’une technicité moralisée. 

  

 


