La Paix : Fruit de la Tolérance

Professeur AbdelazizBENABDALLAH
Membre de ’Académie du Royaume du Maroc

Pour avoir une idée adéquate de I’'Islam, nous devons écarter tous les préjugés qui sont de
nature a fausser 1’orientation de notre pensée : éviter, notamment, de voir I’Islam, a travers les
musulmans ou la chrétienté a travers les chrétiens. Une telle identification fut chez certains
occidentaux, pourtant sinceres et dignes de foi, la source d’une regrettable aberration. Nous
nous devons, donc, pour rester objectifs, d’analyser la teneur de I'Islam, son dogme, ses
concepts et préceptes, les moteurs de sa vitalité¢ et de son dynamisme. C’est, 1a, le procédé le
plus str pour dégager I'lslam de ses fatras, et en esquisser une fresque vivante, simple, a
I’image de la réalité. C’est, alors, seulement que nous pouvons nous rendre compte de
I’ampleur du génie universel de I'Islam, qui s’impose a I’esprit de ses adeptes convaincus, de
par sa souplesse, son adaptabilité, son sublime humanisme et sa tolérance agissante. La paix
qui en découle a pour assise une communion pleine et entiere, sur le double plan régional et
universel.

La force de I'Islam a son avénement, résidait dans le caractére remarquablement humain
de ses optiques et de ses options. L’éthique universelle a des composantes dont les valeurs
n’ont pas de frontieres, qu’elles que soient les étiquettes d’ordre régional, susceptibles d’en
réduire la portée éminemment idéale et humaine. C’est pourquoi I’Islam se considére comme
solidaire avec les religions révélées. Aucune espece de civilisation ne doit étre considérée, a
priori, comme viciée ; certains courants peuvent se contrecarrer, dans les détails, mais avoir
synthétiquement, un aboutissement unique ; certaines manifestations de la pensée peuvent
varier d’un continent a un autre ou d’une religion a une autre, mais le fond de cette pensée
reste le méme, parce qu’il est la résultante de cette communion humaine que I'islam tolérant
cherche, sinon, & édifier, du moins a consolider. Les barriéres dressées, entre les étres
humains, de par les distinctions de confession ou de race, sont factices : I’Islam ne reconnait
aucun antagonisme opposant musulmans aux chrétiens, ou I'Orient a I'Occident. De
I’interpénétration des deux religions et de leurs interférences, naquit, a notre sens, «un
nouveau mode de civilisation spiritualiste et d’un moral élevé, qu'on a qualifié de
méditerranéen ». Le baron Carra DE VAUX souligne, pourtant, dans ses «Pensées de
I’Islam » que 1’harmonie entre les adeptes des deux religions révélées, a été envenimée par les
mobiles politico-économiques de colonisation occidentale, qui faussa le cours de I’histoire.
Dans cette ascension vers les plus hautes destinées humaines, les rapports de I’Islam et de
I’Occident ne sauraient marquer cette note discordante qui doit accompagner, facticement,
toute lutte pour la vie. C’est que les peuples du Xléme siecle, possedent en commun, une
méme morale individualiste et universaliste, qui « prolonge 'homme au-dela de sa destinée
terrestre ». Ce fait essentiel marque « I’humanisme moderne, qui caractérise le christianisme
et I’islam et que le rationalisme bien compris a contribué a enraciner dans 'ame faconnée par
les Religions Révélées ». Les doctes de la loi musulmane, ont ét¢ contre 1’idée intolérante qui
fait de I’islam, la «religion unique de I’Etat». Lorsqu’en plein Moyen- Age, le
khalife Abbasside a voulu en enfreindre le principe, le «cheikh al islam» de I’époque
intervint, pour s’opposer énergiquement a cette mesure irréguliere, en invoquant le respect
reconnu par I'islam, a la libert¢ de conscience et au droit, qu'ont toutes les minorités, de
célébrer dignement leur culte. Le Maroc a été souvent, plus tolérant que beaucoup de pays de
« Dar el Islam ».

L’Islam a toujours vénéré les Nazaréens (chrétiens), détenteurs de la Bible. Quand la
Syrie catholique fut battue par la Perse polythéiste, du temps du Prophete (psl), 'Islam se mit
endeuil. 1l se voyait, lui-méme, atteint, dans sa conviction de religion révélée.



L’Islam, loin d’étre la religion imposée par le conquérant arabe, n’avait méme pas
besoin de propagande, pour gagner du terrain. L’anglais Thomas ARNOLD nous cite deux
cas — les seuls, peut étre, dans I'histoire de I’humanit¢é — ou le vainqueur non musulman,
s’empressa d’adopter, de plein gré, la religion des musulmans vaincus. En effet, dans ’apogée
de leur puissance et de leur barbarisme, les Tartares et les Turcs du XI siecle, ne purent
résister a lattrait de la foi musulmane.

Au début de I’Islam, le Prophete (psl) n’a jamais combattu les chrétiens. Ses combats
offensifs visaient les polythéistes et les idolatres seuls. Mais, apres le pacte de Hodeibya,
passé a la Meque avec les Arabes Quraychites, il envoya des émissaires, auprés de certains
Empereurs, de confession chrétienne, tels César et Najachy (Empereur d’Ethiopie). Ce furent
les chrétiens syriens, qui déclarérent la guerre contre le Promoteur de I’Islam, en assassinant
certaines personnes, qui avaient adopté, spontanément, la nouvelle religion abrahamique. Le
Prophéte, attaqué ainsi indirectement, se voyait dans 1’obligation de réagir. Il dépécha a
Mouta, cité syrienne, une expédition; ce fut la premiere bataille engagée contre les fréres
chrétiens que le Prophéte (psl) respectait, en tant que Gens du Livre Sacré.

L’islam cultuel et juridictionnel, est, en méme temps, un Islam éthique, dont le souci de
transcendance civilisationnelle universelle anime la pensée agissante du croyant. Tirmidhy
rapporte, dans ses Sonans, un hadith authentique qui dit : « Rechercher la connaissance, c’est
agir dans le sens agreé par DIEU ». 11 s’agit, donc, de toutes les branches de la science, aussi
bien canonique qu’idéalement humaine. Le grand imam Chafiy, promoteur du rite qui porte
son nom, a bien souligné que les sciences qui servent I’humanité, comme la médecine et ses
corollaires, sont considérées comme sciences islamiques, en tant que connaissance éthico-
légale. L’Islam tient en grande estime toutes les sciences appliquées d’intérét pratique, les
expériences positives, le doute créateur et la persévérance dans I’étude et la recherche.

Dans cet élan magnanime, le musulman, bien engageé ne saurait dévier des normes de la
morale universelle, dont la paix qui doit gérer le monde. Le vrai croyant, dot¢ d’un
humanisme, découlant péremptoirement des assises de son credo, se doit d’avoir le souci
constant de connaitre, d’apprendre et de s’idéaliser, sans transcender outre mesure, c’est Ia, le
secret de 1’équilibre culturo-éthique, équation harmonisante, éminemment initiatrice, dans le
contexte bien congu de I'Islam.

C’est I'importance de cette communion de pensée originelle, de ce fructueux échange
entre civilisations diverses et religions différentes, qui inspirent Mohammed Igbal, le célebre
leader indien musulman, quand il affirme, dans ses Six Conférences sur la reconstruction de la
pensée religieuse de I'Islam : « Le phénoméne — dit —il — le plus remarquable de I’histoire
moderne, est la rapidité étonnante, avec laquelle le monde de I’Islam se meut spirituellement
vers ’Ouest ; il n’y a rien de vicieux dans ce mouvement, car la culture européenne, dans son
aspect intellectuel, n’est que le développement postérieur de quelques-unes, des phases les
plus importantes de la culture de I’Islam ». La dimension de cette communion, doit atteindre
toute 1’humanité, polythéisme compris.

L’Islam qui connait I’apostolat de tous les Prophétes, dont il fait remonter le nombre a
cent vingt quatre mille (le nombre des Messagers envoyés — roussoul — ne dépassant guére
trois cent treize), ne saurait exclure de cette prophétie, tout étre génial comme Confucius,
Pythagore, Aristote, Platon et autres. Quelques-uns, parmi eux, avaient un livre sacré, comme
I’Avesta de Zoroastre (VIII ou VII avant JC) dont Nietzsche (1844-1900), philosophe
allemand, a fait le porte-parole de ses idées sur le surhomme, et sur I’Etre, comme une donnée
absolue et immuable. Confucius (VI éme siecle avant JC) a instauré une morale sociale, axée
sur la vertu de I’humanité, I’équité et le respect des rites cultuels.



L’Islam protege, ainsi, les biens, non seulement des citoyens musulmans, mais ceux qui
vivent dans un pays musulman, apres avoir accepté la loi de I’Islam, qui ne leur impose gucre,
cependant, une taxe d’obédience islamique. C’est une marque de la tolérance confessionnelle.
Cette garantie a attiré toutes les ethnies, pour vivre au sein de I’Islam, loin de tout despotisme
et arbitraire, vécus dans les pays ou regnent, par exemple, le communisme qui ose déposseder
les possesseurs légitimes de leurs biens, pour les partager entre les gens qui n’ont rien fait
pour constituer un tel patrimoine.

Les impératifs d’ordre communautaire, créent, entre citoyens, une co-solidarité sociale
qui prime toute pratique dévotionnelle. Les caractéristiques de la foi, renforcées, déja, par un
double conditionnement rationnel et scientifique, sont loin de se cantonner dans les actes du
culte. Elles touchent, en premier lieu les élans du cceur et le comportement des ames. Tout
mérite est fonction de DIefficience sociale de 1’acte accompli par le fidele. Parfois, des
obligations, comme la priére, passent au second plan, par rapport a des pratiques
surérogatoires, tels le désir de servir, d’aider et de protéger les faibles, le souci de tact et de
délicatesse, une prévenance de cceur raffiné. Le jeline, bien entendu, devant étre agréé par
ALLAH, est conditionné par divers facteurs dont, notamment, la profondeur des sentiments
de compassion du fidéle, a I’égard des misereux, éprouvés par la faim et les privations. Un
croyant qui jeline constamment et passe sa nuit en pricre, en fuyant ses concitoyens, n’est pas
dans le chemin de DIEU. La zakat, aumbne légale, est une dime qui a pour but initial
d’assurer une juste répartition des biens ; elle tend, aussi, a renforcer, chez le croyant, des
dispositions qui I’incitent, a se préoccuper des autres, a ceuvrer pour soulager les miseres, en
subvenant aux miséres des miséreux ou en secourant des gens en détresse. Cette soc ialisation
des biens qui est, en méme temps, une harmonisation des cceurs, ne tend point & appauvrir une
couche de la soci€té, au profit d’une autre, mais a réaliser, au sein de la communauté, un
certain équilibre susceptible de bien asseoir la confraternité entre citoyens, quelle que soit leur
confession. Le législateur s’ingénie a multiplier les chances, pour renforcer les liens de
fraternité dans la sociéte. Certains péchés jugés capitaux en Islam, comportent, outre
I’idolatrie, deux autres, d’ordre purement social, & savoir le faux ttmoignage (qui risque de
condamner un innocent) et I'ingratitude envers les parents. Nous avons procédé, a un petit
recensement sur les quelques milliers de hadiths, seuls authentifiés, parmi un million de
hadiths apocryphes en cours. Nous avons constaté que les quatre cinquiémes des hadiths sont
marqués par un cachet social. Des péchés dits éliminatoires (Mohabbitat) sont au nombre de
cing ; unseul hadith concerne le cultuel ; les quatre autres sont :

1-  Le blasph¢me d’une innocente est de nature a annihiler, a jamais, I’impact et ’efficacité
de tout acte dévotionnel (hadith rapporté par Mouslim).

2-  Extirper a unouvrier une partie de son salaire, est considéeré par la loi coranique, comme
un motif irrévocable de chute et de damnation (hadith hajjat al Wadaa, c’est a dire, dernier
pelerinage d’adieu effectué par le Prophéte (psl)).

3- Le pratiquant z€I¢ qui péche par médisance d’autrui, s’expose a la méme malédiction.

4-  Le Prophéte (psl) affirme solennellement : « Je suis contre ceux qui ne s’acquittent point
du salaire dii a "ouvrier, avant que ne se desséche sa sueur » « Malheur- dit le Coran- a tout
diffamateur médisant » (Sourate 104, verset 1). « Evitez les soupgons, ce sont de Véritables
péchés, ne cherchez point a vous épier et a vous médire les uns les autres » (sourate 49, verset
12). L’impératif de justice est de portée humaine et la confession de 'opprimé n’entre jamais
en jeu pour bien marquer I'universalité des préoccupations sociales de 1’Islam, le Prophéte
(psl) tint a condamner solennellement, un jour, le sourire moqueur de Son épouse Aicha, a
I’encontre d’une juive naine, en précisant que son attitude malicieuse était susceptible de
noircir I'Océan. Le croyant doit €tre courtois, indulgent, compatissant et plein d’égard vis a
vis de ses semblables.



La charte de Médine, est la premic¢re constitution élaborée, par un chef d’Etat, le Prophéte
Mohammed (psl), aprés une longue consultation, entre les habitants d’une méme
agglomération (musulmans et juifs). Cette agglomération est la cité de Médine. Cette loi
organique proclama, pour la premicre fois dans I’histoire, la liberté confessionnelle, le respect
de diverses religions cohabitant dans la cité, la mise en évidence du concept politique de la
nation, la fixation des frontiéres, la détermination de la responsabilité sécuritaire commune et
de la solidarité sociale, la répartition des charges budgétaires, I’ institution, enfin, d’un régime
législatif prohibitif, restrictif et permissif reconnu de tous. La premiere constitution, instituee
en tant quensemble de lois fondamentales déterminant la nature, la forme et toute la
structuration de I'Etat, est la Constitution francaise de ’an 1789. La croyance dans 'unité¢ de
DIEU fut une condition essentielle, pour I’adhésion a cette charte.

Plus tard, a Jérusalem conquise par I'Islam, le juif jouit de cette bienveillance. Néanmoins, du
temps des Byzantins, les juifs n’étaient pas autorisés a habiter Jérusalem ; avant eux, en I’an
125 de 1’ére chrétienne, les Romains avaient effacé toute trace juive, dans la Ville Sainte.
Mais, dés I'arrivée des Musulmans, les Israélites jouirent de nouveau, de toute latitude, pour y
habiter et recevoir les pelerins de Juda. Pendant quatorze siécles, la liberté d’acces a la Citeé
Sacrée, fut pleine et entiére sauf lors du contrdle des Croisades, durant 103 ans ; sous la
domination musulmane, Al Qods est devenue le foyer universel de la foi. Toute infractiona ce
dogme péremptoire, n’est qu’une malheureuse déviation a un principe qui est la raison d’€tre
de I'Islam. Le Roi du Maroc, Sa Majesté¢ Hassan II et son successeur Sa Majest¢ Mohammed
VI présidents du comité Al Qods, en ont fait le leitmotiv et la ligne directrice de leur politique
de haute tolérance, d’interdépendance universelle, de communion humaine.

Sa Sainteté le Pape Jean Paul II, a bien qualifié d’éphémére, toute paix au Proche-Orient, qui
ne comporte guere une solution par Al Qods. La dimension religieuse et universelle de la
Ville Sainte, réclame un engagement de toute la communauté internationale, pour qu’elle
conserve sa spécificité et qu’elle demeure une réalité vitale, unique et sainte ; Al Qods conclut
Sa Sainteté, doit étre vraiment un Carrefour de Paix. Les imams Bokhari et Moslim, plus
explicites proclament, d’aprés des hadiths authentiques que : « Le vrai Messie, libérateur et
rédempteur est Jésus- Christ. Le faux messie, appelé (Dejjal) viendra du c6té de 1’Orient, se
dirigeant vers Médine ; mais, il sera refoulé vers la Syrie par les Anges, dont deux se tiendront
aux aguets, le guettant aux sept portes de la ville ».



