Interférences Malékites sur I'Occident

Par Pr. Abdelaziz Benabdallah
Revue AL-QODS n18 - 1989

"Le centre universel d'orientation se déplacera dans les siecles futurs
- dit Bernard Shaw - de I'Occident en Orient"; la Charia, Droit musulman,
deviendra, alors, le Code Unique de la vie civilisationnelle, apte a
remodeler et a régulariser la vie de I'nomme sur terre dans tout le
processus futuriste. Les Musulmans sont convaincus de la portée
universelle du Droit musulman, adaptable a toutes les conjonctures et a
toutes les époques, comme en fait foi le voeu adopté a I'unanimité au
cours de la séance finale du 7 juillet 1951, lors du congrés international de
droit comparé a Paris: "... il est résulté clairement que les principes du
droit ont une valeur indiscutable et que la variété des écoles, a l'intérieur
de ce grand systéme juridique, implique une richesse de notions juridiques
et techniques remarquables, qui permet a ce droit de répondre a tous les
besoins d'adaptation exigés par la vie modeme". La morale internationale
telle qu'elle a été instituée par l'islam a marqué le processus d'élaboration
et d'évolution de la pensée juridique, de par le monde. Le travail magistral
de mon cher ami et collegue Marcel Boisard, dans son célebre ouvrage
"I'hnumanisme de l'islam", constitue une référence digne d'estime. L'islam,
religion universelle, s'identifie a la Charia, loi universelle. Néanmoins, les
doctes de la loi musulmane ont toujours été réfractaires a l'idée de
"L'islam religion d'Etat" - Quand, au Moyen Age, le Sultan Ottoman Sélim
voulut en appliquer le principe dans I'Empire musulman, le "Cheikh El
Islam", gardien de la "Charia" (loi organique) s'y opposa catégoriquement,
invoquant le respect reconnu par l'islam a la liberté de conscience.

La loi musulmane est bien ancrée dans l'esprit des masses: le
musulman connait les grandes lignes de la loi parce qu'elle est populaire
(1) - Mais, il a besoin de l'aide des juristes pour I'éclairer sur les limites de
ses droits et l'aider a exprimer clairement sa volonté, dans le domaine
testamentaire, par exemple.

Nous allons essayer d'exemplifier ces influx sur le processus de la
pensée juridique, dans tous les domaines du Droit, aussi bien civil que
pénal, commercial, financier, constitutionnel etc... Quand on releve une
similitude intégrale, marquant a la fois notion et expression, I'emprunt ne
laisse nul doute. Toute une gamme d'élaborations juridiques, dans toutes
les branches du Droit, cristallisent I'apport de la Charia et ses effets sur
les options du législateur, notamment dans le secteur méditerrano-
occidentalo-américain -Le Code Civil frangais, Contrats et engagements en
particulier, comporte des dispositions dont le moins qu'on puisse dire est
gu'elles sont curieusement similaires, méme dans leurs formulations, au
droit musulman; indéniable est l'influence du Figh, sur les territoires
intégrés a I'Empire Ottoman, bien avant la chute de Constantinople, en
1453 (Macédoine, Bulgarie, Thessalie (1389-1402), Pologne et Hongrie
(1448) et Morie Serbie, Bosnie et autres... I'Andalousie islamisée avait



élaboré des compendium dans tous les domaines de la vie, bien avant
I'avénement Ottoman. Leur influence directe sur I'élaboration de la pensée
juridigue et son évolution se faisait sentir d'abord dans les moeurs
occidentales pour se traduire dans les textes législatifs, dés la période
omeiade, puis sous les Almohades, grace a une oeuvre synthétisante
créatrice. La Charia, législation souple, d'une mobilité agissante, englobait
tout le processus éthico juridico social, régissant a la fois I'individu et la
collectivité, doté d'un potentiel initiateur dont le secret de viabilité réside
parfois dans son éventuelle réversibilité. Montesquieu, dans I'Esprit des
Lois, (2) ne considere t-il pas I'Etat théocratique de l'islam comme une
espece distincte et semble la confondre avec I'Etat despotique, en faisant
sans cesse allusion aux principautés d'Orient, a leurs "Vizirs", a leurs
"bachas", comme si, dans son esprit, théocratie et despotisme étaient
synonymes. Octave Pesles (3), critiquant ce point de vue aberrant, affirme
gue Montesquieu ne pourrait guere dire des choses exactes sur la
théocratie", alors qu'il en parle en termes si peu précis et qu'il n'en
discerne méme pas les principaux caractéres". D'autre part, "dans les
gouvernements théocratiques qu'omet Montesquieu, on ne voit aucune
bonne raison de séparer les pouvoirs. Leur réunion permet, en revanche,
d'embrasser tous les problemes dans une méme vue et ainsi de mieux les
dominer et de mieux les résoudre. Tout dépend, dés lors, du choix de
I'imam. L'imam est-il juste ? La crainte de Dieu l'invitera exercer les deux
pouvoirs dans l'intérét exclusif de la communauté (4). Montesquieu ne
voit pas juste quand il dit "qu'il faut unir les pouvoirs civils et militaires
dans la république et les séparer dans la monarchie" (5). La loi frangaise
sépare les idées, les découpe, les aére; la loi musulmane les cimente, en
faisant un bloc..., la premiére qui se préte aux retouches est remaniable
et, partant, variable; la 2éme, défendue contre les caprices des juristes ou
leur versalité par sa masse lisse, tend a la constance (6) "11 n'y a qu'une
justice en Islam, celle de I'imam et ses délégués", en France, ce n'est que
depuis le décret de 1790 (7) que "tous les citoyens sans distinction
plaident en la méme forme et devant les mémes juges, dans les mémes
cas". L'imam, lui, n'a jamais distingué - dit encore O. Pesles (8) entre les
croyants. Ceux-ci sont égaux devant la justice; par ce c6té de ses
institutions, l'islam a des affinités avec le gouvernement républicain "

Pour concrétiser, nous prenons comme exemple, la nature juridico
sociale du comportement du Ilégislateur vis-a-vis du beau sexe.
L'émancipation de la femme en Europe a commencé en Germanie. La
tendance de la femme en France a été de devenir maitresse de son
intérieur. Le progrés des sciences a précipité le mouvement féministe.
Mais, ce n'est qu'en 1903 (loi du 13 juillet) que la femme mariée a eu
droit au libre salaire. Plus tard, en 1938 (la loi du 18 février) lui a reconnu
une certaine capacité. O. Pesles a critiqué fortement les énormes bévues
de la rubrique réservée a la femme musulmane dans le Grand Dictionnaire
Universel du XIXeéme siécle par P. Larousse -"Toute sa vie (la vie de Sidna
Mohammed) le montre -dit O. Pesles - plein d'égards, d'attentions
délicates, pour ses compagnes- "L'Eugénie présentée comme une idée
nouvelle en Amérique et en Allemagne, est un artide de loi ancien en
Islam" - Deés le début, l'islam malékite a fait de la consommation du



mariage un élément essentiel, avant la plupart des Iégislations
modernes(9). L'islam interdit les pratiques malthusiennes; la femme a
droit a la matemité et le mari ne saurait I'en priver. Le positivisme
d'Auguste Comte (décédé en 1857) interdit a la femme I'héritage qui
permet a celle-ci d'avoir un patrimoine distinct. "Du moment que toute
I'activité matérielle incombe au mari, que la femme en est exclue, tous les
moyens permettant au mari d'exercer cette activité doivent lui revenir.
Représentant seul le travail, il doit seul avoir le capital"(10) - Pour
Proudhon, la femme est inférieure de I'nomme au triple point de vue
physique, intellectuel et moral; elle n'a ni la force, ni l'imagination
créatrice, ni le don du gouvernement, mais elle a la beauté; le Coran a
reconnu a la femme des capacités et des droits inconditionnels, dans toute
gestion d'ordre civil, économique ou personnel; elle jouit ainsi de la
capacité et du droit d'hériter, de donner, de léguer, d'acquérir, de
posséder en propre, de passer un contrat, d'attaquer en justice et
d'administrer ses biens; elle a aussi le droit de choisir librement le
compagnon de sa vie ou d'acquiescer a un tel choix, de convoler en
secondes noces, apres veuvage droit qui n'a été reconnu entre autres a la
femme occidentale que bien tardivement. Bien plus, la femme musulmane
a le droit exclusif dans certains secteurs afférent a la vie conjugale,
ménagere et familiale dont la maternité.

Le rite hanéfite autorise la femme a juger en matiere immobiliere
et Tabari I'a autorisé a juger en toute matieére. En droit public francgais,
I'incapacité de la femme a persisté a travers tout I'Ancien Droit. Aussi,
est-il admis qu'elle n'a point acces aux fonctions publiques. Le Droit de la
Bretagne (art 88) déclare que "nulle femme ne sera tutrice, curetasse, ni
juge." L'andalou Mohammed Ben Abderrafii (mort en 1642), apres la
chute des derniers bastions musulmans en Andalousie, nota que le cachet
juridico éthique islamique imprégnait toujours la jurisprudence dans la cité
de Toléde, cing siecles aprés sa reprise par les Chrétiens. C'est aux
Arabes... "que les habitants de I'Europe empruntérent, avec les lois de la
chevalerie, le respect galant des femmes qui imposaient ces lois....
L'islamisme a relevé la condition de la femme et nous pouvons ajouter
que c'est la premiéere religion qui l'ait relevée...; tous les l|égislateurs
antiques ont montré la méme dureté pour les femmes". L'esprit
chevaleresque des Arabes, et leur respect pour la femme sont tres
connus. Le Wali de Cordoue ayant, en 1139, assiégé Toléde, appartenant
alors aux chrétiens, la reine Bérengere, qui y était enfermée, Iui envoya
un héraut pour lui présenter qu'il n'était pas digne d'un chevalier brave,
galant et généreux, d'attaquer une femme. Le général arabe se retira
aussitot, demandant pour toute faveur I'honneur de saluer la reine" (11).
L'époux a une part double de celle de I'épouse: il y a la un privilege de
masculinité, mais combien plus réduit que celui existant entre collatéraux
de la succession "noble" dans l|'ancien droit francgais...; combien plus
favorable est encore a I'homme le droit d'ainesse ou privileége du fils ainé,
au regard de ses fréres et soeurs.(12) En Islam, la double part reconnue a
I'nomme, dans I'héritage, s'explique par les obligations exceptionnelles
auxquelles I'homme est astreint, alors que l'exemption de la femme est
totale, quel que soit son degré d'opulence. Le mariage impose au mari



I'entretien de son épouse; cet entretien comporte, d'aprés le rite malékite,
son habillement, son hébergement, son alimentation et jusqu'a la
fourniture du nécessaire de toilette et d'une domestique pour |'aider dans
le ménage - Si la capacité de la femme se trouve quelque peu limitée dans
certaines activités, selon le rite malékite, telle la magistrature, c'est que la
femme est, en général, plus dominée par le sentiment (je ne dis pas
passion) que I'homme; elle est moins disposée a s'adapter aux rigueurs
que nécessitent parfois les circonstances judiciaires, comme le fait de
décréter la peine capitale. "La peine applicable a l'adultere est la plus
sévere des peines édictées par le Coran, a savoir la lapidation. Ce n'est
pas particulier a l'islam (13). Dans toutes les Iégislations un peu
anciennes, la répression de l'adultere est particulierement dure. A Rome,
la femme est chassée a coups de fouet, a travers les rues de la ville
(Tacite). Dans la vieille France, on applique aux coupables les supplices
les plus horrifiants (lire le supplice de Mortimer dans Froissard). En
compensation, la loi se montre autrement exigeante pour I'établissement
de la preuve... C'est ainsi qu'a Agen, les coupables devaient étre pris en
flagrant délit par le bailli et deux consuls (14). De la aussi les quatre
témoins en Islam; finalement, la preuve est tellement difficile a faire que
la peine est rarement appliquée, ce qui est le voeu secret du législateur.
La Iégislation islamique s'inspira des impératifs catégoriques des données
sociales dont I'islam avait structuré les moindres détails dans le processus
social de l'individu au sein de la collectivité. Un noyau de registre d'état
civil (notamment registre des naissances) a été institué des le milieu du
premier siecle de I'hégire, sous le premier Oméiade Moawya (15) ainsi
qu'un bureau d'enregistrement des décés en Egypte (16). L'islam se
souciait méme du bien-étre des animaux a propos desquels il codifia et
normalisa le comportement de I'homme. "Jamais on ne voit un Arabe - dit
Gustave Le Bon (17) maltraiter un animal, ainsi que cela est généralement
la régle, chez nos charretiers et cochers européens. Une société
protectrice des animaux serait tout a fait inutile chez eux. L'Orient est le
véritable paradis des bétes." Selon Morand (18), les établissements du
culte ou d'utilité publique, comme les mosquées et les hopitaux, ont la
personnalité civile. Or, "ce sont la, affirme O. Pesles (19), des notions
abstraites... reprises au XIXéme siecle seulement par les juristes des
grandes nations modernes. A l'encontre de l'ancien droit coutumier
francais qui préconise la pluralité des masses héréditaires, le patrimoine
est un, et la dévolution une, chez les malékites (20).

Quant a la propriété individuelle dont I'intégration formelle dans le
Droit des gens remonte au Xleme sieéde, les souverains marocains,
gardiens de la Charia, ne s'étaient jamais arrogés le droit d'aubaine en
vertu duquel les biens de I'étranger décédé étaient dévolus, comme c'est
le cas ailleurs - au seigneur local. Le gouvernement chérifien donnait ainsi
le supréme exemple du respect du droit de propriété. Méme au cas ou il
n'y avait ni consul ni compatriotes de |'étranger décédé, ses biens étaient
placés sous la garde de |'autorité chérifienne, en attendant leur livraison
aux ayants droit. Le magistrat en faisait dresser, par-devant témoins, un
état sommaire (traité Pise Maroc, 1358, art 4, alinéa 14). La loi
musulmane autorise les testaments au profit de personnes non congues, a



la différence de la loi francaise - En ce faisant - dit O. Pesles - Le
|égislateur francais a apporté une entrave a la liberté du testateur (21). Le
testament par acte privé est prohibé par Justinien alors que les formes de
testament en usage dans le Bas Empire Romain sont les mémes que celles
actuellement usitées par les Musulmans - Est-ce la de simples
coincidences - comme les appelle O. Pesles (22), ou de véritables
emprunts ? Les Malékites ont réglementé les contrats commutatifs avec
un esprit d'équité tres manifeste- "On ne trouve qu'une trace légere d'un
pareil souci chez le |égislateur francais" (23). Il y a d'autre part analogie
entre l'action en nullité accordée aux créanciers de I'héritier par la loi
musulmane et l'action paulienne du droit romain - Les deux actions sont
accordées a des créanciers pour leur permettre de faire annuler des actes
de leur débiteur qui leur sont préjudiciables (24) Une récolte déficitaire
entraine une réduction proportionnelle au prix de location aussi bien dans
le rite malékite qu'en Droit frangais (25). En Islam, la remise devient
parfois intégrale - Le prét de consommation suppose que les choses sont
prétées pour étre consommées, sinon il y a prét a usage. "Il y a symétrie
absolue sur ce point entre le rite malékite et le Code civil frangais (art. 1
894) (26).

Le Maroc a toujours été une pépiniere de juristes. Pline le signalait
déja pour les Temps Antiques. Les universités malékites en Afrique ont été
de tous temps, une pépiniere des jurisconsultes les plus célebres du
monde musulman. Le Centre intellectuel maghrébin attira par sa
renommée mondiale sur le plan jurisprudentiel le fameux Gerbert
d'Aurillac devenu Pape Sylvestre II en (999/1003 ap. J.) (27). La
Qaraouyene était considérée comme "La premiére école du Monde (28).
Une réelle civilisation, fruit des préceptes coraniques, une culture
intellectuelle surprenante régnaient jusqu'au fond des montagnes
marocaines (29). L'influence de Fes sur Ifrigiya se développa... "Ainsi - dit
G. Margais- la vieille patrie des docteurs de l'islam se mettait a I'école des
berberes de I'Ouest (30). Le législateur marocain était trés pointilleux. Le
citoyen moyen fut empreint du sens de I'équité; jaloux de sa
souveraineté, il savait respecter les droits, la liberté et la dignité d'autrui.
Latrie constate que tant que les Européens "éviterent de provoquer la
susceptibilité des Musulmans, tant qu'ils respectérent I'esprit et la lettre
des traités acceptés par leurs souverains, ils trouverent dans la population
et dans les gouvernements du Maghreb, les égards et la protection la plus
équitable." En témoigne - d'apres Latrie- "lI'esprit de bonne foi et de
tolérance religieuse qui régna de part et d'autre, pendant plus de cinqg
cents ans (du Xléme au XVIeme siécle), dans les rapports des chrétiens et
des Arabes".

Par la nature juridique du consulat celui-ci symbolisait vis-a-vis des
membres de cette colonie entre lesquels il rendait justice, la souveraineté
de leur patrie. Le centre citadin réservé a I'habitation des étrangers
constituait - dit Latrie "une sorte de cité" dans le sens moderne et
municipal de ce mot... La police de la cité appartenait au consul et a ses
délégués. "Nous n'avons vu nulle part - affirme Latrie - qu'on ait pris, vis-
a-vis de ces cités chrétiennes endavées dans les villes du Maghreb, les



mesures de méfiance humiliante auxquelles les Européens furent
contraints a se soumettre dans d'autres pays" ou chaque soir des agents
fermaient les portes des rues et des quartiers francs pour ne les ouvrir
qu'aux heures fixées par l'autorité du pays. S'imposant le respect du
domicile, les autorités marocaines se défendirent de ne faire aucune
perquisition au sein de ces cités. Quand il y avait lieu d'agir contre un
membre de la colonie, les autorités s'entendaient préalablement avec le
consul et n'entreprenaient rien sans sa participation, "a moins d'un refus
formel de justice et de concours".

La loi maghrébine reconnaissait "la responsabilité individuelle et
dégageait les compatriotes du délinquant de toute responsabilité collective
-... ce fut la un principe de haute portée pratique et d'autant plus précieux
qu'il fut rarement respecté et appliqué hors du Maroc. Dans toute I'histoire
du Maghreb, "on ne signale qu'un seul cas de responsabilité collective
limitée (civile), a propos du privilege accordé par le Sultan mérinide Abou
Inan aux Pisans en 1358, avec leur assentiment. Le traité conclu en 1489
entre I'Egypte mamelukide et Florence posa les régles de protection des
commercants étrangers, la garantie de leurs droits, I'institution d'un
consulat, les moyens appropriés pour le transfert des crédits et I'arbitrage
éventuel du Sultan entre les commercants de Florence et leurs collegues
européens, a l'intérieur des territoires ou eaux mameloukides, dans le
contexte de la loi islamique. Mais, I'Andalousie et le Maghreb avant elle,
avaient déja pris le pas dans ce domaine, depuis I'an 1340 ou fut instauré
en Occident Musulman un consulat pour les affaires de la mer, régi par un
Code réunissant les traditions et les moeurs déja établies sous les
Almohades, au XIIleme siécle. Alphonse X le Sage Roi de Castille né a
Tolede (1221-1284) a puisé dans ce compendium en 1272 quand il
réforma I'Université de Salamanque qui joua un réle prépondérant dans la
rédaction du premier code (Las Siete partidas) publié en 1329 qui a abouti
a I'élaboration du Droit International Moderne. Frédéric 11, Roi de Sicile
empereur germanique, fonda en 1224 |'université de Naples, la dota de
manuscrits arabes ou il puisa les éléments essentiels de la pensée
juridique islamique. Son disciple Thomas d'Aquin (décédé en 1274) a pu
cristalliser les données de cette pensée, en instituant sur le modéle
islamique, les structures militaires douanieres et financieres du Droit.
Louis IX ou Saint Louis Roi de France (1226-1270) qui vécut en Palestine
et ailleurs, au milieu de théologiens céléebres comme Thomas d'Aquin, a eu
I'heureuse occasion de puiser dans des sources islamiques vivantes,
notamment en Egypte ou Joinville qui I'a accompagné en 1248, a réuni
tous ces renseignements dans  ses célébres "Mémoires".

Dans la jurisprudence diplomatique, les Souverains du Maroc
s'inspiraient du seul principe de I'équité internationale, ne se souciant que
de la sauvegarde de leur souveraineté. La lettre de Grégoire VII a Ennacer
le Hammoudite en 1076 est "le plus précieux monument de ce temps et le
plus curieux échantillon de la correspondance facile et amicale qui a existé
entre les papes et quelques sultans d'Afrique"”. S'adressant au Sultan, le
Pape lui dit notamment: "Les nobles de la ville de Rome ayant appris, par



Nous, I'acte que Dieu vous a inspiré, admirent I'élévation de votre coeur
et publient vos louanges." Plus tard, une lettre datée de Lyon, le 31
Octobre 1246, est adressée par Innocent IV a l'illustre roi du Maroc. "Nous
nous félicitions beaucoup - dit le Pape - de ce qu'a I'exemple de princes
chrétiens, et en conformité de tes propres actes et des actes de tes
prédécesseurs qui ont conféré a I'Eglise du Maroc des possessions et de
nombreux privileges, tu as, non seulement défendu cette Eglise contre les
attaques des gens mal intentionnés et opposés a la foi chrétienne, mais
encore augmenté ses immunités et ses privileges et accordé aux
chrétiens, appelés par tes prédécesseurs, des faveurs nouvelles et des
bienfaits considérables. " Le Sultan Sidi Mohamed Ben Abdallah imprima a
la politique extérieure du Maroc un cachet international nouveau qui fut
considéré comme une initiative appréciable dans le droit contemporain.
"Ce souverain devanca les Occidentaux - affirme J. Caillé - (1) en ce qui
concerne certains principes du droit international et |'établissement de
nouvelles lois: I'ensemble était devenu au XXeme siécle une base pour les
relations entre les nations".

Le Maroc avait au XIXeme siécle demier un consul général a
Gibraltar qui délivrait des passeports aux étrangers désirant visiter le
Maroc. Des éléments essentiels du Code du commerce ont été élaborés et
mis en vigueur au Maroc dés le XIleme siecle de l'eére chrétienne; des
comptoirs furent établis au Maroc ou se posa pour la premiére fois des
questions dont celle de savoir comment devaient étre sauvegardés les
intéréts légitimement acquis par les ressortissants étrangers. Nos
souverains ne firent aucune difficulté pour la reconnaissance de ces
intéréts; bien mieux, animés par une haute morale internationale, ils
traitérent ces étrangers avec une extréme sollicitude; des Edits Royaux,
empreints d'une paternelle bienveillance, leur accordaient une large liberté
d'action et leur assuraient de solides garanties. Les étrangers étaient
placés, ainsi que leurs biens, "sous cette haute main royale qu'exprimait
comme dit Latrie - le mot sauvegarde chez les chrétiens et le mot d'aman
chez les Arabes". Le méme auteur précise que "les méfaits des
musulmans vis-a-vis d'eux étaient passibles des sévérités de la loi". La
nation alliée était représentée par un consul partout ou ses ressortissants
entretenaient des établissements de commerce; la, le Code international
de commerce fut étayé par le Code du Droit des gens; car le consul qui
résidait avec ses nationaux en un quartier "dont la haute surveillance leur
appartenait", s'érigeait en administrateur de la colonie dont il défendait les
intéréts. Le principe d'exterritorialité est alors expressément formulé; les
musulmans qui avaient été - reconnait André Julien - les premiers a
organiser les formes de leur commerce selon les nécessités du trafic
international, avaient perfectionné leurs méthodes dont les chrétiens
s'inspiraient. Une politique tolérante jointe a un systéme de sécurité aussi
solide que généralisé, ne firent que développer, de plus en plus, les
rapports et les échanges entre chrétiens et musulmans. Les sultans
almohades entretenaient méme une milice, spécialement affectée a
réprimer les courses des chrétiens et des Arabes a la fois. Le Maroc, terre
de liberté régie par une loi respectant la personne humaine quelle que soit
sa race ou sa confession, fut une terre de refuge pour les chrétiens



opprimés par les grands seigneurs de |I'Europe féodale. "Des chevaliers ou
des princes européens, mécontents de leurs suzerains, purent abandonner
leurs fiefs et venir en Afrique servir les rois musulmans. " (Latrie). Le
Sultan alaouite Moulay Ismaél, qualifié par les chroniqueurs chrétiens
comme "le plus grand protecteur des Franciscains", promulgua deux
dahirs (en date du 20 décembre 1711 et juillet 1714), dans lesquels la
peine de mort était formellement décrétée contre tous ceux qui
"s'aviseraient de molester les chrétiens ou de les insulter'. La majeure
partie des Juifs du Maroc descend des Juifs exilés d'Europe au Moyen Age:
Angleterre (en 1290), France (1395), Espagne (1492) Italie (1242) les
Pays-Bas (1350) et le Portugal (1473). En 1492, alors que les
persécuteurs castillans s'acharnaient en Andalousie contre les Juifs et les
musulmans, le prédicateur Al Maghzen, un des grands cadis de I'Empire, a
été exilé de Fés, pour avoir entrepris une campagne antisémite.

Le Maroc a réalisé sur le plan bancaire, une rénovation qui est
I'institution du "virement par chéque", dés le IX siede (III siecle de
I'négire). En effet, a Sijelmassa, porte du Sahara marocain - vivaient des
négociants aisés dont les plus riches entretenaient avec le Soudan un troc
fructueux. Ibn Haougal (32) dit avoir vu un cheque de 40.000 dinars émis
par un négociant de la cité au profit d'un collegue de la méme cité.
D'ailleurs, dans le contexte du droit financier, André Julien, remarque que
les Almohades qui avaient apporté de I'ordre en Andalousie, mirent fin a la
gabegie financiere des roitelets andalous. Pour relancer I'économie arabe,
le Cheikh Mohammed Abdou, mort en 1905, a trouvé le moyen, dans une
savante fetwa, de présenter comme licites la caisse d'épargne et le gain
de dividende; de méme avant lui, ses colloques de Constantinople avaient
rédigé des fatwa pour liciter I'émission d'obligations d'Etat productives
d'intéréts. (33)

Le droit allemand puise ses heureuses réalisations sur le plan de
"la banque sans intéréts", dans la notion de commandite du Droit
Islamique. Parlant du Mohtassib, sorte de prévot des marchands, Surdon
précise que "toute la vie économique de la cité ou il existe est entre ses
mains: il était le chef des corporations, le controleur des poids et mesures,
le controleur du marché"(34). Le Mohtassib a surveillé et eut juridiction
sur tout ce qui concerne le commerce et l'industrie. C'est le véritable juge,
chargé de superviser l'exécution de la législation islamique dans le
domaine économique. L'académie hébraique de Fés a joué un role
considérable dans la cristallisation de la loi talmudique, a partir de la
charia. A propos de la loi mosaique et talmudique, I'influence du figh
malékite qui délogea a Feés le hanafisme et le chafiisme se fit sentir des le
Xéme siecle, d'abord au Maghreb, ensuite parmi toutes les colonies juives
éparpillées dans le monde. Abou Said Ibn Youssef, considéré comme
ayant été le promoteur de la philosophie juive au Moyen Age, perfectionna
la loi hébraique relative au droit d'héritage, en s'inspirant de la Iégislation
islamique. L'emprunt juif a englobé tout le patrimoine de I'Islam. A Fés, le
Traité de grammaire de Cibaweih devint la source d'inspiration des Juifs
pour la rénovation de la grammaire hébraique depuis le X siecle(36) Abou



Zakaria Yahia Ibn Daoud Hayon de Fés s'érigea alors en promoteur du
mouvement visant a la renaissance du patrimoine talmudique; il fut le
fondateur de la philologie hébraique - Isaac, fils de Jacob Alkohen
surnommeé Al Fassi", né en 1013 (404 de 1'hégire) a Kalaat ben Ahmed,
prés de Fes, fut I'auteur d'un commentaire du Talmud en vingt volumes;
or, cet ouvrage est considéré jusqu'a présent, comme étant parmi les plus
importants traités de législation hébraique; |'oeuvre d'Alfassi comprend
encore trois cent vingt fatwa (interprétations jurisprudentielles) rédigées
entiecrement en arabe. C'est lui qui fonda en 1089 a Lucena (en
Andalousie), un "Institut de hautes études talmudiques". L'arabe est
demeuré la langue véhiculaire de la pensée juridique en Espagne jusqu'en
1570 - Dans la région de Valence, des villages employerent I'arabe pour
langue jusqu'au XIX siecle - Un professeur de |'Université Madrilene réunit
1151 contrats d'achat et de vente rédigés en arabe comme spécimens
usités en Andalousie par les Espagnols (37) - L'arabe "présente I'avantage
d'étre le véhicule d'une civilisation universelle et de se préter a
I'expression d'une pensée religieuse ou politique". "C'est en arabe et a
travers |'arabe, dans la civilisation occidentale - dit le Professeur
Massignon - que la méthode scientifique a démarré". L'arabe dit il encore -
est un pur et désintéressé instrument linguistique de transmission
internationale; la langue arabe est un élément essentiel de la paix future
entre les nations." (38). La loi islamique a fait aussi tache d'huile dans
toute I'Afrique, méme dans les zones berbérisantes, car l'islam, souple et
coulant, donne force de loi a toute coutume judicieuse - "La coutume - dit
Surdon - s'appelle "orf ", ou "chrad". Le chrad, c'est la coutume générale,
le vieux fonds coutumier. Dans le Sud du Maghreb, "des le XVIieme, le
droit religieux - c'est a dire le chraa, se substitue peu a peu a la coutume
berbére, a I'orf des tribus" L'étude comparée des textes juridiques des
différents codes occidentaux et islamiques décele le processus catalyseur
de l'oeuvre du législateur dans une symbiose vivante ou la pensée
juridique a été hautement normalisée.

Références:

* La Judicature, la procédure, les preuves dans l'islam malékite, O. Pesles,
Impr. Réunies, Casablanca, 1942 p. 2

* La femme Musulmane dans le Droit, la Religion et les Moeurs, o. Pesles,
les Ed. La porte, Rabat, 1946 p. 30 et suite.

* Exposé pratique des successions dans le rite malékite, O. Pesles, Imp.
Réunies - Casablanca, 1940, p.11

* Le testament dans le rite malékite, O. Pesles, Edition Moncho, Rabat,
1932, p 47

* Les contrats de louage, O. Pesles, Moncho, Rabat, 1938 (p. 39 Code
Civil francais (art. 1118).

* "Le crédit dans l'islam malékite", par O. Pesles, Imp. réunies,
Casablanca, 1942, p. 27

Massignon. "Etudes/et Conférences" - congrés de I'Académie de langue
arabe du Caire", 1959-1960 (p. 218)

1) Le Testament p. 99
2) Esprit des Lois, Livre II, chapitre V, livre III, chap. IX
3) Judicature..., O. Pesles p. 5



4) Ibid p. 17

5) Esprit des Lois, Livre v, Chap. XIX

6) la judicature, 1942, p. 2

7) Décret de 16-24 Ao(t, titre II, article 16

8) la Judicature p. 28 et 75, 88 et 108

9) La femme Musulmane p. 30

10) Civilis. des Arabes. p. 286, 428

11) Exposé pratique - O. Pesles, Imp. Réunies casa, 1940 p.11
12) La Judicature... p. 125

13) Brissaud, Manuel d'histoire du Droit Privé p. 62

14) Essayouti, Al-Mohadarah T. I P. 68/AI-Magrizi, Al-khit. T. 1 p. 94.
15) Sobh Al-Acha T. 3 p. 464

16) Civilisations p. 376

17) Les personnes Morales en Droit Musulman

18) Le testament... p. 54

19) Exposé pratique des successions. p 12

20) Le testament p. 47

21) Le Testament p. 99

22) Les contrats de louage, O. Pesles. 1938 (p. 39

23) Le Testament p. 78

24) Code civil, articles, 1.769 et 1770

25) "Le crédit dans l'islam malékite" p. 27

26) Se référer a I'Encyclopédie du Figh Malékite"" - A. Benabdallah, éditée
a Beyrouth 1980.

27) Gustave le Bon, divilisations des Arabes p. 17

- Berque, Revue historique de Droit, 1949

- Gisele Charri, Hespéris 1857 p. 265.

28) (Delphin, "Fes, son Université", 1889)

29) Le Maroc Inconnu, Moulieras T.1 p. 28)

30) (Manuel d'Art musulman T. Il p. 469)

31) Les Accords Internationaux. (1757-1790)

32) Al-Massalik. p. 70 - Ibn Said affirme en avoir vu lui aussi
33) Revue du Monde Musulman p. 428

34) Godard - Histoire du Maroc p. 15

35) Etudes sur I'hygiéne et la médecine au Maroc par Raynaud p.6
36) La France en Afrique du Nord p. 232

37) Archives marocaines T I p. 13, 51

38) Massignon 1959- 1960 p. 218



