EPANOUISSEMENT UNIVERSEL
DE L'ISLAM :
ANALYSE CRITIQUE DE
L'OUVRE DE JACQUELINE
CHABBI
« LE SEIGNEUR DES TRIBUS »
« L'ISLAM DE MAHOMMET »

Par le Professeur Abdelaziz Benabdallah

COMMUNICATION FAITE A PARIS A L'INSTITUT DU MONDE ARABE
LE 27 NOVEMBRE 1997

OMMAIRE

I-INTRODUCTION

II-LA LANGUE ARABE

ITI-HISTORICITE DU SACRE

IV-SCIENTIFICITE DES ECRITURES

V-FINALITE UNIVERSELLE

VI-UNIVERSALISME HUMANISTE DE L'ISLAM ABRAHAMIQUE
VII-L'ISLAM PRECHE L'ETHIQUE UNIVERSELLE

VIII-LE JIHAD, GUERRE SAINTE PACIFIANTE ET UNIFICATRICE
IX-LE SENSUEL ET L'APPROCHE DU DIEU REEL

X-QUAND DIEU RELATIVISE HUMAINEMENT LA LEGISLATION CORANIQUE
XI-QU'EST CE QUE LA « MOUBAHALA »

XII-CORRELATION JUDEO-CHRISTIANO-ISLAMIQUE

XIII-CONCLUSION



I-Introduction

Madame Jacqueline CHABBI a élaboré un ouvrage qu'elle a intitulé « Le
Seigneur des Tribus et I'Islam de Mahomet » (Editions Noésis, III éme
Paris). Professeur a Paris VIII, elle y enseigne les origines de I'Islam; elle
est aussi membre de I'Institut, avec André CAQUOT, professeur honoraire
au College de France, qui a préfacé l'ouvrage, présentant « ce travail,
pionnier en sa démarche, s'employant a considérer le Coran dans son
contexte premier de réception, celui du monde tribal » ; le Prophéte des
tribus serait, pense-t-elle, un « Mahomet inhabituel, révélant Ila
discontinuité entre son islam et I'univers complexe ». Cette démarche
serait a la fois anthropologique et historique, pour périodiser I'histoire du
monde musulman, conférant a cet ouvrage, selon l'auteur, « un caractere
totalement novateur ».
Pour madame CHABBI, « le Livre Révélé, (elle entend le Coran) présente
une homogeénéité qui le distingue de la Bible et des textes fondateurs du
christianisme et du Judaisme ». N'empéche que notre éminent sociologue,
tend a soumettre l'islam et « I'exclusivisme spontané des consciences
religieuses », a la démarche historique, critique acerbe de la tradition
relative aux conditions de la Révélation et a sa diachronie, cherchant a
scruter, par le biais de la grammaire et de la lexicographie, la
connaissance du milieu arabe et de discerner les « Isra'iliyat ». Une telle
approche est logique, voire méme innocemment louable, mais a condition
que le promoteur de cette analyse soit a la hauteur d'un theme aussi
énigmatique, connaissant a fond les subtilités d'une langue, aussi fine et
nuancée que la langue du Coran, marquée par la richesse de son génie
propre et de son systéme consonantique. La, il faut bien se garder de
manipuler I'hébreu, en tant que langue sémitique originelle, de premiere
main, a partir de laquelle, notre célebre étymologiste novatrice, cherche a
rectifier certaines nuances, des plus profondes de la langue du Coran. La
réciproque s'avérerait, a notre sens, la seule exclusivement vraie, comme
nous allons le démontrer. Madame Jacqueline CHABBI, dont nous
apprécions le processus du test audacieux des recherches, quoique
agressif et irrévérencieux, semble vouloir se pencher également sur les «
biblismes », pour « éclairer I'arabisme de la toute premiere révélation, qui
sera bient6t infléchi », par I'évolution médiévale de la phase abbasside,
c'est-a-dire la civilisation arabo-islamique, du III eme siécle de I'hégire.
A son avis, qui est loin d'étre humble et déférent, « les savants d'Occident
» qui se sont penchés, depuis prés de deux siedes, sur les origines du
monde musulman, doivent étre taxés de naiveté, parce qu'ils n'auraient
su soumettre les données de la masse des documents historiques,
notamment du XIXeme siede, « au crible de la méthode historique et aux
rigueurs qu'imposent les sciences humaines ». Dans leur recherche, une «
mise en contexte », manquerait irémeédiablement. Notre hardie novatrice
fut la seule a pouvoir « comprendre la profondeur du décalage et la
gravité de la rupture entre I'age tribal de « I'Islam de Mahomet » et les
sociétés islamisées d'apres, car « il n'est que de rappeler, dit-elle, que la
notion de « Musulman » n'est parvenue a se séparer de sa composante
ethnique « arabe », qu'a partir du milieu du VIII éme », de l'ére
chrétienne ; « les populations se trouverent, dorénavant, soumises au
calife potentat dans une égale sujétion, qui effacait définitivement les



privileges des tribus et leur code complexe de relations parentales ». « Le
Seigneur des Tribus » - bizarre appellation de |'ouvrage - constitue une
tentative de mise en contexte historique de I'Islam des origines, dans la
société ou vécut Mahomet ... ; « Mahomet est un chef d'hommes » et les
péripéties de sa vie (sira), édifiée selon « la tradition musulmane »,
seraient inconsistantes, car par trop « légendaires ». La parole de
Mohammed (psl) lui semble, a la rigueur, une parole sacrée, parce que
émanant d'un homme dans sa tribu, celle de la Mecque; « le futur
Prophéte de l'islam » dut attendre la période médinoise, pour se voir
proclamé « Messager de Dieu », Rasll. Toute vision universalisante ou
abusivement « musulmane » du texte sacré est considérée - par notre
auteur qui se veut historiographe original - comme relevant de
I'extrapolation ou de la rétro-projection ». La, Madame CHABBI s'en prend
au Coran, pour démontrer ses singularités, son anachronisme qui
inciterent, plus tard, les exégetes, tous parmi les convertis, « a travailler a
ce qu'ils ont appelé « asbab an-nuz(l » (causes de la révélation).
Dans ce fatras, notre historien ethnologue semble oublier que le méme
processus qu'elle cherche a édifier, pour marquer « les tribus de Mahomet
», s'applique, a coup sr, a celles de Moise et, bien avant ce Prophéte
vénéré, a celles du révérend Jacob (ou Israél) ; car dans I'Antiquité
judaique, la tribu est « l'ensemble des Juifs issus de |'un des douze
patriarches, « les douze fils de Jacob », c'est a dire les douze tribus
d'Israél » ( Dictionnaire Hachette). Le Coran, livre sacré - se plait a
répéter Madame CHABBI - se caractérise par l'abondance visible des
apports extérieurs qui le construisent; elle essaie d'en démontrer I'origine
biblique, « mauvaise copie de I'Ancien Testament » - dit-elle -, dépourvue
de toute valeur réelle, de toute originalité » ; c'est « le livre d'un Prophéete
qui a réussi, dans I'histoire, et qui n'est pas mort en martyr; il finit par
faire mentir la maxime bien connue, car il devint Prophéte en son pays. «
Le plus ancien de ses conflits, en islam, - enchaine-t-elle - fut celui qui
opposa le Prophéte Mahomet aux Juifs de Médine qui ne voulurent,
jamais, retrouver le passé de leurs mythes, dans la version coranique des
histoires de prophetes bibliques, celles de Moise, Abraham, Noé. ».
« C'est - précise-t-elle - dans un rapport aux livres du judaisme -
canoniques ou non - que parait s'étre construit le « biblisme » du Coran.
Notre célebre judaiste qui s'ingénie a tout « bibler », en vint ainsi, a taxer
quelques versets coraniques d'étre interpolés, c'est a dire insérés par
fraude et a interpréter, entre autres, le mot « Monafiq », dont le vrai sens
est hypocrite, par « poltron », mettant, ainsi, en exergue les faussetés des
linguistes et exégetes, tant Arabes qu'étrangers. Cette excentricité, parmi
tant d'autres, lui vaut, au sens de la préface élaborée par son collegue de
I'institut, Monsieur André Caguot, le titre de pionnier, dans cette
démarche si originale, qui se veut anthropologique et historique. C'est, Ia,
une méconnaissance inouie de I'histoire biblique de Moise et des
Prophétes d'Israél, dans leur parenté tribale.
Notre auteur aurait di s'attacher, avec un peu plus d'objectivité a en
analyser le processus chronologique, au sein duquel, l'islam Omeyyade,
déja universel, au premier siéde de I'hégire, a devancé de deux siecles,
celui des Abbassides; cette historicité « chabbienne » se démarque par
son anachronisme verbeux.
L'épilogue de notre célebre ouvrage est, donc, la contestation de



l'universalisme d'un islam circonscrit, dans un espace arabique restreint.
Madame CHABBI n'a rien ménagé, pour mettre en doute, I'effet sans pair
de I'expansion de l'islam, a I'échelle mondiale. L'esquisse chamiére de ses
propos, est une fresque incohérente, parsemée, tout le long de sept cent
pages, d'un réseau de trames excentriques qui structurent,
subjectivement, une étude dont la scientificité y est fort douteuse. Elle a,
certes, choisi « la formule arabe de « Rabb el Alamine », comme titre
général a ses travaux sur le Coran. Elle ne peut que convenir que la
traduction habituelle de cette formule est celle de « Seigneur des Mondes
» ; mais, il ne s'agit, la, a son avis si autorisé, que d'une « traduction qui
procede par transfert de texte ». « Une telle traduction - souligne-t-elle
encore - peut, a la rigueur, se concevoir, dans les sociétés musulmanes,
d'apres les grandes conquétes et la sortie d'Arabie » ; elle a pris - ajoute-
t-elle - un sens plein aujourd'hui, dans un islam contemporain, qui s'est
donné une vocation universelle, mais qui ne signifiait rien dans cette
société de tribus, qui n'avait aucun moyen de se représenter dans des «
Mondes », différents du sien. « Ce terme apparaitrait sans ambiguité -
selon cette optique étrange - comme un des désignatifs des groupes
sociaux ». Madame CHABBI, tente, a pure perte de temps, de foncer une
porte ouverte, car nous aussi, Nnous ne concevons guere, une quelconque
universalité, dés le début de I'islam, circonscrit alors, dans les deux Cités
Saintes. Elle semble oublier aussi, qu'une telle these doit nécessairement
s'appliqguer a la tribalité initiale des Fils d'Israél. Etrange analyse
anthropologique de la linguistique, dont I'historicité et la nature méme
devraient étre recyclées. Aberrance flagrante que je n'ose guére essayer
de réfuter, car ma dignité de chercheur, rationnellement intégre, en
souffrirait.

Par son cynisme, systématiquement dénigrant, Madame CHABBI et ses
acolytes, s'obstinent a cultiver I'absurde. Mes critiques, a I'encontre d'une
soeur « croyante », adepte d'une religion vénérée, ulcérent, dans mon
tréfonds, le coeur d'un croyant, au dogme et au subconscient communs,
avec celui d'un vrai fidele du judaisme mosaique, le vrai.
Madame CHABBI persiste, opiniatrement, a décrier l'islam, par ses
omissions tendancieuses et ses optiques nihilistes, qui lésent plus d'un
milliard de musulmans, dans la dignité de leur foi. Que cherche-t-elle par
son travail obstiné? Déja, de par son discours extravagant, elle a perdu
toute estime, toute crédibilité, méme parmi ses coreligionnaires.
L'islam a donné le bon exemple, dés le II éme siécle de I'hnégire ou Jacob,
le Juif, fut le maitre du traditionnaire Mohammed Ibn Isaac, qui le
considérait, comme cheikh éminemment crédible et digne de confiance.
L'intelligentsia mohammadienne, quoique tolérante, ne saurait souffrir une
telle arrogance. Sa réaction serait, sans nul doute, plus véhémente. Mais,
nous nous ingénions, dés maintenant, a dire a madame CHABBI, qu'en
dépit de cet « acolisme », contre l'islam, son sursaut, de par le Monde,
atteindra, bientot, la moitié du Globe.
Néanmoins, ce que nous regrettons amerement, ce sont les conségquences
d'une certaine impertinence irrespectueuse, qui risque de provoquer
irrémédiablement la rupture d'une union sacrée, déja chancelante, des
religions révélées. Madame CHABBI, méme vis-a-vis du Christianisme, n'a
pas failli a sa manie, en critiquant indirectement le Nouveau Testament. «
Aucun mot des Evangiles - dit-elle - n'est intelligible, si I'on veut se couper



de ce passé et se priver de la connaissance d'un milieu spirituel restreint,
mais agité , entrevu grace a quelques écrits moins connus ».
Nous avons tracé, jusqu'ici, une fresque sur la trame structurée de la
thése de madame CHABBI, empreinte, comme nous l'avons vu, d'une
polémique creuse. Nous allons, maintenant en analyser la chaine, mettant
en exergue son fonds concret, parsemé de contradictions. Nous sommes
en droit de nous demander, dans notre analyse critique, quelle est cette
Bible dont parle notre auteur, dans sa comparaison avec le Coran ? S'agit-
il du texte initial véridique de I'Ancien Testament ou d'un Ecrit travesti,
par des amplifications exégétiques ? En supposant sa véracité, quelles en
seraient les véritables dimensions et la portée universelle sur le plan
historico- scientifique et culturo-social ? L'hébreu que madame CHABBI
avance comme source initiale, n'est-il pas au fond une source secondaire,
parmi les langues sémitiques ou la langue arabe figure au premier plan ?
Pourquoi donc la these chabbienne s'ingénie, d'autre part, a évoluer dans
I'abstrait linguistique et morphologique, délaissant les véritables assises,
pour tester la véracité et la crédibilité du texte révélé?. Autant de
questions que nous nous sommes posées, en lisant l'ouvrage sur « le
Seigheur des Tribus »! Pour quelle raison, le fond culturo- scientifique et
sociotechnique a été omis, dans I'exposé Chabbien si substantiel ? Le tissu
coranique comporte pourtant, un processus intellectuel et civilisationnel
qui en fait un codex sacré, syncrétisant et équilibrant, dans une équation
harmonieuse, « I'ensemble des phénomenes sociaux, religieux,
intellectuels, artistiques, scientifiques et techniques, propres a un peuple
et transmis par I'éducation », j'entends I'éducation coranique dont
I'historicité et la sdentificité sont mises en doute par madame CHABBI et
ses acolytes? Péchent-ils par manque de documentation ? Je n'ose croire a
un tissage tendancieux.
Les Juifs étaient divisés, au début, quant au texte authentique de la
Torah, contenu (d‘aprés le Coran, Sourate II, verset 248), dans un coffret
désigné « Arche d'Alliance » par la Bible : caisse en bois précieux serti
d'or; « ces reliques laissées par la famille de Moise et d'Aaron apportaient
la paix, mettant fin aux discussions meurtrieres entre Juifs ». C'est a cette
copie que le Coran fait allusion, quand il exige des Israélites d'apporter
leur Livre, pour tester I'accord effectif avec ce que Mohammed (psl) leur
racontait et son identité méme en tant que Prophéte arabe, dté
expressément dans la Bible. Mais, les Philistins I'avaient déja enlevé, a la
suite d'une guerre ou les Juifs subirent un dur échec, au XIIéme siecle
avant Jésus Christ, dans |Ia région coOtiere de  Gaza.
Le peuple arabe était qualifié d'illettré. Ce serait la Bible qui I'aurait, ainsi,
qualifié, soit a cause de son analphabétisme, en tant que peuplade
primitive et farouche, soit par manque d'Ecriture révélée, comme chez les
détenteurs des écritures, c'est-a-dire I'Ancien et le Nouveau Testament.
Le Coran répéte cette appellation, en citant les propos des hommes de la
Bible : « Il n'y a aucune procédure contre nous, en faveur des Illettrés »
(Sourate 3, verset 75). Les Arabes Illettrés, convertis a l'islam,
respectaient les Juifs de Médine, en tant que « Gens du Livre »; mais le
chauvinisme de certains d'entre eux, leur fit perdre cette dignité, car ils
commencerent a renier le Coran qui confirme, pourtant, la Torah,
préférant les athées et les paiens aux croyants arabes. De la vient cette
malédiction proclamée par le Coran: « Ne vois-tu pas ceux qui ont regu



une partie du Livre, comment ils croient aux choses diaboliques et aux
fausses divinités et disent au sujet de ceux qui ont nié : « ceux-la sont sur
une voie meilleure que ceux qui ont cru. Ce sont ceux-la que Dieu a
maudits » (Sourate 4, verset 51). Mais, « parmi le peuple de Moise, il est
une communauté - précise le Coran - qui se guide, selon la vérité et le
bon droit, et qui juge sur leur base» (Sourate 7, verset 160).
La « Charte de Médine » fut, alors, instituée comme premiére constitution,
dans I'histoire arabe. Cette charte, est élaborée, par un « Chef d'Etat », le
Prophéte Mohammed (psl), aprés une longue consultation, entre les
habitants d'une méme agglomération (musulmans et juifs). Cette
agglomération est la cité de Médine ou cette loi organique proclama, pour
la premiere fois dans I'histoire, la liberté confessionnelle, le respect des
diverses religions, cohabitant dans la Cité, la mise en évidence du concept
politique de la nation, fixation des frontieres, détermination de la
responsabilité sécuritaire commune et de la solidarité sociale, répartition
des charges budgétaires, institution, enfin, d'un régime |égislatif prohibitif,
restrictif et permissif, reconnu de tous.
La premiere constitution moderne, instituée en tant qu'ensemble de lois
fondamentales, déterminant la nature, la forme et toute la structuration
de |I'Etat, est la Constitution francaise de Il'an 1789 apres J.C.
Un éminent écrivain anglais, Robert BRIFFAULT, rendant un vibrant
hommage aux enseignements du Prophete Mohammed dit : « L'idée de
liberté pour tous les étres humains, de la fraternité humaine, de I'égalité
de tous les hommes devant la loi du gouvernement démocratique, par le
truchement de la consultation et du suffrage universel, les idées qui
inspirerent la Révolution francaise et la Déclaration des Droits de
I'homme, qui avaient structuré la Constitution Américaine et enflammé la
lutte pour l'indépendance, dans les pays de I'Amérique latine; Tous ces
concepts - affirme t-il - ne furent pas les inventions de [|'Occident; ils
trouvérent leur inspiration et leur source ultime dans le Coran Sacré. C'est
la quintessence - ajoute-t-il - de ce que l'intelligentsia de I'Europe
médiévale avait appris de l'islam, pendant des siécles, au sein des
sociétés diverses qui s'étaient développées en Europe, dans le sillage des
croisades, et, en imitation des associations de la grande famille de l'islam.
Il était hautement probable que, sans les Arabes, la civilisation
européenne modeme, n'aurait jamais vu le jour; et il est absolument
certain que, sans eux, la civilisation occidentale n'aurait, guere, emprunté
ce cachet, qui lui a insufflé le pouvoir et la faculté de transcender toutes
les phases de I'évolution (texte traduit de I'ouvrage: Hundred Great
Muslim).

Le colloque tenu, en 1972, a Riad, avec la participation d'éminents
jurisconsultes du Monde entier, a exprimé, unanimement, toute son
admiration pour le Droit Musulman (la Charia) et les principes islamiques
sur les Droits de I'nomme. Son président Mac Bread, professeur a
I'Université de Dublin, ex-ministre des Affaires étrangéres d'Irlande, a
tenu a souligner « la prééminence des Principes coraniques sur la
Déclaration Internationale des Droits de I'Homme ».
Si I'on essaie de sonder la nature intrinseque de I'Islam, du Judaisme et
du Christianisme bien entendus, on se rend compte d'une homogénéité
fonciere, faussée par un imaginatif agressif et égoiste. Qu'est-ce que
l'islam ? demande Amr Ibn Absa au Messager d'Allah (psl) : « c'est -



affirme le Prophete (psl) - la parole douce et la générosité. » Quel est
I'islam, le meilleur ? Le Prophéte (psl) répond: « c'est la religion d'un
homme qui ne nuit @ aucun par ses propos ou ses actes. Et la foi la
meilleure ? Cest - souligne-t-il - une bonne morale ».
Les religions révélées pronent les mémes concepts. La réalité est une,
dans ce trio révélé, quelles que soient ses perspectives, dont le fond est
humainement sublime, dans ses optiques et options. L'éthique universelle
a des composantes dont les valeurs n'ont pas de frontieres, malgré les
nuances des étiquettes d'un certain ordre facticement restrictif,
susceptible d'en réduire la portée éminemment idéale.
C'est pourquoi l'islam se considere comme solidaire avec les religions
révélées. Aucune espece de civilisation ne doit étre considérée, a priori,
comme viciée; certains courants peuvent se contrecarrer dans les détails,
mais avoir un aboutissement unique; certaines manifestations de la
pensée peuvent varier d'un continent a un autre ou d'une religion a une
autre, mais le fond de cette pensée reste le méme : parce qu'il est la
résultante de cette communion humaine que l'islam cherche, sinon a
édifier, du moins a consolider. Bergson, un des amis du grand savant
pakistanais IQBAL, disait que « I'Occident aura besoin d'un supplément

d'ame, pour étayer sa culture »,
Pour EVA, « l'islam est un peu comme le dénominateur commun des
grandes religions ». (Islam, p. 151).

Les Trois Religions révélées, basées chacune sur un Livre d'Ecritures
Sacré, constituent un compendium de la foi, pour les juifs, les chrétiens et
les musulmans. Ces Trois Recueils sont I'Ancien Testament, les Evangiles
et le Coran. La Bible hébraique est le Livre du Judaisme, révélé a Moise;
quelques livres y ont été surajoutés, pour constituer I'Ancien Testament,
découpé lui-méme par I'Eglise catholique, pour élaborer le Nouveau
Testament, comportant quelques écrits dont les quatre Evangiles, affairant
a la vie de Jésus. Le Coran, renié par le Christianisme, prescrit, pourtant
aux musulmans de croire a la Torah et a I'Evangile (Sourate 4, verset
136). L'église n'admet aucune révélation postérieure a Jésus, notamment
I'Islam. Le Judaisme rejette, a la fois, le Coran et I'Evangile, considérant la
Bible, comme le Sceau exclusif de la Révélation, éliminant toute Ecriture
postérieure a la sienne. Nous avons la conviction que les Livres sacrés ne
sauraient se contredire, ni entre eux, ni avec le fond immuable de la
sagesse humaine. Mais, des éléments nouveaux, intégrés dans I'Ancien et
le Nouveau Testament, en font une « pluralité de textes et non un texte
unique ». Plusieurs versions furent élaborées, différentes les unes des
autres; certains textes dits « moyens » ont été confectionnés, a titre de
compromis entre les diverses versions hébraique, grecque, latine,
syriaque, araméenne.
« Ainsi, apparait considérable la part humaine dans le texte de I'Ancien
Testament. On réalise, sans peine, comment, de version en version, de
traduction en traduction, avec toutes les corrections qui en résultent
fatalement, le texte original a pu étre transformé en plus de deux
millénaires. » (1)
Certes, la Bible elle-méme, pourtant révélée et digne de toute confiance,
n'est plus « un recueil de Livres », mais « une tradition populaire ». Il est
vrai qu'a la fin du XIII eme siécle avant J.C., « |'écriture a été employée,
pour transmettre et conserver la tradition, mais sans une entiere rigueur,



méme quand il s'agissait des lois »; les genres littéraires sont amalgamés,
dans chaque livre, parmi les cinqg premiers qui forment la Torah ou la
Bible. L'ANCIEN Testament en est devenu « un ensemble disparate » (2).
Mais, malgré ce parallélisme, marqué de discordance, entre la Bible et la
littérature profane des chansons de geste « ou le réel se méle a la Iégende
», nous continuons, nous Musulmans, a croire a la véracité des
Commandements de Moise, qu'une synthése rigoureuse pourrait
réintégrer dans leur contexte original sacré.
L'Evangile, comportant selon l'islam, des éléments authentiques, a été
admis en bloc par le Coran, qui s'ingénie a esquisser une fresque sacrée,
sur l'unicité du dogme et du credo, dans les trois religions. Pourtant, ces
négations de |I'Eglise constituent une amorce de critique indirecte,
jalonnée de quelques faits et anecdotes de transgression a la foi
abrahamique commune. L'essentiel pour I'Islam est |'unicité de croyance
en Dieu, sur lequel le Vatican lui-méme a mis I'accent, dans un document
intitulé «Orientations pour un dialogue entre chrétiens et musulmans »,
publié en 1970. Le Condile de Vatican II, autour de cet écrit, « reconnait
les injustices du passé dont I'Occident d'éducation chrétienne s'est rendu

coupable a I'égard des Musulmans >,
Cette attitude d'objectivité bienveillante s'inscrit a I'actif du pape Paul VI «
animé, comme il le reconnait lui-méme, d'une foi profonde dans

I'unification des mondes islamique et chrétien, qui adorent un seul Dieu. »
Il faut, a notre sens, aller plus loin, en analysant le fond originel de cette
unicité, en dressant un parallélisme critique adéquat. « Il apparait, en
effet, tout a fait 1égitime, lorsqu'on étudie tout aspect révélé d'une religion
monothéiste, de I'aborder par comparaison avec ce que les deux autres
offrent de ce méme point de vue. Notre collegue et ami, Maurice
BUCAILLE, qui émet ce voeu, se pose « une question préalable
fondamentale, a savoir, quelle est l'authenticité des textes que nous
possédons de nos jours? ...; cette question implique - fait-t-il remarquer -
un examen de cdrconstances qui ont présidé a la rédaction des textes et
de leur transmission jusqu'a nous » (3). Or, A.H. SILVER, fait remarquer
dans son ouvrage « Moises and the original Torah », nouvelle édition
(1961),que ce livre sacré, qui est , aujourd'hui, entre nos mains,ne
représente guere la Torah de Moise et méme les « Dix Commandements
», travestis partiellement.
L'écrivain francais J.L. BERNARD souligne que les Rabbins avaient tout
hébranisé, entre autres, Salomon qui n'est pas Juif, mais assyrien et dont
la langue est cananéenne. BROCKELMANN signale bien que les Hébreux
avaient tenté d'exclure les Cananéens du Groupe sémitique. Le mot "Ibri"
(Hébreu) désignait les vieilles tribus rustiques arabes, comme ['atteste
I'Encyclopédie britannique (éd. 1965, T.11, p.279). Le mot « Moise » lui-
méme est un terme égyptien qui n'a rien a voir avec la terminologie
hébraique. « Ah. Moussa » est le fondateur de la Douzieme Dynastie
(1580-1546 avant J.C.). «Taj Moussa » est le grand Kahen de Memphis,
du temps de Thoutmosis III (1447-1479 avant ].C.)

Voulant éviter I'alourdissement du texte de mon exposé analytique et de
ne pas abuser de votre temps, j'ai essayé de me contenter de quelques
séguences évocatrices, pour répondre aux sept cent pages de l'ouvrage
substantiel de Madame CHABBI.



(1): Edmond JACOB, I'Ancien Testament, Presses universitaires de France.
(2):Maurice BUCAILLE « La Bible, le Coran et la science » ed.,Tripoli
etParis, 1976 , p. 17-18
(3) : Idem, p.8

II-LA LANGUE ARABE

La langue du Coran n'est - comme s'évertue Madame CHABBI a le répéter
- ni exclusivement celle de la Mecque et de Médine, ni le véhicule
péninsulaire d'Arabie, mais bien étymologiquement et originellement, celle
d'un ensemble de peuples du Proche et Moyen-Orient, dont les Akkadiens
(Assyro Babyloniens), les Amorites (de Syrie et de Mésopotamie), les
Araméens, les Phéniciens Cananéens, les Ethiopiens et les Hébreux.
Essayons donc de dresser un parallélisme adéquat, a partir d'une
historicité scientifique, largement admise dans les forums intellectuels,
entre |'arabe et I'nébreu, que Madame CHABBI tient a considérer comme
référence - elle, I'étymologiste bien autorisée - pour infirmer ou confirmer
I'arabité fonciere et I|'évolution étymologique de la langue du Coran.
Y'aurait -il besoin de rappeler a Madame CHABBI, a partir méme de
sources hébraiques et parfois anglaises, que les Araméens et les Arabes
sont de méme ethnie et leurs langues sont germaines, comme le souligne
F. HOMMEL, dans son ouvrage: « The Ancient Hebrew » (p.202). Or,
I'Araméen qui demeura langue officielle en Mésopotamie, Babylone,
Assyrie, Chaldée, Perse, Egypte et Syrie, est la langue de I'Evangile. Cette
thése d'Hommel a été corroborée par les études de D. DIRINGER dans «
The Alphabet » (éd.1943, p.253) et GROHMANN dans « The Arabs » (in
Encyclopédia of Islam, Nouvelle édition p.525). Le docteur Soussa,
professeur dans maintes Universités américaines, a souligné, dans son
ouvrage, « les Arabes et les Juifs dans I'histoire » (€d.1972) que cet arabe
ancien, parlé jadis dans la presqu'ile Arabique, fut I'origine de langages
divers, qualifiés de sémitiques, et dont le groupe comporte le sémitique
oriental (akkadien), occidental du Nord (araméen, cananéen, phénicien,
hébreu), occidental du Sud (arabe, amharique). NABUCHODONOSOR
fonda I'Empire néo-babylonien, en I'an 625 av. ].C. et éloigna de Palestine
les Hébreux, déja installés en terre de Canaan (Palestine), au XVII éme ou
XVI éme siecle avant |'ere chrétienne. Or, les Hébreux - comme |'attestent
les spécialistes de Hachette - font partie des tribus araméennes
sédentarisées en Syrie, depuis le XIX éme siecle av. J.C. D'ailleurs, cet
épisode fait I'objet du chapitre XII de la Genese, dans lequel apparait, a la
téte de ce mouvement, le patriarche Abraham. RAWBINSON a confirmé
cette these dans son ouvrage « Phoenicia: pp 404 et 548 ». Les
Nabatéens, ancien peuple de I'Arabie du Nord-ouest, au Veme siécle
av.J.C. avaient conforté leur langage sémitique, par une étroite corrélation
avec l'araméen dont se développa la langue du Coran. Il s'avere donc,
dans cette lignée éthno-linguistique que la langue arabe est la langue
mere.

Il semble, d'autre part, que la tradition populaire, a réminiscence



humaine, était le moyen exclusif de transmission de la pensée; I'alphabet
n'était pas encore née. Ce furent les Phéniciens qui, a partir du II eme
millénaire jusqu'a 1200 av. J.C., introduisirent l'usage d'un alphabet
permettant une écriture simplifiée. L'Egypte avait connu son hiéroglyphe
(simples signes), dés I'an 3000 av. J.C. Le Cunéiforme, fut certes |'écriture
des Perses, des Medes et des Assyriens, mais fut aussi de simples signes
combinés en « forme de coin et de fer de lance ». L'alphabet phénicien est
le résultat d'un amalgame des deux, suivi au XIII éme siecle, avant I'ére
chrétienne, date de I'avénement de Moise, par le Grec qui employa la
méme nomenclature: alpha, béta et écrivait de droite a gauche. Ce furent
les deux tribus (Achéens et Doriens), de I'Asie mineure, qui émigrérent,
alors, a la mer Egée. La tradition était ainsi orale et chantée. E. JACOB
cite des chants de I'Ancien Testament (Nombres 21,17), ceux du Cantique
et de la Bible dont le Cantique de Déborah (Juges, 5, 1-32), les Maximes
et les Proverbes. C'était le début de toute narration de I'histoire du Peuple
élu de Dieu « qui devint vite fable comme I'Apologue de JOTHAM (Juges,
9,7-21).

Le peuple de Moise, dont est issu le peuple de Jésus, n'a pu faire usage de
I'écriture, qu'aprés sa fixation en Canaan, terre phénicienne, a la fin du
XIII eme siecle av. J.C..
Le Coran a été, certes, révélé en langue arabe, véhicule dialectal
spécifiguement Quraychite. La grande fédération de Qoraich habitait la
Mecque et ses environs, ou la Kaaba était, avant I|'Islam, le centre
d'attraction de toute I'Arabie. Le Coran, réfutant une certaine prétention,
émanant de Qoraich méme, accusant le Prophete d'avoir recu d'un jeune
armurier gréco-romain l'enseignement de la Bible, dit: « Nous savons
parfaitement bien qu'ils disent : « c'est un étre humain et rien d'autre qui
I'instruit. La langue de celui auquel ils font allusion est étrangere et celle-
ci est une langue arabe bien daire. ». (Sourate des Abeilles, verset 03).
Le Livre Sacré spécifie, dans une autre sourate (Sourate Abraham, Verset
4): « Nous n'avons envoyé de Messager que dans la langue de son
peuple, afin gqu'il leur expose clairement les choses ». La Bible, Ancien
Testament, inspirée par Dieu au Peuple Juif, est écrite en hébreu, nom
donné par la Bible aux Araméens de Harran, qui traverserent I'Euphrate et
s'installerent en Canaan. Certains prétendent que le véhicule de révélation
mosaique était le hiéroglyphe, signe scriptural de I'Ancienne Egypte ou
vivait le Peuple d'Israél, au temps de Moise. Quant aux Evangiles, Livres
de Saint Mathieu, Saint Marc, Saint Luc et Saint Jean , qui racontaient la
vie de Jésus - fils - de Marie et exposaient sa doctrine, ils sont tous - dit-
on - écrits en grec; mais la version primitive de I'Evangile de Saint
Mathieu fut écrite en araméen (4).
Ainsi, donc, la langue arabe n'est guere celle des seuls Quraychites de la
Mecque, comme le prétend Madame CHABBI qui essaie, pire encore, d'en
interpréter elle-méme philosophiquement, le sens. Or, Averroés, dans son
Discours Décisif (Fagl el Magal) prouve que l'interprétation philosophique
du Coran n'est légalement obligatoire que, pour ceux qui sont aptes a s'y
adonner. Le verset 7 de la sourate III nous éclaire sur ce point. « C'est lui
- dit le Coran - qui fit descendre sur toi le Livre dont certains versets sont
bien explicités, ce sont I'Ecriture - mere, et d'autres prétent a confusion...;
or, ne sait son interprétation que Dieu et les gens bien enracinés dans la
science disent: Nous y avons cru; tout vient de notre Seigneur. »



Toute interprétation donc du Coran, qu'elle soit d'ordre philosophique,
poétique ou mystique , ne saurait étre admise , si elle va a I'encontre du
sens explicite d'autres versets; car - dit un hadith - « le Coran comporte
sa propre exégese » ; les divers versets s'expliquent les uns les autres ,
méme s'ils sont apparemment équivoques.
Mais, il faut que l'exégete soit bien a la hauteur, connaissant tous les
atouts « islamiquement » scientifiques, qui doivent se corroborer. Cela est
aussi vrai pour les hadiths, dont certains termes confus ou ambigus sont
énoncés formellement dans d'autres; les traditionnaires citent le cas du
mot « doukh » interprété, dans d'autres traditions , par « doukhkhan »
(fumée). La condition, sine qua non, d'une interprétation |égitime, est,
donc, celle qui ne transgresse, en rien, les normes essentielles du credo
de I'Islam. Ibn Roshd, fgih chevronné et, en méme temps, philosophe
autorisé, étant le premier commentateur d’Aristote, fut infiniment apte a
saisir cette connexion nécessaire et indispensable entre la pensée
discursive et celle du Coran. Cela est d'autant plus vrai que le secret des
religions révélées réside dans la culture des sciences, considérées bien
comme telles, la préférence donnée aux options humaines, la prise en
considération du prolongement de I'nomme dans sa destinée
transcendante et I'équilibre, scdiemment maintenu, dans le Cosmos entre
I'Esprit et la Matiere.
Ainsi, une méme réalité peut comporter deux éléments qui semblent
contradictoires, tels, en science, « la propagation d'une onde et le
déplacement d'une particule qui ne sont que deux aspects
complémentaires ». On peut aller, plus loin, en nous référant aux
contrastes étymologiques dans diverses langues.
Par euphémisme, on appelle, en arabe le goudron (noir) (le blanc: el biad)
et le feu (nér), el Afia (bonne santé); en francais, on atténue la brutalité
du terme <« mourir », par l|'expression « s'en aller ». Les exemples
abondent.

Il est curieux de constater, quant a la corrélation entre |'arabe et I'hébreu
gu'Isaac el Cohen dit El Fassi , né a Qal'at Ibn Ahmed, pres de Fés ( en
I'an 1013 aprés J.C./ 404 h), décédé a Lucena (en Andalousie) ( en 1103
ap. J.C./ 497h), élabora un commentaire du Talmud, en vingt (20)
volumes, en langue arabe, en vy intégrant Trois cent vingt (320)
consultations (Fatwa), pour expliciter la Iégislation talmudique. Pres de
deux cents termes et expressions arabes étaient pris comme références,
pour comprendre le sens réel de certains éléments de la Torah, dans
l'oeuvre (Mahbert) de Monahim Ben Sarouq et l'ouvrage de Donach Ben
Labrat, grace auxquels, les rédacteurs du Talmud n'ont pu comprendre
I'Ancien Testament, qu'en se référant a la langue arabe.

(4) : M. BUCAILLE, « La Bible, le Coran et la science », p.18
ITI-HISTORICITE DU SACRE

«La religion du Livre par excellence, dit Eva (5) (I'Islam p. 47), c'est
I'Islam, puisqu'il est basé tout entier sur un livre. La tradition n'y tient que

peu de place; et puisqu'il n'y a pas d'Eglise dans I'Islam, pas de dergé,
pas d'autorité chargée de dire la vérité, tout se réféere au Livre. La



tradition tient déja plus de place dans le Judaisme, tandis que le
Christianisme est basé sur le message de I'Evangile, sur les témoignages
des premieres communautés et, par la suite, sur les enseignements de
I'Eglise ». La, le Nouveau Testament n'est que le prolongement de I'Ancien
; ils ont été, tous deux, travestis.
Le Cardinal allemand de Cues lisait le Coran en arabe et soulignait, des
1437ap. J.C.: « Quand vous parlez de Dieu, ne parlez pas de Trinité, il a
bien raison, parce que les gens croient que c'est trois Dieux ».
Il y avait aussi Marsile FICIN, Arnaud de Villeneuve, trés proche de l'islam.
Tout ce mouvement a été completement étouffé au XV eme siecle par
I'horrible pape Borgia.
Deux différences essentielles marquent I'Islam et le Christianisme ainsi
que le Judaisme : d'une part, « I'absence pour le Christianisme d'un texte
révélé fixe et stable, alors que le « Coran répond a cette définition » ;
d'autre part « I'Islam, lui, posséde - pense M. Bucaille - dans les hadiths
I'équivalent des Evangiles: les Hadiths sont des recueils de propos et des
narrations des actes de Mohammed », Messager de l'Islam, et « les
Evangiles » qui ne sont rien d'autre que cela, pour ce qui concerne Jésus
». Certes, les hadiths et les Evangiles ont été écrits, tous deux, des
décennies apres Mohammed et Jésus. Mais, d'un million de hadiths,
recensé par I'Imam Ahmed Ibn Hanbal, chef du Rite qui porte son nom, il
n'a pu retenir qu'une partie relativement minime, qu'il intégra, dans son «
Musnad », soit vingt quatre mille, alors que les deux célebres
traditionnistes, Boukhari et Mouslim, n'avaient retenu, des trois cent mille,
qu'ils avaient réunis, que quelques milliers, se prévalant d'une
méthodologie objective rigoureuse, appelée « sanad » (chaine de
transmission). Le reste des hadiths, massivement israélisé¢, a été rejeté,
comme apocryphes. Cette procédure d'authentification a duré des siécles ,
alors que I'Eglise a « tranché », dées le début , « d'une facon définitive,
entre les multiples Evangiles, proclamant comme officiels ou canoniques
quatre seulement de ceux-ci, malgré les nombreuses contradictions entre
eux sur bien des points et ordonnant que tous les autres soient cachés,
d'ou le nom qui leur a été donné d'apocryphes ».(6) Pour marquer
I'historicité effective de certaines anecdotes ou faits historiques, le Hadith
authentique du Prophéte a joué un role rectificateur.
Selon les deux Recueils de hadiths authentiques, Boukhari et Mouslim, la
Mosquée El Aqca a été édifiée, quarante ans apres celle de la Kaaba, a la
Mecque. Celle-ci fut I'oeuvre du Grand Messager d'Allah, Abraham, aidé
par son fils, alors unique, Ismail. Or, ce serait |'Apbtre vénéré Salomon,
fils de David (931 av. 1.C.), fortifiant le Royaume de son pére, qui aurait
érigé, en grand batisseur, le « Temple de Jérusalem ». On peut se
demander de quel temple s'agit-il ? Car ce fut le sublime Apotre Jacob, fils
d'Isaac, dit Israél qui l'avait édifié, d'apres les traditions authentifiées
islamiques. Pour Salomon, il ne s'agit que d'une reconstruction de la
Maison d'Allah, en la rétablissant dans sa forme primitive. C'était,
notamment, a la fin de la vie de Salomon ou la destruction du temple fut
I'aboutissement du réveil de I'antagonisme entre les tribus israélites du
Nord et celles du Sud; et qui provoqua la scission du royaume de David et
la formation de deux états: le royaume de Juda, et le royaume d'Israél.
Pour ce qui est du Judaisme, le Talmud est une compilation de
commentaires sur la loi mosaique, constituée, notamment, par le Mishna,



codification de la loi orale; il est curieux de constater que la Gemara,
commentaire de la Mishna, a vu le jour au temps de Mohammed (psl). Est
- ce une simple coincidence ?
Selon la Traduction oecuménique de la Bible, la généalogie établie par
Mathieu pour Jésus, a partir d'Abraham comporte quarante deux
générations, alors gu'elle se monte a soixante dix-sept, dans I'Evangile de
Luc. L'un et l'autre préchent, a la base, en préconisant une généalogie
masculine pour le Christ, fils exclusif de Marie, sans pére biologique. Dans

les Evangiles de I'Enfance (7), il ne s'agit, la, que d'une enquéte
historique, ou la généalogie de Jésus est empruntée aux archives de la
famille de Jésus.

DANIELOU dénigre, pour défendre ces excentricités, la mentalité
occidentale, l'ignorance du Judéo-christianisme, qui ont égaré tant
d'exégetes, dans l'interprétation des Evangiles qui seraient, selon eux,
influencés par les idéologies platoniciennes, cartésiennes, hégéliennes et
heideggériennes. « Il est bien évident - fait remarquer M. BUCAILLE (« la
Bible,le Coran et la science », p. 98) - que ni Platon, ni Descartes, ni
Hegel, ni Heldegger ne sont pour rien dans l|'attitude critique que I'on peut
avoir, vis a vis de ces généalogies fantaisistes. »
« Les écrivains bibliques - note M. BUCAILLE - et parmi ceux-ci des
évangilistes, en particulier Luc a propos des Généalogies de Jésus, ont
exprimé des idées de leur temps incompatibles avec les connaissances
modernes ».
Si on se réfere a la datation préconisée « scientifiqguement », pour le type
humain préhistorique, il y aura un hiatus de quelques m|II|ons d'années,
au cas ou les cranes fossilisés découverts seraient réellement ceux des
hommes adamiques. Le livre de DARWIN « De l'origine des especes »
(1859) déclencha un trés vif débat entre les hommes de science.
La Bible (chap.4, 5, 11, 21 et 25 de la Genese) situe la naissance d'Adam
Trente huit siécles avant Jésus, celle d'Abraham prés de 20 siécles apres
Adam. Cette période séparant les deux naissances (Adam, Abraham) est
la base de la tradition juive dans I'établissement de son calendrier qui
place la création du monde, en l'an 5757, si l'on part de Il'année
chrétienne 1996.
Parlant de I'Evangile de Luc, M. BUCAILLE (p. 89) refuse d'accepter un
texte « dédaré authentique et inspiré par Dieu », (chap.3, versets 23-28),
préconisant bien que « vingt générations seulement ont existé entre le
premier homme et Abraham. » Ce n'est la, au fond, que « le produit de
I'imagination humaine ». Dans un méme ordre d'idées, le Prophéte
Mohammed, ne daigna guere admettre sa propre généalogie, au dessus -
précise-t-il - de I'ancétre « Adnan ». Dans un tel domaine objectif, une
Révélation effective est la seule attestation digne de confiance. Le
Prophéte Mohammed (psl) n'osa donc point proclamer, ce qui ne lui a été
guére révélé, quoique Ilui tenant bien a coeur. C'est l'inspiration
imaginative qui incita Luc a placer 42 noms, dans la généalogie de Jésus
entre lui et le Prophéte David, alors que Mathieu n'en mentionne que 27.
Ce qui frappe, d'autre part, dans I'Evangile de Jean, c'est I'absence du
récit de l'institution de I'Eucharistie, pourtant capitale dans la conception
catholique de la « consubstantialité », c'est a dire |'unité et I'identité entre
les trois personnes de la Trinité. Néanmoins, I'Evangile de Jean est le seul
a parler du Paraclet. Un tel testament spirituel de Jésus fait défaut chez



Mathieu, Marc et Luc.
La Traduction oecuménique de la Bible, Nouveau Testament, cite des
passages sur Parakletos, dont fit état I'Ancien Testament. Les Juifs de
Médine, en proclamaient I'avenement, s'attendant a un prophete israélite
qui mettra fin au christianisme. « Il (le Pére) vous donnera un autre
Paraclet (chap.14, versets 15-16) », « le Paraclet, c'est I'Esprit Saint (8)
que le pere enverra en mon nom. » (Verset 26), « si je ne pars pas, le
Paraclet ne viendra pas a vous, si au contraire je pars, je vous l'enverrai.
Et lui, par sa venue, il confondra le monde en matiere de péché, de justice
et de jugement... » (Chap. 16, versets 7-8). Pourtant, Barnabas, né a
Chypre, de son vrai nom Joses Barnabas a révélé le nom de ce Paraclet
qui s'identifie avec le Prophéte Ahmed, expressément cité dans I'Evangile.
« Et quand Jésus - fils - de Marie dit: O fils d'Israél! Je suis le Messager de
Dieu a vous, venant ajouter foi a ce qui m'a devancé comme Torah
(Pentateuque) et vous annoncer la bonne nouvelle de la venue d'un
Messager qui viendra aprés moi, nommé Ahmed. » (Sourate 61, verset 6)
Cette prédication a été mentionnée dans I|'Evangile de Barnabé dont
quelques exemplaires se trouvent encore dans les bibliotheques
d'Angleterre, d'Autriche et d'Amérique ». On a taxé la Bible de Barnabé de
faux. Dans maintes encyclopédies européennes, ce manuscrit serait un
livre inventé, écrit par un italien converti a I'Islam au XV eéme siecle. On
ne dispose, guere, d'un argument péremptoire, quant au fait que la Bible
de Barnabé fut parmi les Bibles brilées, en I'an 325 de |'ere chrétienne,
sur ordre du Concile Oecuménique de Nicée. Il a, en tout cas, dispary,
quelques décennies plus tard, en I'an 383 ap. J.C. Le méme manuscrit est
retrouvé, par le Pape Damasus, dans la Bibliothéque du Vatican ou il a été
gardé jusqu'a I'an 1585 ap. J.C. A partir de cette date, les prétentions
eurent libre cours : le Pape Sixte V (1520-1590) (promoteur de I'édition
dite Sixtine de Valgate, version latine de la Bible, adoptée par le Concile
de Trente, en 1546), était I'ami de l'italien FRA MARINA qu'il aida a mettre
la main sur ce manuscrit et le traduire en italien, entre les années 1585-
1590. Une suite de traductions voit, alors, le jour, notamment en anglais.
Un récit romancé démarra, a partir de cette traduction qui demeura -
semble- t il - la seule assise cataloguée au British Museum, a la
Bibliotheque du Congres Américain, et, peut-étre a la Bibliotheéque Royale
a Vienne (Hofbibliothek), depuis 1738.

Or , la thése avancée par Barnabé , était déja en vigueur, au III siecle,
dans les terres chrétiennes ou plusieurs personnalités éminentes
commencaient a décrier la Trinité, n'admettant guere que Jésus- fils- de -
Marie f(t le fils de Dieu. Parmi ces hautes dignités de I'Eglise figure Lucien
, évéque d'Antioche ainsi que son disciple Arius ( 250-336 ap.J.C.), qui
fonda la secte des Ariane , a laquelle adhéra la soeur de Constantin,
Empereur de Byzance. Honorius, pape de 625 a 638 ap. J.C., donc du
vivant du Prophete Mohammed, essaya de rapprocher des Catholiques, les
Monothéistes d'Orient , en proclamant que Jésus est seulement un homme
et qu'il n'est pas permis de croire a Trois Allah. Le Condile d'Istanbul I'a,
alors, excommunié.



(5) :Eva de VITRAY- MEYEROVITCH, qui avait adopté I'Islam et qui a
traduit le « Metnaoui » de Jalal ed-Dine ROUMI; elle est |'auteur de «

I'Islam , ['autre visage ».
(6) : Maurice BUCAILLE
(7) : du Cardinal DANIELOU, Editions du  Seuil, 1967

(8): D'apres M. BUCAILLE (p. 109), le mot Esprit-Saint serait une addition
ultérieure tout a fait volontaire , destinée a modifier le sens primitif d'un
passage qui, en annongant la venue d'un prophéte apres Jésus, était en
contradiction avec l'enseignement des Eglises chrétiennes naissantes,
voulant que Jésus f{t le dernier des prophetes.

IV-SCIENTIFICITE DES ECRITURES

L'ordre divin, tel qu'il a été révélé ou inspiré a Moise, Jésus et Mohammed,
ne souffre guére d'infirmation, dans les relations de cause a effet, concept
péremptoire dans les enchainements rationnels de Notre Monde. Les
perspectives d'ordre éthico-cultuel, pour étre efficientes, doivent se
rationaliser dans leur quintessence, se conceptualiser scientifiquement et
se restructurer dans le contexte d'une optionalité sociale pertinente,
pérenne, sereine et souveraine.
C'est l'importance de cette communion de pensée originelle, de ce
fructueux échange entre civilisations diverses et religions différentes, qui
inspira Mohammed IQBAL, le célébre leader indien musulman, quand il
affirme, dans ses Six Conférences, sur la restructuration de la pensée
religieuse en Islam: « le phénoméne - dit-il- le plus remarquable de
I'histoire moderne, est la rapidité étonnante, avec laquelle le monde de
l'islam se meut spirituellement vers I'Ouest. Il n'y a rien de vicieux, dans
ce mouvement, car la culture européenne, dans son aspect intellectuel,
n'est que le développement postérieur de quelques-unes des phases les
plus importantes de la culture de I'Islam... Rien de surprenant, donc, que
la jeune génération musulmane d'Asie et d'Afrique demande qu'on oriente
de nouveau sa foi ». Quand certains philosophes et sociologues parlent de
I'Islam, comme catalyseur d'un modemisme équilibré, option de demain,
ils n'entendent par la, que le monothéisme abrahamique qui englobe les
trois religions révélées. Les propos du grand penseur anglais Bernard
SHAW doivent étre congus dans ce sens, quand il disait: « Le Centre
universel d'orientation se déplacera dans les siedes futurs de I'Occident en
Orient »; la Charia, Droit musulman, deviendra alors, le Code de la vie
civilisationnelle, apte a remodeler et a régulariser la vie de I'homme sur
terre.

La raison est apte a saisir certaines notions affairant a I'au-dela.
L'’entendement, comportant un élément subtil divin - comme I'atteste
Ghazzali - est le catalyseur de la pensée dont la portée touche les spheres
les plus sublimes.
« La science islamique est un héritage qui concerne toute I’humanité, son
étude ne doit pas étre coupée de I'histoire générale des sciences au
moyen age » (XVIeme Congres International d'Histoire des Sciences,
Bucarest, 1981)
Saint Augustin (354-430 ap. J.C.), évéque africain, pere de I'Eglise a bien



noté que : « la concordance entre Ecritures et science est un élément
nécessaire de I'authenticité du texte sacré.»
La tradition musulmane considére le Christianisme et avant lui, le
Judaisme, comme les freres ainés de I'Islam: rien d'essentiel ne les
sépare. Or, I'Islam « a libéré l'intelligence de toute croyance fondée sur
l'autorité, et lui rendit - affirme le Cheikh Abdou dans son « TSraité de
I'Unité » - sa compléete souveraineté, dans laquelle il doit régner, par son
jugement et sa sagesse ». « Rien dans I'enseignement du Prophéete - dit
l'auteur des « visages de l|'Islam » - ne rebute I'entendement, rien ne
heurte le bon sens commun ; l'idéalisme le plus élevé est allié au réalisme
le plus positif ».
« La scdence et la technologie doivent étre adaptées- souligne Islam et
Occident (9)- a un environnement donné et non l'inverse. Elles doivent
étre mises au service de I'homme et non l'inverse. A cet égard, la société
occidentale contemporaine a sans doute beaucoup a apprendre d'autres
cultures. »
« La civilisation islamique présente, ici, - dit encore Islam et Occident - un
intérét particulier et jouit incontestablement d'une mission beaucoup plus
importante que celle d'avoir seulement servi - ainsi que les intellectuels
occidentaux se l'imaginent souvent - de relais pour les idées de I'Antiquité
vers I'Europe médiévale. »
« La principale lecon de la science musulmane - précise Islam et Occident
- est son insistance sur la notion d'un équilibre balancé, quant a I'usage de
I'énergie mondiale qui ne détruirait pas I|'équilibre écologique subtil de
I'environnement, dont dépend finalement Ila survie collective. »
« La technologie musulmane est en symbiose avec I'homme ». Nous
citons, ici, quelques spécimens, de la pensée scientifique du Coran,
spécimens qui avaient devancé certaines données de la science modeme.
Madame CHABBI est aimablement conviée a y méditer.
Pour ce qui est du Mouvement de la terre, maintes exégétes citent le
verset: « Tu vois les montagnes, les croyant immobiles, alors qu'elles
roulent comme le roulement des nuages ». En conséquence, Ibn Arabi (
VII éme siede de I'hégire), proclame dans ses « Foutouhat » ( Imprimerie
de Halab), que la Terre tourne ( T.1, p.123; T.2,p 437 et T.2, p. 677) ,
ainsi que I'Africain Mokhtar El Kounti ( de Tombouctou, XIléeme) Adoud
Eddine Elligy, mort en 756 h / 1355 ap.].C), parle de la sphéricité de la
terre qui tourne autour du soleil, dans le livre ( Mawagqif), corroboré par
son commentateur Charif El Jorjani ( décédé en 819 h / 1416 ap.].C).
Bien des versets coraniques retiennent |'attention, quant a I'annonce de la
conquéte de l'espace et a l'exploration des profondeurs terrestres: «
Peuple des Esprits et des Etres humains, si vous pouvez vous engager
dans les hauteurs des régions des cieux et les profondeurs de la terre,
pénétrez-y. Mais, vous n'y pénétrez qu'avec un Pouvoir » (Sourate 55,
verset 33).
« Le soleil court a un point de fixation a lui (assigné) » souligne le Coran
(XXX, VI). On croyait que le soleil était le centre du systeme dit solaire ou
les planétes tournaient tout autour; I'astronomie moderne démontre, au
contraire, que ce systéeme évolue en spirale a travers notre galaxie. Ce
point de vue coranique cadre avec les données scientifiques modernes et
va a l'encontre des concepts astrologiques qui ont faussé les
interprétations. Certains exégetes du Coran (et non des moindres) ont été



influencés par ces contrastes, a tel point qu'ils étaient contre toute

hallucination humaine.
C'est ainsi que l'astrologie s'est dégradée au Moyen Age, pour devenir une
sorte de science fictive imprégnée de magie.

Une des conséquences de cette confusion est celle qui identifie le Prophéte
Idriss (qui réside au quatrieme ciel, d'aprés la tradition prophétique
(hadith) sur I'Ascension Nocturne) avec Hermes, qualifié dans la
mythologie aberrante de « dieu du soleil », car justement, selon les
astrologues, le soleil aurait pour centre le quatrieme del.
Cela aboutit, d'autre part, a une contradiction sdentifique: c'est la
confusion entre les données physiques et métaphysiques, d'autant plus
que l'emprise des normes de la science ne dépasse guere ce que les
astrologues appelaient jadis « monde sublunaire », c'est-a-dire notre
monde au-dessous du premier ciel ou se trouverait la lune.
C'est pour éviter cette ambiguité que les savants modemes ont opté pour
une gamme d'appellations qui définissent exactement la nature de notre
monde physique appelé cosmos, monde visible ou monde sensible.
Le Coran dit : « Nous avons effectivement orné le ciel inférieur avec les
lampes (étoiles) dont Nous avons fait des projectiles, pour frapper les
démons. » (Sourate Al Moulk, verset 5)
Qatadah, compagnon du Prophéte, commente ce verset, en précisant «
qu'Allah avait créé ces étoiles, pour trois raisons : comme ornement du
ciel, projectile contre les démons et balise pour signaler I'orientation, dans
une circulation aérienne » et, il termine, en affirmant « que celui qui
imagine autre chose est dans l'erreur, se représentant une figuration qu!'il
ignore » (Boukhari, chap. des étoiles)
Selon le premier exégete du Coran, autre compagnon du Messager
d'Allah, Abdallah Ibn Abbas, il s'agit, la, du « plafond » du monde astral
ou astres et planétes sont accrochés, a l'instar des lustres, au « celing »
du Monde, qualifié, parfois de sublunaire: on peut établir un parallélisme
entre cet ensemble astral qui évolue, dans l'espace cosmique, bien au-
dessous des cieux, et, ce qu'on a appelé, le systéme solaire. Ce point de
vue coranique cadre avec les données de la science astrologique qui ont
faussé les interprétations, pour devenir une sorte de science fictive,
imprégnée de magie.
Ces données coraniques et traditionnelles démontrent la scientificité du
Sacré. « Il (Dieu) enveloppe la nuit de la sphére du jour et Il enveloppe le
jour de la sphére de la nuit » (Sourate 39, verset 5) « Nous lachames les
vents comme facteurs de fécondation » (XV, 22) (les vents transportent le
pollen  jusqu'aux fleurs femelles pour les faire féconder)
Dans la Sourate 4 ( verset 56) , la fonction sensorielle est liée a la peau
du mécréant, grillée en Enfer et remplacée par une nouvelle peau, la
science moderne n'a découvert que tard , la liaison entre les nerfs sensitifs
et I'épiderme.
Les cieux et la terre étaient soudés et Nous les avons séparés et fait de
I'eau toute chose vivante. » (XXI, 30) (aussi bien tout étre vivant que la
matiere minérale qui ne réagit qu'en fonction de I'eau qui lui permet de
s'ioniser).

En plein XIII eme siede, il ( Jalal Eddine Roumy) - un des grands soufis
musulmans - enseignait que si I'on coupait un atome, on y trouverait un
noyau avec des planetes tournant autour... II a eu, d'ailleurs, la



prescience de |'énergie extraordinaire contenue dans ces atomes,
annongant qu'il fallait faire trés attention de ne pas provoquer un choc qui
pourrait réduire le monde en cendres » ( Eva, « Islam , l'autre visage »,
1972)

Cette révélation scientifique, s'inscrit dans le dogme inculqué par Sidna
Ali, gendre et compagnon du Prophete, auquel le Soufisme Chiite se
réfere. Le Messager d'Allah dit: « Je suis la cité de la science. Ali en est
I'acces. ». Il était, donc, le porte-parole du Prophéte, en l'occurrence.
ROUMY n'a fait que nous transmettre cette donne. Certes, John ONNELL,
rédacteur scientifique de (New York Herald Tribune) souligne, dans un
ouvrage publié, en 1943, sur I'Atome AUX U.S.A, que ce fut Abou Al
Hassan Ali, qui avait formulé, durant les trois premiéres décennies de
I'avenement de l'islam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit état
«Nehj Al Balagha» (T.1, p. 185).
SPENCER (10) disait: « J'ai entendu un Anglais, converti a l'islam, dire
ceci: « les philosophes du monde, réunis, peuvent-il déceler une seule
erreur dans le Coran? Ils ne pourront rien y trouver de faux, méme en se
referant a toutes les découvertes scientifiques. Si l'on suppose qu'ils
découvrent quelque chose qui soit en contradiction avec la science,
I'erreur ne sera pas imputable au Coran, mais a la science méme, parce
que les scences sont en perpétuel développement et leurs données
subissent quotidiennement des modifications. Cependant, chaque nouvelle
donnée de la science, recele une confirmation manifeste de ce que le
Coran a déja avancé. Citons |I'exemple des astronomes qui prétendaient,
autrefois, que la terre était immobile et que c'était le soleil qui se
déplacait dans le del. Puis une autre théorie venait dire le contraire.
Aujourd'hui, ils disent que tous les astres et planetes sont en mouvement
et que le soleil a une orbite, tout en se déplacant vers un point fixe. »
Et SPENCER d'ajouter: « au cours d'un voyage, j'ai rencontré le célebre
professeur frangais, le docteur Gréna a qui j'ai demandé les raisons de sa
conversion, et qui me répondit : « Jai lu attentivement les Versets du
Coran qui mentionnent les sciences naturelles et I'hygiéne, j'y ai trouvé
les lecons que j'ai diO apprendre quand j'allais a I'école ».
« J'ai constaté que tous ces Versets sont conformes a nos connaissances
actuelles. Je me suis, alors, converti a l'islam, parce que j'ai eu la
certitude que le Prophéte Mohammed (psl) a annoncé la vérité et que
I'islam ne va pas a I'encontre des sciences. Je suis convaincu que si tous
les savants faisaient une comparaison entre le Coran et les connaissances
acquises dans leurs domaines, ils se convertiraient a I'Islam ». ( Hadi Al
Madrassi, l'islam toujours).
Dans son ouvrage « la Bible, le Coran et la Science », notre ami Maurice
BUCAILLE nous propose « d'aller aux sources, c'est-a-dire de prendre en
considération ce que contiennent les Ecritures saintes, fondement de la
foi, du point de vue des rapports entre cette deriere et la science. »
D'abord, des réflexions sur de nombreux phénomenes naturels évoquant
I'Omnipotence divine, furent entendues comme des invitations a
I'accroissement du savoir humain. En font foi trois paroles du Phrophete
Mohammed (psl): « Recherche la science méme en Chine », « Recherche
la science du berceau a la tombe » et « l'encre des savants est plus
précieuse que le sang des martyrs » . De tels appels constituerent le
moteur de l'essor de la civilisation islamique qui influenca tant le monde



pensant, particulierement du VIII éme au XIV éme siécle, et hate la
Renaissance en Europe. C'était I'époque des Universités ouvertes aux
compétences de toute provenance.
« Deuxieéme ordre d'énoncés coraniques a souligner: des réflexions sur de
multiples objets allant des premiers dges du monde a la reproduction
humaine, en passant par l'astronomie et les sciences naturelles en
général. Ces réflexions sont en accord parfait avec les connaissances
modernes, et, d'autre part, elles ne sont accompagnées d'aucune allusion
a des idées de |I'époque que I'on aurait, plus tard, reconnues inexactes. Je
les ai étudiées dans mes livres « La Bible, le Coran et la Science » et «
I'Homme, d'ou vient-il? », en soulignant qu'elles font défi a I'explication
humaine, compte tenu de notre connaissance de I'histoire des sciences.
Les commentateurs anciens n'ont pu en saisir le sens, ce dont les
scientifigues modernes sont seuls capables. Les traductions classiques du
Coran n'y font généralement pas allusion, en raison, d'une part du
caractere récent de la connaissance de ces énoncés (il n'existait,
auparavant, en Orient aucun ouvrage sur ce sujet), d'autre part, de
I'absence d'une culture scientifique, étendue chez des traducteurs
généralement littéraires, ce qui est un obstacle a leur compréhension.
L'existence de telles réflexions dans le Coran est toute naturelle, pour un
musulman, la toute puissance divine expliguant que soit annoncé par la
Révélation plus tard »,
« La Bible - affirme BUCAILLE - ne contient aucune réflexion comparable.
Faut-il s'en étonner? Absolument pas. On sait ,en effet, de nos jours, que
les livres de la Bible sont des livres inspirés , les auteurs s'exprimant , en
dehors des enseignements religieux, proprement dits, selon les idées de
leur temps. Comment, dans ces conditions, n'y trouverait-on pas ce que
I'on a appelé des erreurs scientifiques, si bien présentées, ainsi, par le
professeur Jean Guitton qui dit: « Les erreurs scientifiques de la Bible , ce
sont les erreurs de I'humanité, jadis semblable a l'enfant qui n'a pas
encore la science ». Il existe cependant de remarquables points de
concordance: ainsi les livres de la Genése de I'Exode contiennent des
données permettant une confrontation harmonieuse avec des acquisitions
historiques et archéologiques modemes. A l'inverse, ne sont plus
acceptables des affirmations du Livre de la Genése sur les premiers ages
du monde, de la terre et de I'hnomme, ainsi qu'au sujet du monde vivant. »

(9) : Association dont le siege est a Genéeve ; j'en suis un des membres
fondateurs.

(10) : SPENCER Herbert : philosophe et sociologue britannique (1820-
1903), auteur d'une philosophie dont l'idée principale est I'évolution
naturelle (évolutionnisme).

V-FINALITE UNIVERSELLE

Dans son sublime Message, le Coran s'adresse a I'homme, dépeignant sa
finalité sur terre, d'ou découlerait son issue, dans l'au-dela. Cette finalité
tend a assurer a |'étre humain , pieusement, sans égoisme , ni bigotisme,
un double bonheur, marqué par une potentialité innée, qui lui permet de



pourvoir légitimement aux exigences de la vie d'ici-bas, passagere et
transitoire , pour mériter la félicité, but sublime et supréme, de la vie
future. C'est dans ce contexte idéal que la recherche de |'équilibre sodcial,
doit évoluer ; La communauté islamique, que le Coran qualifie de «
médiane », est la communauté optimale, car le terme « médian » a été
traduit par EL BOUKHARI, par le mot « juste », ce qui signifie que cet
équilibre constitue une justice immanente.
L'islam se présente, ainsi, comme une religion « évolutionnaire », tout en
étant révolutionnaire. Le Prophete (psl) est cité comme I'exemple
magnanime du « plus grand révolutionnaire ». Cette finalité est, donc,
agissante, dans ses perspectives d'équilibre hautement humain, régie par
les concepts rationnels de I'Islam. De la conception du finalisme, I'homme
a erré, sans but précis, tiraillé par divers processus, marquant son
indécision, sa profonde indécision. Pour les uns, la finalité serait un critére
ou « la fin justifie les moyens » , méme pervers; d'autres en matérialise le
but , pour n'en voir que la partie d'une symphonie humaine, d'une sonate,
d'une consonance terminale. Mais, la définition rationnelle et scientifique
de I'état final, c'est I'état d'équilibre que les physiciens entrevoient « a la
fin d'une transformation thermodynamique ». Néanmoins, il ne faut guere
aller jusqu'a un certain « finalisme » qui « explique les phénomenes et le
Systeme de I'Univers par la finalité ». Cette doctrine risque de sombrer
dans un pragmatisme qui ne considere que la réalité pratique des choses.
L'islam ordonne toute action, tendant a assurer le bien, c'est-a-dire tout
ce qui est bon, avantageux et profitable pour I'homme, sans se soucier
d'un fatalisme dégénéré qui pense qu'il est vain de chercher a modifier le
cours des événements fixés par le Destin. Conception coranique
intelligente des choses: Le livre sacré ne cesse de nous inviter a «
méditer, réfléchir et a raisonner » D'aucuns peuvent penser que |'attitude
incitée par la vertu coranique qui proclame, entre autres, le principe de la
tolérance et de la non violence, risque de dégénérer en fatalisme. Mais les
prescrits normatifs de I'Islam se soutiennent pour s'expliciter les uns les
autres. Dans un tel cas si spécifique, la confiance en la Justice immanente
divine favorise la vertu de patience et d'endurance et crée dans le for
intérieur du Croyant, la quiétude et la paix. C'est notre propre coeur, qui
est le véritable jurisconsulte. « Consulte ta conscience - dit le Prophete-
méme si des juristes te disent le contraire » ; mais, ce moyen de juger et
d'interpréter, est le propre de ceux que Dieu dote d'une pureté pieuse
effective, définie par le verset coranique, dépeignant la connaissance
infuse par Allah dans le coeur de ceux qui le craignent. C'est l'inspiration
par laquelle Dieu projette les reflets de Sa lumiere qui illumine le Monde.
L'élu, ainsi, inspiré atteint les secrets de I'herméneutique. « Si vous
craignez Dieu - dit le Coran- il créera en vous, un pouvoir qui permettra
de distinguer le vrai du faux et le bien du mal ».

VI-UNIVERSALISME HUMANISTE DE L'ISLAM ABRAHAMIQUE



L'islam abrahamique universel est celui dont les perspectives cosmiques
enveloppent les mondes, « scientifise » le céleste et sacralise toute la
terre, toute I'humanité que Dieu, I'Absolu, aime, en tant que Ses
créatures, abstraction faite de leurs options, apparemment croyantes ou
mécréantes, car il y a, en chaque étre, un subconscient adorateur.
La terre toute entiere est considérée par l'islam « comme une vaste
mosquée pure et sacralisée » (Sonan).
« Nul n'est sanctifié par le lieu ou il demeure ; ce sont les actes qui
sanctifient les hommes » (Mouatta Malek).
Allah aime toute Sa créature croyante ou mécréante, car Il a créé, en elle,
un subconscient adorateur.
« J'étais un Trésor caché - dit un hadith qodsy (Sainte tradition) - et J'ai
aimé a étre connu. Alors J'ai engendré les créatures, afin d'étre connu par
elles ».
Cet amour prééternel de Dieu, ce désir de Se révéler a Ses créatures, est
une séquence de manifestation, une succession de théophanies ou prend
place la doctrine des Noms divins (11). Ces noms seraient essentiellement
relatifs, quant au propre mode de vie de |'étre humain, appelé a connaitre
Allah, a travers Ses attributs. Les formes, supports des noms divins
seraient « nos propres existences latentes, nos propres individualités »,
qui aspirent a I'étre concret en acte.
Chez le philosophe Ibn Sina imbu de l'esprit rationnel de l'islam et le
mystique Ibn Arabi, I'objet de cette aspiration ultime est identique, mais
les moyens d'accés et les étapes de procession et de transcendance
different. La causalisation est, des lors, imprimée a I'étre humain par ce
catalyseur commun, actué chez I'étre par le Créateur, voulant étre connu,
par Ses créatures, qui l'adorent, malgré leur mécréance.
Cette philosophie avicennienne est une philosophie d'influence musulmane
ou le donné coranique (12) devient une base discursive, qui n'aurait rien a
emprunter aux conceptions hellénistiques. La, la forme particuliere de la
providence créatrice et amoureuse de Dieu prend place, dans I'univers de
I'enchainement causal nécessaire (13). Un conformisme adéquat aux
Noms Divins, se concrétisant par l'illumination des coeurs, consiste dans
I'adaptation de la vie humaine a un idéalisme mouvant et efficient, donc a
I'édification d'une cité idéale parfaite, humainement parfaite, dont révait
Platon.

C'est pourquoi, tout croyant, imbu de cet amour divin est, « comme un
miroir dans lequel se refletent les défauts de ses freres » (hadith de
Moslim). Il s'agit, la aussi, de I'élan généreux de I'ame, ainsi fagonnée par
Dieu et du sentiment de liesse qu'éprouve le croyant d'étre si comblé par
Dieu.

L'attribut miséricordieux actue le cosmos, a travers la compassion du
croyant. C'est I'acte d'amour universel qui anime les mondes, s'identifiant
a cette « attraction universelle » dont parle Newton (1642-1727) et dans
laguelle, bien avant lui, Ibn El Qayyim (XIII éme siecle ap.]J.C.) a vu, dans
son ouvrage « Le Parc des Amoureux », le secret des attractions
cosmiques.

C'est a travers cette ambiance transcendante, que I'humanisme
abrahamique, donc fondéerement islamique, et universellement judéo-
christiano- mohammadien, préche la souplesse et |'aisance, la facilité et la
clémence, actuant la fraternité éminemment humaine. Il exclut toute



étroitesse d'esprit et tout rigorisme, évitant les complications, agissant
avec pondération et mesure.
« Evitez - dit le Prophéte - d'étre les victimes d'un fanatisme exagéré et
d'un bigotisme excessif. » (hadith rapporté par Tabarany).
De cet Amour dérivent les promotions concordantes et les initiations
harmonieusement équilibrées, qui déclenchent un systeme éthique que la
loi révélée codifie, consacre et sacralise.
De cette éthique, le Droit Civil frangais a puisé, a travers le Rite Malékite,
une bonne partie de ses normes (Octave PESLE, ouvrages sur le figh).
Assurer, donc, la quiétude de I|'éame, dans un contexte et concert
universels, équilibrés et harmonieux, est le ressort vital de toute
actuation, émanant de ce Sublime Amour divin. Le concept méme de la
vertu est fonction de cette harmonie.
Cet amour de Dieu, pour Ses créatures, est dépeint dans deux anecdotes,
citées dans des traditions mohammadiennes, dépeignant deux des phases
de la conception commune judéo islamique.
Qaroun, israélite opulent, fier de sa gloriole, fit la sourde oreille au préche
de son cousin le Prophete Moise, qui invoque Dieu, pour le punir. La terre
- dit la tradition - commenca a I'engloutir ; se sentant menacé, Qaroun
s'écria, rappelant a Moise leur alliance congénitale sacrée. Moise ne
I'écouta guere. Allah s'adressant a Moise, auquel Il a accordé le pouvoir de
décider du sort de Qaroun, lui dit : « O Moise, Qaroun n'a cessé de te
solliciter, pour lui pardonner ; tu as omis de lui répondre. S'il avait
invoqué Mon pardon, une seule fois, J'aurais exaucé sa priere. Sais-tu, O
Moise, pourquoi tu n'as pas eu pitié de lui ? Parce que tu ne l'as pas créé.
»

Du temps du Prophete Mohammed (psl), un paien arabe, le décriait dans
ses poemes ; capturé, lors d'une bataille, les compagnons de Mohammed,
lui demanderent de « briser ses incisives », pour I'empécher de continuer
a le discréditer. Le Prophete (psl) refusa, craignant - dit-il - d'étre mutilé
par Allah, s'il ose infliger une telle peine a son dénigreur athée.
Cette affection divine, sublime est irréversible. La mécréance impudente
ne saurait |'affecter ! C'est I'humanisme agissant, I'universalité dans sa
plénitude équilibrante humaine.
Le musulman Roumy Jalal Eddine dit : « Nous sommes comme une fl(te
qui, dans un seul mode, s'accorde avec deux cents religions ».
« Si vous étes sinceres - dit notre amie Eva, qui avait adopté I'Islam -
vous n'avez pas besoin de vous convertir. Tout croyant peut étre
musulman, dans le sens tres large de |'attitude d'esprit. Il lui suffit d'étre
soumis a Dieu. Cette soumission, cet abandon de tout |'étre a la volonté
divine, n'est-ce pas I'axe commun de toutes les régions ? » (Islam, p.62).
Eva s'explique : « ...elle (cette formule) implique tout de méme de
reconnaitre que le message apporté par Mohammed est un message
authentique...qui n'admet pas que Jésus soit le fils...mais une personne
entierement remplie de I'Esprit divin ».
L'obscurantisme des masses musulmanes et les effets maléfiques de
certaines influences étrangéres a l'islam, dans les siecles demiers, avaient
avivé les superstitions et les fausses croyances. L'Occident, mal avisé,
jugea I'Islam, a partir de ces excentricités. Mais, certains chercheurs
occidentaux, se pencherent sur le fond de I'Islam, pour dégager I'écart
flagrant entre son dogme et le béhaviorisme des musulmans.



En 1911, le journal « Al Watan, quotidien chrétien de Beyrouth, demanda
aux Arabes chrétiens quelle personne, a leur point de vue, était le plus
grand homme du monde. En réponse, un grand érudit de confession
chrétienne précisa que la personnalité la plus éminente était,
effectivement, celle qui, durant la courte période de dix ans, dota le
monde d'une nouvelle religion, d'une nouvelle philosophie de la vie, d'un
code esquissant un nouveau mode de comportement pour I'homme,
définissant, nettement, le concept vivant et un train de vie adéquat.
Illettré et sans éducation élaborée, ce grand personnage a su provoquer
I'émergence d'une nation, a partir des ruines d'une société en décantation,
jetant, ainsi, les fondations d'un grand Empire tout frais, pourvu d'une
longévité infinie. Cette grande personnalité n'était autre que Mohammed
Ibn Abdallah le Quraychite, le Prophete arabe et le grand Messager de
I'islam (se référer a Siratu Nabi, vol. 4, p. 400, en anglais).
Olivier Lacombe reconnait : « peut-étre notre Europe déchristianisée a-t-
elle médité sur le theme qui est au centre de la ville de I'Islam et a
réapprendre, ainsi, une vérité qu'elle n'aurait jamais di méconnaitre.
Universel et libéré de toute tendance archaisante, le message de I'Islam
pourrait étre de faire passer dans les zones supérieures de la culture
religieuse, une sensibilité, renouvelée a cet enseignement de la théologie
naturelle et surnaturelle, menacée dans la conscience humaine par un
reflux, sans cesse recommencé, de naturalisme et d'anthropocentrisme »
(14)

Le sage Bernard SHAW s'exprime ainsi : « J'ai toujours une estime pour
I'Islam, parce qu'il est rempli d'une vitalité merveilleuse. Elle est la seule
religion qui me parait contenir le pouvoir d'assimiler la phase changeante
de l'existence, pouvoir qui peut se rendre si attachant a toute période ».
En parlant du Prophéte Mohammed (psl), il dit, aussi, « Cet homme
merveilleux est, @ mon avis, loin d'étre un Antéchrist. Il doit étre appelé le
sauveur de I'humanité. Je crois que si un homme, comme lui, prenait la
dictature du monde moderne, il réussirait a résoudre ses problemes. J'ai
prophétisé sur la foi de Mohammed qu'elle sera acceptable a I'Europe de
demain, comme elle a déja commencé a devenir acceptable a I'Europe
d'aujourd'hui (The Genuine Islam, Singapour, 1963) (Ibid).Lamartine
écrit, de son cété : « si la grandeur du dessein, la petitesse des moyens et
I'immensité des résultats sont les trois mesures du génie de I'homme, qui
osera comparer humainement un grand homme de I'histoire moderne a
Mahomet ».

(11) : Corbin, Imagination créatrice chez 1Ibn 'Arabi, p. 51
(12) : Livre des Directives et Remarques ad. Par J. Forget, Brill, Leyde,
trad. Francaise de A.M. Goichen, éd. Paris, 1951
(13) : Pensée religieuse dchenne p. 134
(14) : F. SCHUON « comprendre I'Islam » ( p. 53 et 72)

VII-L'ISLAM PRECHE L'ETHIQUE UNIVERSELLE

Le concept le plus élémentaire dans toute éthique (15) est I'observance
stricte des lignes directes de la haute morale, dans ses dimensions
universelles. C'est pour le Prophete (psl), le devoir sublime de propager la



vertu, d'ordonner le bien et de décommander le mal. Tout apostolat,
tendant a cultiver la foi, exige de son promoteur, un zele exceptionnel
dans la pratique de cette foi éthique, exigeant une abnégation et une
générosité, toute humaine, sans faille, une propension a aimer, a servir et
rapprocher les coeurs, dans un élan dégagé de tout égoisme, c'est
l'altruisme pur.
Les messagers de Dieu, dans leur procession initiatique, a travers les
ages, en ont donné le plus bel exemple, dans I'échelle des valeurs. Ils ont
été les modeles de la perfection quoique humainement relative, a son
degré le plus élevé. De ce point de vue, unanimement admis, dans
I'éthique canonique, les apoOtres acquierent un privilege ou une
prérogative, qui les impregne d'une certaine immunité. Pour I'Islam, cette
immunité, n'est guére totale, elle ne s'identifie guére a l'infaillibilité qui est
un attribut divin, car elle est absolue et totale. N'empéche que ce dogme
de l'infaillibilité pontificale a été proclamé en 1870, selon lequel le Pape ne
peut se tromper "quand il tranche ex cathedra une question de foi ou de
moeurs." L'envoyé d'Allah, Mohammed (psl), fit remarquer gu'il pouvait
toujours se tromper, en tant qu'étre humain "dans le domaine non
révélé", Renan a su développer, dans son ouvrage sur 'Jésus', la thése
chrétienne, qui n'a prévalu que plus d'un millier d'années, aprés Jésus, et
qui fait un départ net entre le temporel et le spirituel, en résumant le
célebre diction: "Rendez a César , ce qui est a César, est a Dieu, ce qui
est a Dieu". Cette these qui a fini par constituer la base fondamentale de
la pensée occidentalo-chrétienne, a été formulée, depuis prés de quatorze
siecle, par le Prophete Mohammed (psl) qui disait, d'aprés une tradition
authentique: "Je ne suis gu'un homme."
L'Evangile, dans sa version élaborée par Luc, renie pourtant, Iimmunité
des Prophétes et taxe certains, parmi les grands apotres, de graves
péchés. Le livre de la Genese (Chap.38, page 128) accuse Juda, fils de
Jacob, d'adultére avec I'épouse de son fils, qui engendra "Farid", un des
aieux de David, Salomon et Jésus (selon I'Evangile de Mathieu, chap I)
David lui-méme, messager vénéré, aurait eu (d'apres le livre de Samuel,
chap11) des rapports sexuels avec "Ouriya", |'épouse de son commandant
d'armée qu'il massacre, dit-on , pour s'approprier sa compagne. Pire
encore, la proclamation, par les "Livres des Rois" (16) (chap.11) de
I'apostasie de Salomon, fils de David, qui fit "batir" le temple de
Jérusalem. Cette accusation gratuite serait-elle motivée par l'origine non
hébraique de Salomon, comme nous I'avons démontré?
Une des marques de I'immunité prophétique est la haute tenue morale des
Envoyés de Dieu. Ils se référent a Dieu comme l'initiateur exclusif, la
source unique et péremptoire de toute émanation ou inspiration. Ils ne
s'arrogent nul pouvoir dans |'activation des choses. La réplique de Jésus a
son Seigneur était des plus policées et quand Dieu lui demanda s'il a
vraiment osé dire aux gens de I'adorer, lui et la Saint Marie, sa mere, il ne
chercha guere a se disculper et se contenta de répondre: "si je l'avais dit,
Tu l'aurais su." Parlant de Moise, a son arrivée a la Médine, exténué par la
longue marche et la faim, le Coran dépeint son doigté idéal, quand il
invoqua Dieu, évitant une sollicitation directe en disant "O mon Dieu, j'ai
besoin servile de tout bien dont Tu daignes me pourvoir." La terre a été
déployée - dit le Prophéte Mohammed (psl) - devant mon regard, le
lendemain de I'Ascension Nocturne; ses continents furent présents a mes



yeux." Il ne s'est point attribué une vision directe, sans |'aide de Dieu.
Jésus, Moise et Mohammed se sont, donc, montrés par cet humble geste,
dignes d'une stricte accommodation aux subtiles exigences présidentielles,
c'est-a-dire de la présence divine. Dieu rapporte, aussi, dans le Coran que
Ayyoub s'écria, en éprouvant une souffrance physique intense: O mon
Dieu! Le mal m'a éprouvé et tu est le plus Clément parmi les cléments".
Jacob s'est avéré, conscient des convenances de la présence. Aicha,
épouse de Prophéte (psl) a qualifié les caracteres mohammadiens de
sublimes, de coraniques, fine allusion aux qualifications divines '
relativisées '. Douée d'une délicate pudeur, elle n'osa point se permettre
de qualifier de divines les attributions caractérielles du Prophéte (psl). Elle
s'est cachée, derriere le voile coranique, pour se dérober des splendeurs
embrasantes de cette Haute Majesté, qui inspire une pieuse crainte. C'est
le fait de toutes les religions révélées, universalistes et universalisantes.
Dans un hadith le Prophéte Mohammed (psl) proclame cette consécration
de l'unité et de l'universalité de la religion révélée: "Suivez- dit-il- les
commandements du Coran et ajoutez a eux la Bible et I'Evangile, ainsi
qu'a tout ce qui a été révélé aux prophétes et messagers
antérieurs"(Tabarani dans son Jamiy).
Le Coran mecquois traite essentiellement de la foi nouvelle , en rappelant
le monothéisme abrahamique, I'oeuvre des messagers d'Allah, les terribles
chatiments qui éprouverent les idolatres et les récalcitrants , tout en
érigeant les concepts généraux du dogme mohammadien, dans leur
développement temporel, permissif et prohibitif. Apres ['hijara (exil) a
Médine, le Coran, érigeant la premiere cité islamique, décrete le substrat
juridique, administratif et sécuritaire, tout en jetant, entre autres les
fondements des rapports socio-économiques, du code personnel
(matrimonial et successoral).

14- se référer a mon ouvrage "L'Islam et la morale universelle", collection
mission de I'Islam, vol. III
15- Livres de I'Ancien Testament, qui relatent [|'histoire des Hébreux
depuis la naissance de Samuel jusqu'a la destruction du Temple.

VIII-LE JIHAD, GUERRE SAINTE PACIFIANTE ET UNIFICATRICE

L'Islam qui proclame l'universalisme abrahamique a, pourtant, dirait-on
combattu le christianisme, religion révélée. Pourquoi ne I'a-t-il pas fait au
début, a I'encontre du judaisme? La réponse réside dans le dogme méme
du Mosaisme monothéiste que le Coran vénérait. « 0 fils d'Israél.
Rappelez-vous mon bienfait que je vous ai accordé et rappelez- vous que
je vous ai préférés a vos contemporains! » (Sourate II, verset 47). Au
début de I'Islam, le Prophéte n'a jamais combattu les chrétiens. Ses
combats offensifs visaient les polythéistes et les idolatres seuls. Mais, a la
Mecque, avec les Arabes Quraychites, il envoya des émissaires aupres de
certains empereurs de confession chrétienne, tel Caesar et Najachy
(Empereur d'Ethiopie); ce furent les chrétiens syriens qui déclarerent la
guerre contre le promoteur de I'Islam, en assassinant certains parmi ceux
qui avaient adopté, spontanément, la nouvelle religion abrahamique. Le



Prophete attaqué, ainsi, indirectement, se vit dans |'obligation de réagir; il
dépécha a Mouta, cité syrienne, une expédition commandée par Zeid Ibn
Haritha, Jaafar et Ibn Abi Rawéha. Ce fut la premiere bataille engagée
contre les freres chrétiens, que le Prophete respectait, en tant que Gens
du Livre sacré. Elle fut couronnée par la victoire du commandant supréme,
Khalid Ibn El Walid. Le jihad consistait donc, dans une guerre défensive,
contre l'agression, pour la protection d'une campagne pacifique, menée,
sans contrainte aucune, dans le cadre d'une liberté confessionnelle, pleine
et entiere. Le Coran dit: «Combattez dans le chemin de Dieu, ceux qui
vous combattent et n'agressez point » (sourate II, verset 190). « Pas de
contrainte en religion » (sourate II, verset 250). L'histoire a rarement
donné l'impression d'une spontanéité aussi nette et agissante, dans la
conquéte pacifique des coeurs. « Jamais I'Arabe- reconnait E.F Gautier-
dans toute I'ardeur de sa foi, n'a songé a éteindre, dans le sang, une foi
concurrente. » Si le musulman a préché I'Islam, il s'est toujours abstenu
de faire pression sur le cceur.

IX-LE SENSUEL ET L'APPROCHE DU DIEU REEL

Nos sens des facultés permettent la perception des réalités matérielles. Un
de ces sens consiste dans ce qu'on appelle le sens de connaissance
spontanée intuitive. Le sens commun ou sixiéme sens est un ensemble de
jugements ou d'idées et concepts représentés par un signe ou ensemble
de sighes, ayant pour essence une vision introspective, une sorte
d'observation de la conscience, par elle-méme. De la, cette osmose ou
interpénétration de la matiere et de l'esprit. Dans |'évolution de la science,
I'idée d'antagonisme classique du sensuel et du spirituel est fortement
ébranlée; elle ne semble plus reposer sur un fond scientifique solide, a la
suite des travaux entrepris par d'éminents physiciens et chimistes tels
Lorentz, Einstein et autres. Le concept de complémentarité entre faits
jugés, jusqgu'ici, contradictoires, vient d'étre introduit dans les sciences
physiques par W. Heisenberg et Niels Bohr, qui en font, désormais, |'une
des lois fondamentales, permettant a I'homme d'accéder a la
compréhension du paradoxal, sinon de l'incompréhensible. L'imaginaire
s'efface, alors, pour laisser poindre le réel. C'est le dogme de la présence
effective d'Allah, pas seulement a I|'état d'idée ou de mot. Dans ce
contexte, l'initié soufi, aussi bien que le philosophe bergsonien, orientent
leur intellect, pour recevoir Il'illumination des substances séparées, dans le
miroir purifié de leur ame, s'élevant jusqu'a la compréhension intime du
substrat de la réalité agissante, Bergson (décédé en I'an 1941) s'oppose
carrément au positivisme scientifigue du néo-kantisme, pour se livrer a
I'analyse de la connaissance, a l'aide de concepts d'intuition et des
données immédiates de la conscience. La, Avicenne emploie le méme
langage qu'lbn Arabi, en précisant I'un et l'autre, que I'homme, dans son
élan spontané, non vicié par un discursif outrancierement virtuel, est apte
a pénétrer et vivre.



X-QUAND DIEU RELATIVISE HUMAINEMENT LA LEGISLATION
CORANIQUE

Allah dit dans le Coran: « Dieu abroge et maintient ce qu'll veut. Le germe
du Livre est en lui » (sourate XIII, verset 40); d'autres versets définissent
le but de cette abrogation: « Si, nous remplacons un verset par un autre,
Dieu sait mieux que ce qu'll fait descendre» (sourate 16, verset 101) «
Dieu abroge ce qu'll veut ou le maintient et Il détient | 'écriture meére
(sourate 14, verset 39) « Chaque fois que Nous abrogeons un verset ou
que nous le laissons tomber dans I'oubli, Nous en apportons un meilleur
ou un verset pareil. » (Sourate II, verset 106) Cette abrogation ou «
Naskh » souleva d'ardentes controverses: ce serait pour d'aucuns une
faille dans le Coran qui décrete, puis se ravise. On a ainsi reproché a
Mohammed de s'étre orienté, d'abord, dans sa priere vers Jérusalem (a
I'instar judéo-chrétien), ensuite vers la Mecque, en I'an II de I'hégire. Ce
n'est la gqu'un retour a la source abrahamique dont le premier Temple est
la Kaaba. "C'est a Dieu- dit le Coran- qu'appartient I'Orient et I'Occident"
(sourate II, verset 142). Une méme tactique légiférante est opérée, quant
a l'interdiction progressive de |'usage du vin. Allah savait ce qu'll voulait,
mais Il a tenu compte de la faiblesse biologique des humains, car il n'est
pas aisé d'arréter un alcoolique, en lui interdisant, d'un seul coup, de
boire; une période de sevrage (désintoxication aujourd'hui) est
nécessaire, pour éradiquer cette accoutumance. La méme attitude
coranique a été prise, vis-a-vis du prét a intérét, qu'on ne saurait
illégitimer, sans tenir compte d'un délai de grace et de l'effet rétroactif. Ce
ne fut pas le cas pour la prohibition directe de la consommation du porc
ou de l'interdiction du jeu. Une marque de la souplesse des lois révélées,
pour les trois religions, est I'appréciation du facteur évolutif des sociétés
humaines. Seul le dogme demeure invariable.

XI-QU'EST CE QUE LA «<MOUBAHALA»

C'est ce qu'on appelle 'ordalie', épreuve judiciaire dont l'issue, réputée
dépendre de Dieu... établit la culpabilité ou l'innocence d'un individu.
(Anc. angl. ordal); elle est appelée au Moyen Age, jugement de Dieu. La
nature de Jésus a été I'objet de controverse, du temps du Prophéte, avec
les Arabes chrétiens de Najrane que le Prophéte (psl) invita, par défi, de
maudire les menteurs. Ce fut |'objet du « moubahala », Ordalie
d'exécration, sorte d'épreuve judiciaire, qui, faute d'arguments
convaincants, établit de par une puissance surnaturelle, €manant de Dieu,
la culpabilité ou l'innocence. Allah dit dans le Coran: « Si quelqu'un vient
t'opposer ses arguments a son sujet (Jésus), apres ce que tu as regu
comme savoir, dis alors « Venez qu'on appelle nos fils et les vbtres, nos
femmes et les votres, nos propres personnes et les votres, puis invogquons
Dieu, pour qu'll frappe de Sa malédiction les menteurs ». (Sourate 3,
verset 61).



XIT-CORRELATION JUDEO-CHRISTIANO-ISLAMIQUE

Si I'Islam avait pu, dés le XI siecle |'ere chrétienne, prendre la direction
d'un monde civilisé nouveau, instauré sur |'édifice délabré d'une Rome
agonisante et du 'bigotisme ignorant des Byzantins', ce n'était pas a cause
d'une carence inhérente au Christianisme originel, initiateur et rationnel,
mais simplement, sous l'impact d'une doctrine "catholiciste, travestie" qui
fit sombrer la chrétienté dans un irrationnel factice. Jésus, Moise et
Mohammed, apoOtres vénérés, furent les promoteurs d'une pensée
créatrice, agissante sur tous les plans. Il n'est qu'a feuilleter les Ecrits de
I'un et des autres, leurs traditions révélées communes, pour s'en
apercevoir. Mais, les manipulations imaginatives de ces écrits, élaborées
souvent sans arriere-pensée tendancieuse, en avaient faussé l'idéalisme
sublime, la transcendance et le rehaut de [|'échelle de leurs valeurs
esthétiques et éthiques.
L'islam a failli sombrer, a la fin du moyen age, sous l'effet maléfique des
sectes excentriques, comme le fut le christianisme et le judaisme.
Néanmoins, la pensée géniale de Moise demeure gravée dans le coeur des
musulmans. Mohammed le Messager d'Allah a dit: « On a fait défiler
devant moi les communautés religieuses. Je vis, alors, un tel prophete et,
avec lui moins de dix adeptes, un tel autre, avec un ou deux partisans et
un tel autre, n'en ayant aucun. Tout a coup, on éleva vers moi une foule
énorme et je crus que c'était ma communauté, mais on me dit: « Voila
Moise et sa nation. » (Hadith unanimement authentifié, rapporté par Ibn
Abbas). L'histoire comporte I'assise humainement universelle des religions
révélées, depuis la profonde Antiquité. On parle rarement du texte révélé
au messager d'Allah, Noé, « deuxieme pére de I'humanité ». Grand fut
I'impact de cette l|égislation divine originelle sur le trio révélé (Bible,
Evangile et Coran). Les lois ou commandements noachides sont révélés a
Noé, aprés le Déluge. Ils sont a |'origine des textes révélés (Genese, chap.
IX). Les 7 commandements prohibent 1'idolatrie, le meurtre, le
blaspheme, les interdits sexuels, le vol, la consommation de la chair vive
d'un animal et I'ordre d'instituer un systeme Iégal. Elles ont anticipé les «
dix commandements » donnés par Yahvé a Moise, d'apres I'Ancien
Testament. Yahvé ou Yaweh est le nom de Dieu dans la Bible hébraique
apres, qu'il ne fut manifesté a Moise dans le buisson ardent, événement
signalé aussi dans le Coran. Antérieurement a la Bible, les livres
appelaient Dieu Elohim. Des penseurs modernes comme Moses,
Mendelssohn et Herman Cohen, tous deux de confession juive, précisent,
a juste titre, que les commandements noachides sont le fondement
éthique rationnel humain ». Le Décalogue, ce sont les regles de I'éthique
universelle commune, décrétée par les Ecritures saintes: la halakhah,
I'Evangile et le Coran. L'écrit sacré judaique a eu le plus grand effet
idéalisant sur I'humanité et ce, jusqu'a « Malachie » livre de la Bible,
attribué au demier des douze petits prophétes d'Israél, au V siecle avant
Jésus (chapitre II, verset 10): Il y a corrélation étroite entre les préceptes
des textes révélés ou des traditions et propos des apétres et messagers.
Le Prophéte Mohammed dit: « Je suis contre tous ceux qui ne paient point
son d( a I'ouvrier avant que sa sueur ne se desseche » « Que le salaire du



journalier ne reste point par devers toi, jusqu'au lendemain (Lévitique,
chapitre XIX) « Ne cause point de tort au journalier pauvre et
nécessiteux... Le jour méme tu lui remettras son salaire avant que le soleil
se couche » (Deutéronome chapitre XXIV, versets 14, 17, 19,21).D'autre
part, le Messager Mohammed a bien spécifié que la véritable fidélité (fond
de toute servitude a Allah) réside dans le fait d'aimer son frere comme
soi-méme.» (Lévitique, chapitre XIX).Zacharie proclama: « Rendez des
jugements de vérité... N'opprimez pas la veuve et |'orphelin, I'étranger et
le pauvre. » (Rois, chapitre. 9 et 10). « Quand tu moissonneras, tu ne
ramasseras point la glanure de ta moisson... tu ne recueilleras point les
grains épars de la vigne... Abandonne-les au pauvre et a |'étranger... Si
un étranger vient séjourner avec toi, ne le moleste point, il sera pour toi
comme un de tes compatriotes...et tu l'aimeras comme toi- méme
(Lévitique, chapitre XIX, versets 9-10, 13, 15, 33, 34:Le jelne que
J'aime- dit le Seigneur: est de rompre les chaines de l'injustice, de
dénouer les liens de tous les jougs, de libérer ceux qu'on opprime, de
briser, enfin, toute servitude, puis de partager son pain avec celui qui a
faim, de recueillir dans ta maison les malheureux, sans abri, quand tu vois
un homme nu de le couvrir, de ne jamais te dérober a ceux de ta chair
(qui sont en détresse) (Issaie XVIII, verset 6 et 7). L'intérét est le surplus
ajouté au capital prété. Il est prohibé par tous les Livres Révélés (Coran
Ancien et Nouveau Testament). Dans le Coran (sourate 2, versets 275-
276, sourate de la vache, verset 279) L'Ancien Testament (livre de
I'exode, chapitre 22, verset 25- livre Lévitique, chapitre 25, verset 35)
Nouveau Testament ( Evangile Saint Luc, chapitre 6, versets 34 et 35)
Cette interdiction est motivée par des raisons d'éthique sociale, dans le
but de baser tout rapport socio-économique, entre les hommes, sur la
nécessité d'une coopération saine, dégagée de tout égoisme ou
exploitation et ou l'altruisme doit dominer. L'intérét tend selon la
conception islamo judéo-chrétienne, a créer une classe nantie et inactive
dont le capital pécuniaire grossit aux dépens des moins favorisés; |'effort
déployé par le croyant, pour s'assurer honnétement son gagne-pain, sans
porter atteinte a autrui, est une marque de rectitude qui encourage l'esprit
d'entreprise. L'islam a toujours considéré les juifs et les chrétiens comme
freres; pour ce qui est des Nazaréens, détenteurs de la Bible, il suffit de
citer la victoire rapportée sur eux, par la Perse polythéiste, a I'avénement
de la religion mohammadienne, pour s'en convaincre; I'islam se mit en
deuil, il se voyait lui-méme atteint, dans sa conviction de religion révélée.
Maints publicistes et historiens hébreux se sont ingéniés a esquisser des
fresques palpitantes sur cette fratemnité millénaire qui unit juifs et
musulmans. Nous nous contentons d'en citer une seule, élaborée par le
grand rabbin de la communauté marocaine de Pafa- Brésil, Abraham
Hamou dit: « Les Arabes sont des descendants d'Ismail, fils du Patriarche
Abraham et frere d'Isaac.... Le Judaisme a offert au frere Ismail pour
paraphraser: «Le midrash (homélie talmudique), une perle précieuse,
conservée par l'éternel, « deux mille ans avant la création »: le Thora;
Israél a transmis a la race d'Ismail le monothéisme que le peuple arabe a
su garder, avec ardeur et abnégation, ce que le peuple d'Edom
(traditionnellement, les chrétiens) n'ont pas su faire. C'est |'ardeur des
mahométans dans la préservation du monothéisme qui fit dire a
Maimonide: « il n'y a pas un monothéisme aussi pur que celui de 1'Islam.



» Ce sont les Arabes qui ont civilisé la fraction sépharade du Judaisme.
En fait, quand I'Europe était plongée dans les ténebres les plus profondes,
I'islam mit a la disposition des juifs de I'Europe occidentale et du Bassin
Méditerranéen, les plus beaux produits de la pensée humaine. Les juifs de
I'Europe centrale et orientale qui ne furent pas conquis par les Arabes,
stagnaient, a coté de leurs voisins chrétiens. La branche séfarade évoluait
d'une maniere fantastique, donnant au monde une pléiade de génies, dans
toutes les branches de la pensée humaine. Il n'y a plus de doute que, sans
la présence des Arabes dans la péninsule ibérique, ni Maimonide, ni Juda
Halevi, ni Salmon Ibn Ezra et autres n'auraient existé. L'assimilation de la
culture arabe par notre céléebre maitre, fut profonde et complete. Les
chercheurs qui ont réellement assimilé, aussi bien, la culture hébraique
des siecles X, X1, XII, XIII, XIV, connaissent trés bien cette vérité, hélas
bien moins connue qgu'elle ne devrait I'étre, étant donné qu'il est plus
fréquent de trouver des érudits qui dominent uniguement une de ces
cultures, tandis que ceux qui dominent les deux a la fois, sont peu
nombreux. Il serait convenable d'insister, d'une maniére spéciale, sur ce
que le judaisme doit a la culture arabe, en matiere de philologie: en
prenant comme modéle la grammaire arabe, nos grammairiens
sépharades modernisaient et rationalisaient les travaux de [|'école de
Tibériade, ce qui permit aux Sépharades de conserver la pureté initiale de
la langue hébraique, ce qui n'arriva pas chez les ashkénazes orientaux. Le
Saint Coran qui reflete les pensées de Moise a su tirer des ténébres des
centaines de millions d'étres humains, de l'idolatrie et de la superstition
est un modele d'éthique.

XITI-CONCLUSION

Madame CHABBI s'ingénie a donner a notre Prophéte Mohammed (psl)
une appellation devenue vulgaire, chez la plupart des orientalistes, a
savoir « Mahomet » qui veut dire en arabe « Ma homida » (non vénéré)
« Mahomet n'est - dit Madame CHABBI - qu'un chef de tribu ». Elle a
raison, car il I'était, effectivement, au début, comme le fut notre vénéré
Moise, a son avenement.
« Mahomet » est, selon elle, un homme inhabituel ; certes, il l'est, pas
dans le sens qu'elle veut lui donner », mais en tant que génie,
universellement inhabituel, c'est-a-dire hors du commun, a partir méme
de la Mecque ou il fut le Prophéte inspiré, comme le fut notre bien-aimé
Moise, quelque temps, avant son accession au titre de Messager universel.
Madame CHABBI aurait d( penser qu'une Constitution comme celle de
Médine, ne saurait étre la réalisation d'un quelconque « chef de tribu ».
Imaginez, Madame CHABBI, que méme a la Mecque, le Prophéte inspiré
Mohammed avait dit : « Je suis le forum de la science et Ali (son gendre)
en est l'accés ». Ali, porte-parole du Prophéte, avait prévu, comme nous
I'avons démontré, la grande invention nucléaire de la moitié du XX eéme
siecle. Mais, tous ces exploits attribués au Prophéte de I'Islam universel,
remontent ou avant ou apres la hijra (émigration a Médine),
universellement répandus, tout le long du premier siede de I'hégire, sous
les Omeyyades et non au III eme siecle comme le prétend Madame



CHABBI. Dés le 1ler siecle de I'négire, Moussa BEN NOCEIR, général
omeyyade, avait, en effet, conquis tout le Maghreb et I'Andalousie.
Pourquoi donc Madame CHABBI, chercheur respectable, s'obstine-t-elle a
émettre systématiquement des faussetés, et a omettre des véracités ?
Pourquoi tend-elle, a positiver le négatif, et a polémiser une étude rendue
creuse par sa subjectivité ?
N'est-ce pas la une aberrante aventure ? Dans mes multiples ouvrages,
j'ai taché d'étre objectif, dépeignant le vrai visage de I'Islam, en passant
tout au crible, rejetant tout ce qui n'est pas fondé historiquement et
rationnellement, méme s'il fait I'apologie de I'Islam. J'étais contre mon
ami et collegue feu Berque, qui a cru devoir rendre hommage a la
Qaraouyene, université islamique de Fes, quand il avait admis que Gerbert
D'AURIAC, devenu pape, sous le nom de Sylvestre II, en I'an 999 ap. J.C.,
avait fait ses études dans cette Université. Rien ne le prouve, a mon sens.
Dans mes analyses des faits, je me suis, toujours, défendu de glisser vers
I'absurde, a l'instar d'un certain Oswald SPENGLER qui, dans son fameux
ouvrage, « Le déclin de I'Occident », pousse ses invraisemblables
déductions, jusqu'a faire commencer « I'époque arabe » au premier siecle
de l'ere chrétienne, parler du Panthéon de Rome, comme I'une des
premieéres mosquées, de Dioclétien comme d'un calife et de Diophante,
comme d'un mathématicien arabe. Pourtant, certains parmi nos amis
communs, Madame CHABBI et moi, vous avaient conseillée un peu plus de
pondération, de tact, et de doigté.
Notre chere colléegue, Madame CHABBI n'a cessé de « bibler » le Coran et
le Nouveau Testament ; cela est tout a fait normal, quand il est présenté
objectivement, car la source des Trois Livres révélés est commune, étant
donnée l'unicité du dogme, émanant de notre Unique Créateur : Allah.
Mais, Madame CHABBI semble oublier que la Bible elle-méme, ainsi que
les Dix Commandements de Moise, ne sont que le prolongement des Lois
Noachides, notamment, les Sept Commandements de Noé

Quant aux « Israéliates », ils constituent des éléments intrus, méme par
rapport a la Bible, figurant seulement, dans la tradition populaire du
Talmud, Michna. Des centaines de milliers de faits et anecdotes furent
introduits, a travers les hadiths apocryphes, fabriqués de toutes pieces,
dans l'exégese du Coran ; ils furent éliminés, des le IV éme siecle de
I'négire (X eme siecle ap. J.C.), par le grand exégéte marocain, Ibn 'Atia,
auquel Ibn Khaldoun rend hommage, pour ce travail d'éradication et
d'épuration, empruntée plus tard, par tous les exégétes ultérieurs, dont le
fameux commentateur « El Qortoby »
Je tiens a souligner notre profonde estime du Judaisme et le respect
mutuel entre citoyens musulmans et juifs, au sein du Royaume du Maroc,
qui avait abrité, pendant un millier d'années , une communauté israélite,
qui émigra a Israél , mais qui proclame, aujourd'hui, son désir de
retourner, a son pays natal : le Maroc ; Alors que Madame CHABBI prend
a partie la communauté musulmane et ses grands doctes, I'Université El
Qaraouyene de Fes décida, a I'unanimité de ses professeurs, d'envoyer a
leurs concitoyens juifs, selon ( Jéromino de Mendoca Jornado du Portugal,
Lisboa,1607), un mémorandum, les incitant a s'attacher aux
enseignements du Mosaisme et a leurs traditions, condition sine qua non,
de leur félicité et progrés ( Hespéris, document n°28 ,1949). Et ce, a
I'occasion d'une conversion massive a I'Islam, de plusieurs centaines de



Juifs marocains de Fés, acte historique bien connu. L'islam, saturé par son
milliard et demi d'adeptes, éprouve, vis-a-vis de nos concitoyens Juifs,
une compassion, car le Judaisme , religion monothéiste universelle, se
voit, aujourd'hui, réduit a quelques dizaines de millions de croyants,
éparpillés de par le Monde. J'ai donc, le regret de constater que Madame
CHABBI persiste a dénigrer I'Islam, s'ingéniant a en décrier toutes les
composantes, a partir d'une série d'imaginatifs, parfois puérils. Je
demeure, quand méme, conscient, sinon convaincu, qu'un chercheur de la
trempe de Madame CHABBI ne saurait étre tendancieux.

NOTES:
1- Edmond JACOB, I'Ancien Testament, Presses universitaires de France.

2- Maurice BUCAILLE « La Bible, le Coran et la science » Editions Tripoli et
Paris, 1976, p. 17,18.

3- Idem, p.8
4- « L'Islam dans ses Sources », « Islam : Concepts et Préceptes »,
« L'Islam et la Morale Universelle », « Le Rationnel du Sacré ».
5- Eva de Vitray- Meyerovitch, qui avait adopté I'Islam et qui a traduit le «
Metnaoui » de Jalal Eddine Roumi; elle est l'auteur de « l'islam, l'autre

visage ».
6- Maurice BUCAILLE.
7- Cardinal DANIELOU, Editions du Seuil, 1967.

8- D'aprés M. BUCAILLE (p. 109), le mot Esprit Saint serait une addition
ultérieure tout a fait volontaire, destinée a modifier le sens primitif d'un
passage qui, en annongant la venue d'un Prophéte aprés Jésus, était en
contradiction avec l'enseignement des Eglises chrétiennes naissantes,
voulant que Jésus fOt le demier des Prophétes.
9- Association dont le siege est a Geneve ; j'en suis un des membres
fondateurs.

10- SPENCER Herbert : philosophe et sociologue britannique (1820-1903),
auteur d'une philosophie dont l'idée principale est I'évolution naturelle
(évolutionnisme).

11- Corbin, Imagination créatrice chez 1Ibn Arabi, p. 51

12- Livre des Directives et Remarques ad. Par J. Forget, Brill, Leyde, trad.
Francaise de A.M. Goichen, éd. Paris, 1951

13- Pensée Religieuse d'Avicenne, p. 134
14- F. SCHUON, « Comprendre I'Islam » (p. 53 et 72)

15- Se référer a mon ouvrage "L'islam et la morale universelle", collection
mission de I'Islam, vol. II1

16- Livres de I'Ancien Testament, qui relatent [|'histoire des Hébreux
depuis la naissance de Samuel jusqu'a la destruction du Temple.



