LA LANGUE BERBERE: PRECIEUX LEGS DE L'ANTIQUITE MAGHREBO-AFRICAINE
Par le Professeur Abdelaziz Benabdallah

A |'occasion du Séminaire de |' Association des Ecrivains du Maroc sur I'écriture en berbére

Le Berbére, véhiculé dans maints pays africains, constitue, pour le Maroc, une langue a double
composante : I'Amazigh, parlée dans le Grand et Moyen Atlas ainsi que le Rif et le Tachalhit de I'Anti-
Atlas (pays des Chleuhs). Le Berbere est donc une des constantes de notre identité, une des assises
de notre patrimoine national. Certes, la langue arabe est la langue commune a tous citoyens
marocains, prépondérante en tant que langue du Coran et véhicule cultuel et liturgique. Mais le
berbéere est laforme parlée, devant étre écrite, du langage propre a un vaste milieu que d'aucuns
gualifie de majoritaire. Néanmoins, parmi ces berbérophones, bon nombre pratiquent |'arabe, ce qui
incite les statidens a avancer le taux de 50a 60 % pour les Arabes et les Berberes arabophones et le
pourcentage 40 a 50 %, pour les purs Berberes.

C'est trés aléatoire, car parmi ces Berbéres -et j'en suis peut-étre - un grand nombre maitrisent
I'arabe et parmi eux, quoique classés purs Berbéres, il y aurait des Arabes purs qui corroborentleur
souche, en se réclamant, en plein Atlas, descendants du Prophete. Le régionalisme n'est donc guére
un critere sar ; le brassage, a la fois dogmatique, culturel et patriotique, a toujours amalgamé un
peuple uni, quelle que soit sa zone natale.

J'ai toujours préféré, personnellement, au mot berbere, pris en mauvaise part, depuis I'Antiquité,
par les Grecs et les Romains, les termes Amazigh et Chleuhs. Le Protectorat colonial, tout en
maintenant ce terme péjoratif, tenta de jouer sur l'ethnicité, pour semer la discorde et désagréger
['unité de la Nation marocaine. Cependant, d'éminents anthropologues et historiens, comme André
Julien (1), se sont élevés contre les implications ethniques. On ne saurait nier une certaine ethnie, en
I'occurrence, mais sans s'ingénier a en tirer des conséquences séparatistes. C'est donc un probleme
créé de toutes pieces, par le colonialisme, et qui ne fut jamais soulevé, toutle long de notre histoire.
Les deux langues arabe et berbére, ont toujours servi, conjointement, de véhicules, a tel points
gu'elles furent employées, parfois simultanément, non seulement dans certaines liturgies fonderes,
tellI'adhane, mais sur un plan général ; toujours écrites, I'une et I'autre, en caractéres arabes. Le
protectorat a défié I'histoire, enlatinisant la transposition du berbére. Notre ami Mohammed Chafiq
a relevé ce défi, dans son dictionnaire Amazigh-Arabe (2) dont il a vocalisé les termes berbeéres, les
rendant plus proprement accessibles. Il n'a fait qu'enregistrer une modalité classique, avec une
systématique clarté.

En effet, la "Mourchida" d'lbn Toumert est un compendium théologique en berbére (Al-Istigga, T.1.
P. 133). Ibn Idhari rapporte dans son "Bayan" (T.3, P.97, édit. Rabat) que le Cheikh Mohammed ben
Omar, chef de I'expédition almohade en Andalousie, (a la fin du VI eme Siecle de I'hégire) prononga
deux allocutions, I'une en arabe et I'autre en berbére, en présence du Khalif Youssef ben Abdel
Moumen ; et ce, dans la ville de Wabda (Huete actuelle dite cité d'Alphonse, vielles citadelle
nommeée Julia-Opta par les Romains). Cet historien souligne, d'autre part, (p. 267) qu'avant le Khalif
Idriss Al-Mamoun, fils d'Al Mansour, I'appel a la priére (Taslit) se faisait, aussi en berbéere, depuis
I'avénement almohade.

Abdellah b. Yahyael Hamidi élabora un commentaire du Borda (éloges du Prophéte en berbére Bibl.
G. de Rabat, 1098 D).



Jamaa ben Mohammed ben Ali Ighil (décédé en 1387 h/ 1966 ap.).), originaire du village Touzounine
(Aqgga, a Souss), avait composé une poésie en tachelhit (3). (Mohammed Kais est un poete amazigh
.dontl'oeuvre est cataloguée a la Bibliotheque hassanienne de Rabat (no 9356). Un autre poete,
Hammou Almazighi, chantales exploits de Sidi Ahamadou Moussa, dans une gacida (poéme)
(photocopiée en trois exemplaires dans |la Bibliothéque générale de Rabat, sous le n° 1321 D). Le
Cheikh Sald Tanani (décédé en I'an 1343 h/1924 ap.J.), traduit en tachelhit le Recueil de I'Egyptien Al-
Amir sur le figh (droit musulman) (entre 1308 et 1316 de I'ére hégirienne). Le Cheikh Ali Derqaoui,
pere de notre ami Si Mokhtar Soussi, (décédé en I'an 1328 h/1910 ap.J), traduit en berbére le
premier quart de ce Recueil. C'est ce Cheikh qui avait traduit en tachelhit, le fameux recueil des
adages, et normes soufis, élaboré par le grand mystique d'Alexandrie, Ibn 'Ataa lllah. Ce recueil,
véritable compendium de I'éthique du soufisme, devait étre constamment lu, chaque jour par les
disciples du Cheikh Derqaoui.

Le souverain alouite, Sidi Mohammed Ben Abdellah, s'adressait a ses sujets berbéres, en leur langue
(Istiqca, T. 4, p. 118).

Ce ne sont la que des spécimens, devenus classiques, étayés par d'autres oeuvres isolées, écrites
dans les deux langues. Ces élaborations qui enrichissent notre patrimoine national, doivent étre
éditées et étudiées dans le cadre scientifique des theses universitaires.

Références:

- A. Basset : (1) La langue berbére dans les Territoires du Sud, 1941, p. 62
(2) La langue berbere au Sahara, Cahiers Charles Foucould, 1948.

- A. Bemard et P. Moussard, Arabophones et Berbérophones au Maroc, Annales de géographie,
1924.

- E. Brémond -Berbéres et Arabes. La Berberie est un pays européen : C.R. des séances de I'Ac. des
Sciences. C.. 2 avril 1943 (21 8-9). E.M., Af. Madrid, nov. 1951.

- E. Laoust. Mots et choses berbéres, notes de linguistique et d'ethnographie. Dialectes du Maroc,
Paris, 1920.

- Quedenfeldt Répartition de la population berbére au Maroc, trad. par Simon, Alger, 1904.
- St. Quentin -3000 ans avec les Berberes - Delagrave, 1949 (220 p.)
- H. Raynaud -Les Berbéres sont-ils des barbares ? R.G. m. N° 4 (1946).

- D.P. Barrows. Berbers and Blocks ; impressions of Morocco, Timbuktu and Western Sudan. New -
York and London.

- Fournel, Les Berbéres, Paris ( 1875-81) (2 vol).

- P. Crucy -En pays berbere, in Europe, 1928 (15 sept, et 15 oct.)

- Mtouggui Lhoussine. Vue générale de I'histoire berbére -Larose (200 p.)

- H. Basset, Influences puniques chez les Berbéres. RAF, 1921.

- R. Montagne, la vie sociale et la vie politique des Berbéres, Paris, 1931 (p. 9)
- Olivier, Recherches sur |'origine des Berbéres, Bull. Acad. d'Hippone, 1868.

- E. Leblanc, le Probléme des Berberes, 1931.

(1) Dans son ouvrage "Histoire de I'Afrique du Nord"

(2) Edité {en deux volumes) par I'Académie du Royaume du Maroc.

(3) Al-Maasodl, Mokhtar Soussi, T. 16, p. 261).



