
Lutte contre la corruption:  

Enjeux pour le Maroc 

Séminaire organisé par le Ministère des Affaires Générales  

22 juin 1999- Rabat, Maroc  

Par le Pr. Abdelaziz BENABDALLAH 

 

Toute lutte, quels que soient sa nature et son objet, doit être d'une portée 
rationnellement pragmatique. Le pragmatisme vise, certes, l'application pratique des choses, 

adaptée à la réalité conjoncturelle régionale vécue. Ce qui doit être pris, essentiellement, en 
considération, c'est le critère agissant d'une certaine spécificité, marquée, dans le temps et 

l'espace, par les stigmates d'une sereine véracité. C'est là, le premier atout, dont l'efficience 
nous épargne toute évolution dans l'abstrait.  
 

A partir de ce principe, nous aurons tout loisir de rechercher, dans le concret, le moyen 

adéquat, d'éliminer tout obstacle sur lequel butent notre dignité et notre prospérité nationales, 
en l'occurrence, la corruption. La corruptibilité est une disposition à l'altération et la 

déformation; elle peut dépraver et pervertir le goût, les moeurs et l'esprit. C'est un état 
psychologique qui peut devenir une psychose, s'il n'est pas circonscrit. Il tend à circonvenir 
quelqu'un pour le détourner de son devoir, en le soudoyant; on peut corrompre un 

fonctionnaire, un témoin, pour l'écarter du chemin de la légalité. Tout détournement constitue 
un acte illégal qui éloigne de la voie directe; c'est une soustraction frauduleuse. Lutter contre 

ce vice, c'est d'abord, essayer de l'éliminer, progressivement, pour amener les dépravés, par 
une douce dissuasion, à s'en éloigner. Il s'agit, donc, à prime abord, d'une sensibilisation de la 
masse et d'une rééducation de la jeunesse. Cela ne se fait pas du matin au soir; sa propension 

est l'oeuvre de toute une génération. Le réformateur doit être coulant, foncièrement réaliste. 
Notre action est, ainsi, axée dans cet enjeu, sur une double perception, car tout enjeu implique  

un risque de gagner ou de perdre dans la compétition. Il s'agit, alors, d'une action globale, sur 
le plan national: où une démocratisation effective doit assurer, à la fois, l'égalité et la légalité.  

Dans un même élan, une équité moralisante, aux assises stables et convaincantes, doit 
être confortée, par une foi, un attachement indélébile à l'idéal, chez l'administrant et 

l'administré; car il s'agit, là, d'une équation humaine, où le conjoncturel doit cadrer avec le 
conjecturel.  

 

Dans ce processus, il faut s'ingénier à puiser, avec tact et délicatesse, pour mieux 
s'entendre, sur une psychologie qui tienne compte des rapports entre les caractères 
psychosomatiques, dans le contexte de nos spécificités islamo- africaines, sans oublier , 

néanmoins, nos affinités avec le monde méditerranéen et les expériences internationales. Tout 
un chacun, dans ce test de réformation, est tenu à cerner le problème, sa ns heurt, sans trop 

d'exigence, en donnant le bon exemple, dans sa vie privée et ses relations avec ses partenaires. 
Il faut se garder, notamment, dans l'enjeu marocain, de « philosopher » le problème outre 
mesure, par le biais de systèmes théoriques inopérants. Dans chaque secteur, une procédure 

spécifique doit régir l'acte réformateur dans l'aisance et la transparence; une finalité adéquate, 
cadrant avec nos originalités, doit asseoir l'efficience de nos technologies et assurer la 

compétitivité de nos ressources. Point n'est besoin de signaler que nos approches doivent 
concorder et s'adapter aux normes du Nouvel Ordre Mondial, et, à une mondialisation 
équilibrée et non à sens unique. Là aussi, notre double patrimoine islamique et africain, 



constitue pour nous un critère qui oriente nos optiques et nos options. Il est vrai que, qui dit 
légalité internationale, dit contrainte, dans l'accès à toute entreprise à caractère universel; sur 

un plan régional, tout légalisme implique une astreinte à l'encontre du réc alcitrant. Nous 
avons la conviction que les sermons et les discours moralisateurs ne paient plus. Une tradition 
prophétique, citée en proverbe, dans la société marocaine, donne à l'impact coercitif 

astreignant, plus d'effet que les prêches coraniques ("Yazaô Allaho bi Ssoltâne Mâa Là Yazaô 
bi Lqôr'âne").  

 

Dans un pays qui se respecte, le citoyen ne saurait braver l'opinion publique, animée 
par la légalité et par un ensemble d'idées et de convictions communes à la collectivité. Tout 
fléau destructeur, tel la corruption est, alors dénigré, noirci, discrédité et décrié, mieux que 

tout autre moyen de persuasion. Malheureusement, dans notre ère de turbulence, l'éthique ne 
joue plus, l'étiquette ou le cérémonial en usage, semble l'emporter de nos jours chez certains 

où le vol et le viol, s'affublent et s'accoutrent de masques factices; on peut, alors, agir et réagir 
impunément, selon le genre de doigté qui cache le délit.  
 

La foi en Dieu et la confiance dans l'idéal et le sublime, ne jouent pas toujours non 

plus. Notre cher Alexis Carrel, prix Nobel 20ème siècle, en médecine, auteur de « l’homme, 
cet inconnu », ose souligner, dans sa pureté originelle et originale, dans un nouvel ouvrage 

intitulé : « La Prière » que là où la thérapie classique faillit , l'invocation de Dieu s'avère 
opérationnelle. C'est, virtuellement, vrai, mais on risque un sort fatal, si l'on s'ingénie à y 
recourir, car notre foi est ébranlée par un pragmatisme coulant et conciliant d'allure 

politicienne , par trop policée.  
 

Néanmoins, en dépit de cet état dégradant de la conscience humaine, un appel aux 

concepts et préceptes agréés par l'humanité, toute entière, ne saurait être vain et sans objet; la 
rectitude, la sincérité et la bonne foi demeurent, sur le plan humain, les seuls atouts 
susceptibles de mitiger notre régression psychosociale.  

 

Dans ce contexte où toute bigoterie creuse et religiosité outrancière, doivent être 
écartées de la scène réformatrice, le Royaume marocain se doit de procéder, objectivement, à 

une rééducation saine et exhaustive.  
 

Un nouveau dispositif cohérent et pérenne sera adapté aux nécessités et conjonctures 

du IIIème millénaire, pour nous aligner sur la meilleure des assises de notre glorieux 
patrimoine. Nous avons élaboré un schéma sur les exploits spécifiques de notre passé original 
dont nous devons être fiers et qui nous incitera à édifier un avenir digne. Un programme 

succinct fait des originalités de notre patrimoine culturel et socio-économique, à partir d'une 
documentation et de références occidentales négligées dans maints manuels scolaires. Cette 

programmation n'a pas manqué d'intégrer la pensée moralisante d'un Islam bien conçu, 
tolérant, auquel reviennent les mérites de notre Etat de Droit qui a su sauvegarder, pendant 
plus d'un millier d'années, son identité et son intégrité, tout en rehaussant sa dignité sur le plan 

international, assurant intérieurement sa pleine croissance économique, et son autarcie 
exhaustive. Cette double rééducation, affairant au processus de notre évolution millénaire, est 

de nature à radicaliser les structures de notre civilisation, tout en éliminant les fatras 
excentriques, donnant libre cours à tout mouvement rénovateur qui fait du Maroc l'état 
moderne apte à affronter les remous du IIIème millénaire.  

 



Dans une Annexe, sur la rééducation à deux volets (structures séculaires de l’état de 
Droit et Assises islamiques tolérantes modernes), nous avons pu esquisser une fresque 

vivante, à propos de l'identité effective de notre Etre sur le double plan, national et 
international. L'Occident et une partie de l'Extrême-Orient n'ont pu se rehausser, pour mériter 
l'estime dont ils jouissent aujourd'hui, et qui leur permet de lutter efficacement contre certains  

fléaux sociaux - qu'en cherchant à se respecter eux mêmes, pour mériter l'estime et le respect 
du monde. C'est en se rééduquant techniquement et socio économiquement, par le biais 

autocritique d'une restructuration adéquate, qu'ils ont pu s'assurer une entité qui n'était pas 
toujours la leur et qu'ils sont parvenus, quand même, à l'imposer. En essayant donc, de nous 
reconnaître nous-mêmes, à travers un programme scolaire restructuré, en inculquant à notre 

jeunesse estudiantine, les véritables atouts de cette entité, - nous pourrons nous rééduquer sur 
des bases sûres et amender foncièrement le for intérieur et l'image extérieure de notre 

personnalité. L'expérience internationale nous aura servi, alors, de guide dans cet élan 
réformateur.  
 

   
   

Annexe sur la rééducation à deux volets  

 

I- Structures séculaires de l’état de Droit marocain  

L'élan compétitif civilisationnel est concrétisé au Maroc par les promotions initiatrices, 
culturo- scientifiques et socio-économiques, dans un processus chronologique de certains faits 

parmi les plus marquants, dans l'histoire maghrébine. L'attrait de notre civilisation et son fond 
spirituel se doublait d'un véritable épanouissement de notre Etre.  
« La civilisation andalouse - souligne A. Julien - prit, alors, un caractère d'autant plus éclatant 

qu'elle coïncide avec le rétablissement de l'ordre apporté par les Almohades ». « Les 
musulmans qui avaient, alors - reconnaît encore A. Julien- les premiers à organiser les formes 

de leur commerce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné leurs 
méthodes dont les chrétiens s'inspiraient ». Les Almohades mirent fin à la gabegie financière 
des roitelets andalous, tout en favorisant l'agriculture et l'industrie. Fès est déjà réputée, avec 

Ceuta, pour ses quatre cents meules de production de papier, ses onze verreries, ses fonderies 
et ses riches manufactures artisanales. Le papier de Ceuta, Fès et Jativa, était exporté en 

Occident. Londres et Paris se concurrençaient, pour monopoliser le sucre marocain raffiné. 
Dès l'an 801, le premier dirham africain a été frappé à Fès, sous le règne d'Idriss II. Un 
spécimen de ce dirham est conservé aujourd'hui au musée de Kharkov, un autre à la 

bibliothèque nationale de Paris.  
Les Juifs, expulsés d'Andalousie par les rois chrétiens, furent l'objet d'une bienveillante 

hospitalité. La majeure partie des Juifs du Maroc descend de ceux exilés d'Europe au Moyen 
Age: d'Angleterre (en 1290) de France ( en 1395) (d'après Godard- histoire et Description du 
Maroc p. 15). Raynaud (Etude sur l'hygiène et la médecine au Maroc) ajouta les exilés d'Italie 

(en 1342), des Pays-Bas (1350) et du Portugal (1476). Ces Juifs, devenus citoyens, jouissaient 
d'une liberté d'action qui leur permettait de demeurer en rapports constants avec les centres 

mondiaux de culture hébraïque. Ce fut à Fès, que le Rabbin Issac Cohen, dit Al Fassi, 
contribua largement à l'oeuvre de résurrection du Talmud, élaboré, alors, en 20 volumes.  
Gerbert d'Aurillac (938-1003), devenu Pape sous le nom de Sylvestre II, semble avoir passé 

par l'Université de la Qaraouyène, d'après Gustave le Bon, dans sa Civilisation Arabe p. 17 et 
Berque) où il apprit les chiffres arabes qu'il introduisit en Occident. Selon De Torrès (cité par 

Demazières p. 27), un moine d'Espagne devint docteur à l'Université de la Qaraouyène, 
édifiée en l'an 859, qualifiée de Première Ecole du Monde à Fès dite l'Athènes du Maroc » ( 



Delphin). Le Chiffre (Sifr) = zéro, est une création andalou- maghrébine, qui rationalisa 
l'usage des chiffres arabes.  

H. Terrasse, ne manqua pas de constater que « le Maroc a été, alors, le noyau et la force vive 
des plus grands empires qui s'étendirent, jamais sur les terres musulmanes du Couchant ( 
Histoire du Maroc, T. Ip.23 8 - T.II p.444). « Pour la première fois- dit- il encore - l'Occident 

musulman était uni, sous un même pouvoir ( T.1 p. 314) et c'est, alors, que se réalisa le 
syncrétisme de la civilisation musulmane d'Occident » (p. 442).  

La vocation atlantique du Maroc explique, entre autres, l'irradiation outre-mer de notre 
civilisation dont les échos se répercutèrent, à travers les ténèbres océaniques, pour aller 
marquer de leur empreinte, dès le XIVème siècle, la vie sociale et économique de peuples, 

nouvellement conquis par le latinisme ibérique, profondément orientalisé et marocanisé, grâce 
aux centaines d'émigrants maghrébins qui avaient accompagné ou suivi Christophe Colomb.  

Le philosophe cordouan, Ibn Rochd (Averroès), médecin de la cour Almohade à Marrakech, 
décédé en l'an 1199, et qui avait découvert la grande circulation du sang, avant Ibn Nafis et 
William Harvey, était le premier à avoir parlé du Nouveau Monde; Christophe Colomb a 

reconnu - souligne E. Renan, dans son ouvrage « Averroès et l'Averroïsme », dans une lettre 
posthume, qu'il n'a eu vent de l'existence d'une terre ferme outre-Atlantique, qu'après avoir lu 

le « Colliget » d'Averroès, dans sa version latine.  
Le docteur brésilien Ediz Lotino parle d'un groupe maroco- phénicien qui avait exploré 
l'Atlantique vers l'an 120 av. J.C. comme le prouve au Brésil une épitaphe, portant la date de 

125 av. J.C. et inscrite en langue punique, proche du d ialecte maghrébin, comme le constate 
Gautier dans ses « Siècles Obscurs du Maghreb ».  
Cette tradition se renouvellera en l'an 1100- d'après la revue américaine NewsWeek, à partir 

du port d'Anfa (Casablanca actuelle). En cette période du XI ème siècle, Anfa, soumise avec 
Fès, à Chellah, capitale politique du Maroc, fut, déjà, le noyau de l'économie nationale, une 

des grandes cités du Royaume, comme en fait foi la description qu'en a faite, le vizir Ibn el 
Khatib, au milieu du XIV siècle. Les Marocains ont é té, pendant plus de trois siècles, les 
continuateurs africains de la mission civilisationnelle arabe en Méditerranée. La flotte 

Almoravide au XIème siècle croisait dans les eaux palestiniennes, d'après les Mémoires 
d'Alphonse VII, Roi de Castille, pour refouler les Croisés. Un siècle plus tard, l'escadre 

almohade, comportant quatre cents unités, devint- reconnaît André Julien dans son histoire de 
l'Afrique du Nord - la première dans la mer Méditerranée , ce qui incita Saladin (Salah-ed-
Din) à requérir son concours , pour arrêter les expéditions chrétiennes sur la route de Syrie. La 

« Mare nostrum » est devenue « la Mare arabica », de part la puissance maritime almohade 
qui a pu y assurer la paix et la sécurité, grâce à une milice spéciale qui lutta contre la piraterie. 

Cette tradition pacifiante de la plus vaste des mers intérieures continentales, sera reprise par le 
Sultan alaouite Mohammed III dont Caillé dépeint dans son ouvrage sur les Traités et 
Conventions de Sidi Mohammed Ben Abdallah - les exploits qui poussèrent le Danemark, 

Brème et maints ports francs, à solliciter sa protection contre le brigandage des corsaires et 
l'esclavage international. Le Souverain Mohammed III enseigna à l'Occident au XVIIIème 

siècle- dit- encore Caillé, les principes des Droits des gens.  
Le Maghrébin Idrissi, de Ceuta (1099-1165) est présenté comme « le professeur de 
Géographie de l'Europe », attaché à la cour de Roger II de Sicile. Ses cartes ont servi de base 

à toutes celles qui furent publiées ultérieurement; grâce à ces documents, son contemporain, le 
célèbre Abou el Hassan el Marrakchi élabora les coordonnées (longitudes et altitudes) de 

l'Afrique du Nord, permettant à Léon l'Africain, (au XVIème siècle), de tracer la carte du 
Maroc, en redressant les configurations fantaisistes des côtes atlantiques, esquissées par des 
Portulans ibériques. Massignon s'étend sur ce fait dans son ouvrage « le Maroc au début du 

XVI ème siècle».  
Sa Majesté Hassan II, éminent chef d’état et digne Inventeur de Markar, breveté 

intemationalement est le descendant d'Abou AI Hassan Ali gendre du Prophète, chef d’état et 
grand inventeur, comme en fait foi John Onnell, le rédacteur scientifique de « New York 
Herald Tribune », dans un ouvrage publié en 1943, sur l'Atome aux U.S.A. :  



« Ce fut - reconnut- il - Abou AI Hassan qui a formulé, durant les trois 
décennies de l'avènement de l'Islam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit 

état ( Nehj el Balâgha » (T. 1 p. 185), à savoir « Si on coupait un atome, on y 
trouverait un noyau, avec des planètes tout autour ». Eva de Vitray 
Meyerovitch, a traduit le « Methnaoui » du grand poète, Jalal ed-Din Rumi 

considéré comme le plus grand mystique du monde; ce promoteur d'obédience 
alaouite, commentait, en plein XIII ème siècle, la révélation scientifique 

d'Abou AI Hassan, en disant: « Il faut faire très attention de ne pas provoquer 
un choc qui pourrait réduire le monde en cendre ».  

N'est-ce pas là, le principe précurseur de la première bombe atomique américaine, qui 

détruisit Hiroshima en 1945 ? Un Maristân était fondé, pour la première fois à Marrakech, 
sous les Almohades, d'après l'auteur contemporain du « Moojib »; il aurait constitué un 

véritable hôpital, digne des hôpitaux d'Orient, qui furent les seuls à présenter, à cette époque, 
les garanties requises. « Cet hôpital - non seulement, dit Millet, secrétaire général du 
Protectorat en Tunisie, en 1927, dans son ouvrage « les Almohades p.130 », laissait bien loin 

derrière lui, les maladreries et les hôtels- Dieu de notre Europe chrétienne, mais ferait honte 
aujourd'hui aux tristes hôpitaux de la ville de Paris. » Sur un autre plan d'équité sociale, « 

l'oeuvre cultuelle d'un croyant, durant toute sa vie, se trouverait anéantie, s'il manquait - 
souligne un hadith authentique, de payer à un ouvrier le plein sa laire qui lui est dû ». La 
doctrine marxiste croit avoir élaboré le principe du « Capital- travail », alors que le tunisien 

Ibn Khaldoun, qui a vécu a Fès stipule au XIV ème siècle, dans ses Prolégomènes, que le « 
véritable capital d'un ouvrier est bien son travail ». C'est là, le principe islamique réel, quoique 
les pratiques défaillantes, fussent fréquentes et le demeurent encore aujourd'hui, au Maroc et 

ailleurs. La notion d'interdépendance, qui semble d'actualité dans sa portée et ses effets, était 
pour nous, Marocains, la quintessence d'un principe et d'un idéal, concrétisés, par une volonté 

commune, source vitale de pérennité et de sérénité entre Nations. Mais, elle a été conçue, 
avant tout, dans nos rapports internationaux, comme un fond psychologique  qui conditionne 
l'harmonisation des intérêts en présence. La bonne foi, l'égalité, et le respect mutuel des 

souverainetés demeurent autant de garanties, dans l'élaboration d'une politique de 
rapprochement entre les peuples. Cet élan sincère vers le plein épanouissement international 

de notre Etre n'a été dérouté que par suite d'intrigues étrangères contre notre souveraineté et 
notre intégrité nationale. L'âme maghrébine, avide de liberté, est animée par une propension 
innée contre le fanatisme, la xénophobie, la violence et l'intolérance. Quand les causes de 

méfiance disparaissent, le Maghrébin redevient ce qu'il a toujours été , un homme imbu de 
haute sociabilité instinctive et de prédispositions éminemment bienveillantes, qui vont jusqu'à 

l'altruisme. Les Edits royaux - fait remarquer De Mas Latrie - empreints d'une paternelle 
bienveillance, accordaient aux ressortissants étrangers, une large liberté d'action et leur 
assuraient de solides garanties, « les étrangers et leurs biens étaient placés sous cette haute 

main royale qu'exprimait - souligne Latrie - le mot sauvegarde chez les Chrétiens et le mot 
aman chez les Arabes ». « La nation alliée, ajoute-t-il, était représentée par un consul partout 

où ses ressortissants entretenaient des établissements de commerce. Ce consul résidait avec 
ses nationaux dans un quartier dont la haute surveillance leur appartenait, s'érigeant en 
administrateur de la colonie, symbolisant la souveraineté de leur Patrie, dans « une sorte de 

cité », dans le sens moderne et municipal de ce mot. - « Nous n'avons vu nulle part- affirme 
encore Latrie- qu'on ait pris, vis-à-vis, de ces cités chrétiennes, enclavées dans les villes du 

Maghreb, les mesures de méfiance humiliante auxquelles les Européens furent contraints à se 
soumettre, dans d'autres pays ». S'imposant le respect du domicile, ces autorités marocaines se 
défendirent de faire aucune perquisition au sein de ses cités ». Les Souverains marocains ne 

s'étaient jamais arrogés le droit d'aubaine, par respect de la propriété individue lle. Le traité 
conclu entre le Maroc et Pise en 1358, spécifie (dans son article 4, aliéna 14), que le magistrat 

marocain faisait dresser, par - devant témoins, un état sommaire, des biens de l'étranger 
décédé, au Maroc, placés sous la garde de l’autorité Chérifienne. Il n'est que de compulser 
certaines archives, tenues dans les chancelleries d'Europe, pour se convaincre de la haute 

estime dont jouissait notre pays, au sein de la communauté occidentale. On retrouve les 



mêmes caractères de confiance et de déférence réciproques dans les rapports du roi du Maroc 
avec les Pontifes Grégoire VII et Grégoire IX, au XI ème siècle. Plus tard, une lettre datée de 

Lyon, le 31 octobre 1246, est adressée par le Pape Innocent IV, à l'illustre roi du Maroc », le 
remerciant, pour les immunités et les privilèges accordés aux Chrétiens ». C'est pourquoi, « le 
Maroc - remarque De Mas Latrie - était devenu une terre de refuge pour les chrétiens 

opprimés par les grands seigneurs de l'Europe féodale. A partir du XIIème siècle, nombreux 
furent les bâtiments européens qui se rendaient aux ports marocains et en partaient librement. 

Dans l'introduction historique de son ouvrage « les Traités », Latrie fit un exposé de 
législation, alors en vigueur au Maroc, précisant que ses « principes libéraux supportaient 
avantageusement la comparaison avec les règles du Droit des gens, pratiqué en Europe ». Par-

dessus cela, signale dans sa collection des Lois Maritimes (T.111, Préface), ces dispositions 
tolérantes d'où sortira, plus tard, ce principe maritime «non admis- dit- il –encore- en Europe» 

que la pavillon couvre la marchandise ». Le roi Napoléon avait promis à notre Souverain 
Moulay Slimane, de lui restituer Ceuta et Mellilia, s'il l'aidait à occuper Madrid; il déclina 
cette offre, par respect pour la souveraineté hispanique, en lui précisant « que les deux cités 

sont des biens propres du Maroc, qui lui reviendrait inévitablement; et Napoléon évacua 
Madrid. C'est dans ce contexte que le Maroc a entretenu des relations hautement amicales 

avec l'Europe. Le même geste fut accompli par Moulay Smillante, quand les U.S.A. lui 
demandèrent en 1854, d'adhérer à la Convention russo- américaine, lors de la guerre de 
Crimée, contre la restitution des deux cités marocaines; il refusa se solidarisant avec la 

Turquie. Le Maroc n'a jamais connu de féodalité; « Un seigneur ne fait pas la féodalité; celle-
ci - dit Edmond Doutté - est un ensemble et cet ensemble n'existe pas au Maroc » (Marrakech, 
p. 40 1). « Le Maghreb Extrême - souligne R. Montagne, au contraire des autres pays de 

l'Afrique du Nord, est parvenu, sous la domination de puissants souverains, à prendre l'aspect 
d'un Etat, créant la tradition d'un gouvernement de l'Occident (les Berbères et le Makhzen. 

Paris, 1930 p.30). Moulay Slimane osa affronter une unité de guerre américaine, pour 
défendre et protéger la Libye, accusée faussement alors, de piraterie. Loin d'avoir vécu isolé 
du Monde Moderne ou même d'être resté indifférent à l'évolution de la politique européenne 

et américaine, le Maroc suivait avec un vif intérêt et une profonde sympathie, le mouvement 
d'émancipation des peuples d'outre- Atlantique. Il fut le premier à reconnaître l'indépendance 

de la jeune République des U.S.A. Bien avant, au début du XVI ème siècle, la Bataille des 
Trois Rois (Wâdi el Makhazin) avait révolutionné l'histoire ibérique - souligne H. Terrasse - 
car, à la suite de cette bataille « les Portugais durent vivre sous le règne de l'Union Ibérique, 

pendant soixante deux ans; cette perte momentanée de son indépendance politique marque 
une coupure dans l'histoire du Portugal , aux Temps Modernes »; le Maroc fut- alors- 

considéré comme une grande puissance; les cours européennes entrèrent en relation avec lui, 
et parfois- dit- il recherchèrent son appui. Cette victoire avait libéré le Golf Arabe de l'emprise 
portugaise. Al Mansour, vainqueur, n'a jamais tenté de coloniser le Soudan; il ne fit avec ses 

armées, ce grand saut, vers l'extrême Sud-africain, que pour bloquer les frontières sub- 
sahariennes, menacées par le Portugal, qui garda ses colonies d'Afrique jusqu'en 1668. Le 

souverain maghrébin, libérateur de son pays, ne pouvait devenir un envahisseur. L'Angleterre 
le sollicita alors, pour une occupation commune du dominion de l'Inde; il déclina cette offre, 
imbu d'un libéralisme agissant, qui n'était parfois altéré, que suite aux intrigues des puissances 

impérialistes. Moulay Ismaél que d'aucuns présentaient comme un homme brutal et avide de 
sang, est qualifié par des chroniqueurs chrétiens, comme « le plus grand protecteur des 

Franciscains, car il leur donna des privilèges qu'aucune nation chrétienne n'aurait osé 
demander pour eux ». Deux dahirs furent promulgués (en 20 décembre 1711 et juillet 1714), 
décrétant la peine de mort contre ceux qui s'aviseraient de molester les chrétiens ou de les 

insulter ». Mais, pour l'indépendance et l'intégrité territoriale du Royaume, il était intraitable. 
Il libéra Tanger du joug anglais et Acila et Larache, occupées par les Portugais. A partir de 

l'année 1250, date à laquelle l'Egypte elle-même tomba sous la domination turque. « Il n'y 
aura- remarque Max Vintejoux - plus d'Etats Arabes politiquement indépendants qu'au 
Maghreb ». Le Maghreb el Aqça est- souligne Lévy Provençal- le seul Etat Africain, 

surmontant les cahots d'une évolution mouvementée, a su conserver intactes, depuis la 



conquête arabe, son intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste inouï, dans 
les annales des Nations- précise- t- il à savoir que le Maghreb est toujours parvenu à « sceller 

jusque dans l'anarchie, son unité politique ». La personnalité du Maroc est bien marquée. « 
Aucun pays musulman moderne n'a eu , au cours des siècles, et n'a gardé jusqu'à présent- 
affirme Robert Montagne- une personnalité politique aussi forte et aussi distincte que celle de  

ce pays » (Révolution du Maroc p. 375). « Une réelle civilisation, fruit des préceptes 
coraniques, une culture intellectuelle surprenante, règnent jusqu'au fond des montagnes 

marocaines » (Le Maroc Inconnu- Moulieras T.3 p. 28). D'après des statistiques et des 
tableaux comparatifs sur la compétitivité maghrébine à l'époque d'Ibn Battouta (XIV ème 
siècle), le pouvoir d'achat semble avoir été au Maroc, le triple de ce qu'il fut, en Egypte. Avec 

la crise financière, survenu quelques décennies, plus tard, Abou Inane soulagea la paysannerie 
défaillante, en lui distribuant gratis, de grandes superficies de terres et de bêtes de trait. Ce 

que le souverain alaouite Mohammed III, ne manqua pas de faire, au XIV ème siècle. La 
monnaie en cours, sous les Saadiens fut dit- H. Terrasse- d'un titre excellent et stable. Après le 
traité de 1610, conclu avec les Provinces Unies (Hollande), le Sultan leur proposa le prêt d'un 

million et demi de dinars. Cette politique devenait courante entre le Maroc et l'Europe, car El 
Mansour avait déjà accordé au Don Antonio, prétendant au trône du Portugal, un prêt de 400 

000 livres. Mais, pour accroître ses échanges avec l'Europe, le Sultan Zidane y envoya des 
agents, pour sensibiliser l'Occident sur la valeur des produits du Maghreb, ses minerais de 
cuivre, plomb, fer, soufre, etc ...). Il dut protéger l'industrie artisanale nationale de la 

concurrence étrangère et interdire l'importation de tissus européens, notamment anglais. Les 
Britanniques nourrissaient déjà des ambitions au Maroc, aspirant, entre autres, à exploiter les 
riches salines de Rabat- Salé, qu'ils estimaient suffisantes- d'après Decastries- à 

l'approvisionnement de tout le Royaume Uni. Le Sultan alaouite, Sidi Mohammed Ben 
Abdallah (Mohamed III) libéra Mazagan du joug portugais, édifia Mogador, établit dans 

toutes les villes de la côte des négociants étrangers, déterminant ainsi un important 
mouvement d'échanges, grâce auquel il institua des taxes nouvelles et instaura un monopole 
commercial au bénéfice du Trésor « R. Montagne, les Berbères et le Makhzen p. 104). Au 

cours d'une disette qui sévit en Tunisie et en France, le Sultan y envoya de grandes quantités 
de blé. Le Maroc exportait, alors, en Europe, son excédent de production, atteignant 75.000 

tonnes de blé et de légumes secs. Le trafic de Mogador, est évalué en 1851 à six millions. Ce 
port demeura actif jusqu'en 1911, année durant laquelle, il a reçu la visite de 462 navires et 
exporta 38000 tonnes de blé de produits marocains contre une importation de 12000 tonnes. 

Vers 1859, date de la mort du Sultan Moulay Abderrahman, le cheptel marocain a été évalué 
par Charles Lamartinière, dans son ouvrage « La question du Maroc » édité, la même année, à 

quarante huit millions de têtes ovines et près de six millions de bovins; estimation confirmée 
par l'abbé Godard en 1860 (Description et Histoire du Maroc (T. 1 p.188). Les artisans 
évoluaient alors dans le cadre d'un régime corporatif très libéral qui ne s'altéra - reconnaît 

Pallez - qu'au contact de l'Occident.  
Mais, à la suite de l'occupation algérienne par La France, en 1830 de la bataille d'Isly (1844), 

le Maroc fut contraint à signer des traités qui ne profitaient qu'à une Europe de plus en plus 
exigeante.  
L'économie périclitait, le pays s'appauvrissait; la guerre avec l'Espagne finit par semer la 

confusion et par anémier le trésor national. Une « diplomatie à la financière », comme 
l'appelle ironiquement A. Julien, incitait certaines Puissances, à faire pression sur le Sultan, 

pour conclure des emprunts forcés successifs, cet endettement fut, à l’instar de ce qui s'est 
passé en Egypte, une véritable hypothèque qui allait peser, gravement, sur l'avenir du Maroc 
et lui imposer un protectorat en 1912. Ce fut, pour le Maroc, un accident de parcours, préparé 

par les conventions secrètes entre puissances impérialistes. Pourtant, le Maroc avait élaboré, 
quatre ans auparavant, un projet de Constitution, digne du siècle, que le Colonialisme avait 

tué dans l'œuf. Mais, le peuple marocain, qui n'a jamais connu de défaite permanente dans sa 
vie millénaire, ne se considéra pas vaincue, dans cette bataille résiduelle contre 
l'impérialisme. Il prit les armes dans tout l'Atlas et ailleurs, et engagea contre l'occupant 

ravisseur, une lutte acharnée, fermement soutenue, jusqu'en 1936, incrustée d'une véritable 



guerre, dans le Rif, animée par le combattant Ibn Abdelkrim el Khattabi, qualifié par Hochi 
Minh, de précurseur de la guerre populaire. Deux décennies, plus tard, la lutte est reprise, sous 

l'étendard sublime de la Révolution du Roi et du Peuple », qui sera couronnée, après le retour 
triomphal de S.M Mohamed V et de son éminent Héritier S.M Hassan II, par l'indépendance. 
Il n'est que de comparer le Maroc, libéré, en 1956, avec le Maroc Hassanien d'aujourd'hui, 

pour constater le saut gigantesque et l'évolution sans pair, réalisés par le Royaume, sous 
l'égide multidécennale de S.M Hassan II, qui présida à la réintégration de notre pays, au 

concert des nations développées de l'occident moderne.  

I- Structures séculaires de l’Etat de Droit marocain  

 
L'élan compétitif civilisationnel est concrétisé au Maroc par les promotions initiatrices, 
culturo- scientifiques et socio-économiques, dans un processus chronologique de certains faits 

parmi les plus marquants, dans l'histoire maghrébine. L'attrait de  notre civilisation et son fond 
spirituel se doublait d'un véritable épanouissement de notre Etre.  

« La civilisation andalouse - souligne A. Julien - prit, alors, un caractère d'autant plus éclatant 
qu'elle coïncide avec le rétablissement de l'ordre apporté par les Almohades ». « Les 
musulmans qui avaient, alors - reconnaît encore A. Julien- les premiers à organiser les formes 

de leur commerce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné leurs 
méthodes dont les chrétiens s'inspiraient ». Les Almohades mirent fin à la gabegie financière 

des roitelets andalous, tout en favorisant l'agriculture et l'industrie. Fès est déjà réputée, avec 
Ceuta, pour ses quatre cents meules de production de papier, ses onze verreries, ses fonderies 
et ses riches manufactures artisanales. Le papier de Ceuta, Fès et Jativa, était exporté en 

Occident. Londres et Paris se concurrençaient, pour monopoliser le sucre marocain raffiné. 
Dès l'an 801, le premier dirham africain a été frappé à Fès, sous le règne d'Idr iss II. Un 

spécimen de ce dirham est conservé aujourd'hui au musée de Kharkov, un autre à la 
bibliothèque nationale de Paris.  
Les Juifs, expulsés d'Andalousie par les rois chrétiens, furent l'objet d'une bienveillante 

hospitalité. La majeure partie des Juifs du Maroc descend de ceux exilés d'Europe au Moyen 
Age: d'Angleterre (en 1290) de France ( en 1395) (d'après Godard- histoire et Description du 

Maroc p. 15). Raynaud (Etude sur l'hygiène et la médecine au Maroc) ajouta les exilés d'Italie 
(en 1342), des Pays-Bas (1350) et du Portugal (1476). Ces Juifs, devenus citoyens, jouissaient 
d'une liberté d'action qui leur permettait de demeurer en rapports constants avec les centres 

mondiaux de culture hébraïque. Ce fut à Fès, que le Rabbin Issac Cohen, dit Al Fas si, 
contribua largement à l'oeuvre de résurrection du Talmud, élaboré, alors, en 20 volumes.  

Gerbert d'Aurillac (938-1003), devenu Pape sous le nom de Sylvestre II, semble avoir passé 
par l'Université de la Qaraouyène, d'après Gustave le Bon, dans sa Civilisation Arabe p. 17 et 
Berque) où il apprit les chiffres arabes qu'il introduisit en Occident. Selon De Torrès (cité par 

Demazières p. 27), un moine d'Espagne devint docteur à l'Université de la Qaraouyène, 
édifiée en l'an 859, qualifiée de Première Ecole du Monde à Fès dite l'Athènes du Maroc » ( 

Delphin). Le Chiffre (Sifr) = zéro, est une création andalou- maghrébine, qui rationalisa 
l'usage des chiffres arabes. 
H. Terrasse, ne manqua pas de constater que « le Maroc a été, alors, le noyau et la force vive 

des plus grands empires qui s'étendirent, jamais sur les terres musulmanes du Couchant ( 
Histoire du Maroc, T. Ip.23 8 - T.II p.444). « Pour la première fois- dit- il encore - l'Occident 

musulman était uni, sous un même pouvoir ( T.1 p. 314) et c'est, alors, que se réalisa le 
syncrétisme de la civilisation musulmane d'Occident » (p. 442).  
La vocation atlantique du Maroc explique, entre autres, l'irradiation outre-mer de notre 

civilisation dont les échos se répercutèrent, à travers les ténèbres océaniques, pour aller 
marquer de leur empreinte, dès le XIVème siècle, la vie sociale et économique de peuples, 

nouvellement conquis par le latinisme ibérique, profondément orientalisé et marocanisé, grâce 
aux centaines d'émigrants maghrébins qui avaient accompagné  ou suivi Christophe Colomb.  
Le philosophe cordouan, Ibn Rochd (Averroès), médecin de la cour Almohade à Marrakech, 



décédé en l'an 1199, et qui avait découvert la grande circulation du sang, avant Ibn Nafis et 
William Harvey, était le premier à avoir parlé du Nouveau Monde; Christophe Colomb a 

reconnu - souligne E. Renan, dans son ouvrage « Averroès et l'Averroïsme », dans une lettre 
posthume, qu'il n'a eu vent de l'existence d'une terre ferme outre-Atlantique, qu'après avoir lu 
le « Colliget » d'Averroès, dans sa version latine.  

Le docteur brésilien Ediz Lotino parle d'un groupe maroco- phénicien qui avait exploré 
l'Atlantique vers l'an 120 av. J.C. comme le prouve au Brésil une épitaphe, portant la date de 

125 av. J.C. et inscrite en langue punique, proche du dialecte maghrébin, comme le constate 
Gautier dans ses « Siècles Obscurs du Maghreb ».  
Cette tradition se renouvellera en l'an 1100- d'après la revue américaine NewsWeek, à partir 

du port d'Anfa (Casablanca actuelle). En cette période du XI ème sièc le, Anfa, soumise avec 
Fès, à Chellah, capitale politique du Maroc, fut, déjà, le noyau de l'économie nationale, une 

des grandes cités du Royaume, comme en fait foi la description qu'en a faite, le vizir Ibn el 
Khatib, au milieu du XIV siècle. Les Marocains ont été, pendant plus de trois siècles, les 
continuateurs africains de la mission civilisationnelle arabe en Méditerranée.  

La flotte Almoravide au XIème siècle croisait dans les eaux palestiniennes, d'après les 
Mémoires d'Alphonse VII, Roi de Castille, pour refouler les Croisés. Un siècle plus tard, 

l'escadre almohade, comportant quatre cents unités, devint- reconnaît André Julien dans son 
histoire de l'Afrique du Nord - la première dans la mer Méditerranée , ce qui incita Saladin 
(Salah-ed-Din) à requérir son concours , pour arrêter les expéditions chrétiennes sur la route 

de Syrie. La « Mare nostrum » est devenue « la Mare arabica », de part la puissance maritime 
almohade qui a pu y assurer la paix et la sécurité, grâce à une milice spéciale qui lutta contre 
la piraterie. Cette tradition pacifiante de la plus vaste des mers intérieures continentales, sera 

reprise par le Sultan alaouite Mohammed III dont Caillé dépeint dans son ouvrage sur les 
Traités et Conventions de Sidi Mohammed Ben Abdallah - les exploits qui poussèrent le 

Danemark, Brème et maints ports francs, à solliciter sa protection contre le brigandage des 
corsaires et l'esclavage international. Le Souverain Mohammed III enseigna à l'Occident au 
XVIIIème siècle- dit- encore Caillé, les principes des Droits des gens.  

Le Maghrébin Idrissi, de Ceuta (1099-1165) est présenté comme « le professeur de 
Géographie de l'Europe », attaché à la cour de Roger II de Sicile. Ses cartes ont servi de base 

à toutes celles qui furent publiées ultérieurement; grâce à ces documents, son contemporain, le 
célèbre Abou el Hassan el Marrakchi élabora les coordonnées (longitudes et altitudes) de 
l'Afrique du Nord, permettant à Léon l'Africain, (au XVIème siècle), de tracer la carte du 

Maroc, en redressant les configurations fantaisistes des côtes atlantiques, esquissées par des 
Portulans ibériques. Massignon s'étend sur ce fait dans son ouvrage « le Maroc au début du 

XVI ème siècle».  
Sa Majesté Hassan II, éminent chef d’état et digne Inventeur de Markar, breveté 
intemationalement est le descendant d'Abou AI Hassan Ali gendre du Prophète, chef d’état et 

grand inventeur, comme en fait foi John Onnell, le rédacteur scientifique de « New York 
Herald Tribune », dans un ouvrage publié en 1943, sur l'Atome aux U.S.A. :  

« Ce fut - reconnut- il - Abou AI Hassan qui a formulé, durant les trois décennies de 
l'avènement de l'Islam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit état ( Nehj el Balâgha » (T. 
1 p. 185), à savoir « Si on coupait un atome, on y trouverait un noyau, avec des planètes tout 

autour ». Eva de Vitray Meyerovitch, a traduit le « Methnaoui » du grand poète, Jalal ed-Din 
Rumi considéré comme le plus grand mystique du monde; ce promoteur d'obédience alaouite, 

commentait, en plein XIII ème siècle, la révélation scientifique d'Abou AI Hassan, en disant: 
« Il faut faire très attention de ne pas provoquer un choc qui pourrait réduire le monde en 
cendre ». 

N'est-ce pas là, le principe précurseur de la première bombe atomique américaine, qui 
détruisit Hiroshima en 1945 ?  
Un Maristân était fondé, pour la première fois à Marrakech, sous les Almohades, d'après 

l'auteur contemporain du « Moojib »; il aurait constitué un véritable hôpital, digne des 
hôpitaux d'Orient, qui furent les seuls à présenter, à cette époque, les garanties requises. « Cet 



hôpital - non seulement, dit Millet, secrétaire général du Protectorat en Tunisie, en 1927, dans 
son ouvrage « les Almohades p.130 », laissait bien loin derrière lui, les maladreries et les 

hôtels- Dieu de notre Europe chrétienne, mais ferait honte aujourd'hui aux tristes hôpitaux de 
la ville de Paris. »  
Sur un autre plan d'équité sociale, « l'oeuvre cultuelle d'un croyant, durant toute sa vie, se 

trouverait anéantie, s'il manquait - souligne un hadith authentique, de payer à un ouvrier le 
plein salaire qui lui est dû ». La doctrine marxiste croit avoir élaboré le principe du « Capital-  

travail », alors que le tunisien Ibn Khaldoun, qui a vécu a Fès stipule au XIV ème siècle, dans 
ses Prolégomènes, que le « véritable capital d'un ouvrier est bien son travail ». C'est là, le 
principe islamique réel, quoique les pratiques défaillantes, fussent fréquentes et le demeurent 

encore aujourd'hui, au Maroc et ailleurs.  
La notion d'interdépendance, qui semble d'actualité dans sa portée et ses effets, était pour 

nous, Marocains, la quintessence d'un principe et d'un idéal, concrétisés, par une volonté 
commune, source vitale de pérennité et de sérénité entre Nations. Mais, elle a été conçue, 
avant tout, dans nos rapports internationaux, comme un fond psychologique qui conditionne 

l'harmonisation des intérêts en présence. La bonne foi, l'égalité, et le respect mutuel des 
souverainetés demeurent autant de garanties, dans l'élaboration d'une politique de 

rapprochement entre les peuples. Cet élan sincère vers le plein épanouissement international 
de notre Etre n'a été dérouté que par suite d'intrigues étrangères contre notre souveraineté et 
notre intégrité nationale. L'âme maghrébine, avide de liberté, est animée par une propension 

innée contre le fanatisme, la xénophobie, la violence et l'intolérance. Quand les causes de 
méfiance disparaissent, le Maghrébin redevient ce qu'il a toujours été , un homme imbu de 
haute sociabilité instinctive et de prédispositions éminemment bienveillantes, qui vont jusqu'à 

l'altruisme.  
Les Edits royaux - fait remarquer De Mas Latrie - empreints d'une paternelle bienveillance, 

accordaient aux ressortissants étrangers, une large liberté d'action et leur assuraient de solides 
garanties, « les étrangers et leurs biens étaient placés sous cette haute main royale 
qu'exprimait - souligne Latrie - le mot sauvegarde chez les Chrétiens et le mot aman chez les 

Arabes ». « La nation alliée, ajoute-t- il, était représentée par un consul partout où ses 
ressortissants entretenaient des établissements de commerce. Ce consul résidait avec ses 

nationaux dans un quartier dont la haute surveillance leur appartenait, s'érigeant en 
administrateur de la colonie, symbolisant la souveraineté de leur Patrie, dans « une sorte de 
cité », dans le sens moderne et municipal de ce mot. - « Nous n'avons vu nulle part- affirme 

encore Latrie- qu'on ait pris, vis-à-vis, de ces cités chrétiennes, enclavées dans les villes du 
Maghreb, les mesures de méfiance humiliante auxquelles les Européens furent contraints à se 

soumettre, dans d'autres pays ». S'imposant le respect du domicile, ces autorités marocaines se 
défendirent de faire aucune perquisition au sein de ses cités ».  
Les Souverains marocains ne s'étaient jamais arrogés le droit d'aubaine, par respect de la 

propriété individuelle. Le traité conclu entre le Maroc et Pise en 1358, spécifie (dans son 
article 4, aliéna 14), que le magistrat marocain faisait dresser, par - devant témoins, un état 

sommaire, des biens de l'étranger décédé, au Maroc, placés sous la garde de l’autorité 
Chérifienne. Il n'est que de compulser certaines archives, tenues dans les chancelleries 
d'Europe, pour se convaincre de la haute estime dont jouissait notre pays, au sein de la 

communauté occidentale. On retrouve les mêmes caractères de confiance et de déférence 
réciproques dans les rapports du roi du Maroc avec les Pontifes Grégoire VII et Grégoire IX, 

au XI ème siècle. Plus tard, une lettre datée de Lyon, le 31 octobre 1246, est adressée par le 
Pape Innocent IV, à l'illustre roi du Maroc », le remerciant, pour les immunités et les 
privilèges accordés aux Chrétiens ».  

C'est pourquoi, « le Maroc - remarque De Mas Latrie - était devenu une terre de refuge pour 
les chrétiens opprimés par les grands seigneurs de l'Europe féodale. A partir du XIIè me siècle, 

nombreux furent les bâtiments européens qui se rendaient aux ports marocains et en partaient 
librement. Dans l'introduction historique de son ouvrage « les Traités », Latrie fit un exposé 
de législation, alors en vigueur au Maroc, précisant que ses « principes libéraux supportaient 

avantageusement la comparaison avec les règles du Droit des gens, pratiqué en Europe ». Par-



dessus cela, signale dans sa collection des Lois Maritimes (T.111, Préface), ces dispositions 
tolérantes d'où sortira, plus tard, ce principe maritime «non admis- dit- il –encore- en Europe» 

que la pavillon couvre la marchandise ».  
Le roi Napoléon avait promis à notre Souverain Moulay Slimane, de lui restituer Ceuta et 
Mellilia, s'il l'aidait à occuper Madrid; il déclina cette offre, par respect pour la souveraineté 

hispanique, en lui précisant « que les deux cités sont des biens propres du Maroc, qui lui 
reviendrait inévitablement; et Napoléon évacua Madrid. C'est dans ce contexte que le Maroc a 

entretenu des relations hautement amicales avec l'Europe. Le même geste fut accompli par 
Moulay Smillante, quand les U.S.A. lui demandèrent en 1854, d'adhérer à la Convention 
russo- américaine, lors de la guerre de Crimée, contre la restitution des deux cités marocaines;  

il refusa se solidarisant avec la Turquie.  
Le Maroc n'a jamais connu de féodalité; « Un seigneur ne fait pas la féodalité; celle-ci - dit 

Edmond Doutté - est un ensemble et cet ensemble n'existe pas au Maroc » (Marrakech, p. 40 
1). « Le Maghreb Extrême - souligne R. Montagne, au contraire des autres pays de l'Afrique 
du Nord, est parvenu, sous la domination de puissants souverains, à prendre l'aspect d'un Etat, 

créant la tradition d'un gouvernement de l'Occident (les Berbères et le Makhzen. Paris, 1930 
p.30). Moulay Slimane osa affronter une unité de guerre américaine, pour défendre et protéger 

la Libye, accusée faussement alors, de piraterie.  
Loin d'avoir vécu isolé du Monde Moderne ou même d'être resté indifférent à l'évolution de la 
politique européenne et américaine, le Maroc suivait avec un vif intérêt et une profonde 

sympathie, le mouvement d'émancipation des peuples d'outre- Atlantique. Il fut le premier à 
reconnaître l'indépendance de la jeune République des U.S.A.  
Bien avant, au début du XVI ème siècle, la Bataille des Trois Rois (Wâdi el Makhazin) avait 

révolutionné l'histoire ibérique - souligne H. Terrasse - car, à la suite de cette bataille « les 
Portugais durent vivre sous le règne de l'Union Ibérique, pendant soixante deux ans; cette 

perte momentanée de son indépendance politique marque une coupure dans l'histoire du 
Portugal , aux Temps Modernes »; le Maroc fut- alors- considéré comme une grande 
puissance; les cours européennes entrèrent en relation avec lui, et parfois- dit- il recherchèrent 

son appui. Cette victoire avait libéré le Golf Arabe de l'emprise portugaise.  
Al Mansour, vainqueur, n'a jamais tenté de coloniser le Soudan; il ne fit avec ses armées, ce 

grand saut, vers l'extrême Sud-africain, que pour bloquer les frontières sub- sahariennes, 
menacées par le Portugal, qui garda ses colonies d'Afrique jusqu'en 1668. Le souverain 
maghrébin, libérateur de son pays, ne pouvait devenir un envahisseur. L'Angleterre le sollicita 

alors, pour une occupation commune du dominion de l'Inde; il déclina cette offre, imbu d'un 
libéralisme agissant, qui n'était parfois altéré, que suite aux intrigues des puissances 

impérialistes. Moulay Ismaél que d'aucuns présentaient comme un homme brutal et avide de 
sang, est qualifié par des chroniqueurs chrétiens, comme « le plus grand protecteur des 
Franciscains, car il leur donna des privilèges qu'aucune nation chrétienne n'aurait osé 

demander pour eux ». Deux dahirs furent promulgués (en 20 décembre 1711 et juillet 1714), 
décrétant la peine de mort contre ceux qui s'aviseraient de molester les chrétiens ou de les 

insulter ». Mais, pour l'indépendance et l'intégrité territoriale du Royaume, il était intraitable. 
Il libéra Tanger du joug anglais et Acila et Larache, occupées par les Portugais.  
A partir de l'année 1250, date à laquelle l'Egypte elle-même tomba sous la domination turque. 

« Il n'y aura- remarque Max Vintejoux - plus d'Etats Arabes politiquement indépendants qu'au 
Maghreb ». Le Maghreb el Aqça est- souligne Lévy Provençal- le seul Etat Africain, 

surmontant les cahots d'une évolution mouvementée, a su conserver intactes, depuis la 
conquête arabe, son intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste inouï, dans 
les annales des Nations- précise- t- il à savoir que le Maghreb est toujours parvenu à « sceller 

jusque dans l'anarchie, son unité politique ».  
La personnalité du Maroc est bien marquée. « Aucun pays musulman moderne n'a eu , au 

cours des siècles, et n'a gardé jusqu'à présent- affirme Robert Montagne- une personnalité 
politique aussi forte et aussi distincte que celle de ce pays » (Révolution du Maroc p. 375). « 
Une réelle civilisation, fruit des préceptes coraniques, une culture intellectuelle surprenante, 

règnent jusqu'au fond des montagnes marocaines » (Le Maroc Inconnu- Moulieras T.3 p. 28). 



D'après des statistiques et des tableaux comparatifs sur la compétitivité maghrébine à l'époque 
d'Ibn Battouta (XIV ème siècle), le pouvoir d'achat semble avoir été au Maroc, le triple de ce 

qu'il fut, en Egypte.  
Avec la crise financière, survenu quelques décennies, plus tard, Abou Inane soulagea la 
paysannerie défaillante, en lui distribuant gratis, de grandes superficies de terres et de bêtes de 

trait. Ce que le souverain alaouite Mohammed III, ne manqua pas de faire, au XIV ème siècle.  
La monnaie en cours, sous les Saadiens fut dit- H. Terrasse- d'un titre excellent et stable. 

Après le traité de 1610, conclu avec les Provinces Unies (Hollande), le Sultan leur proposa le 
prêt d'un million et demi de dinars. Cette politique devenait courante entre le Maroc et 
l'Europe, car El Mansour avait déjà accordé au Don Antonio, prétendant au trône du Portugal, 

un prêt de 400 000 livres. Mais, pour accroître ses échanges avec l'Europe, le Sultan Zidane y 
envoya des agents, pour sensibiliser l'Occident sur la valeur des produits du Maghreb, ses 

minerais de cuivre, plomb, fer, soufre, etc ...). Il dut protéger l'industrie artisanale nationale de 
la concurrence étrangère et interdire l'importation de tissus européens, notamment anglais. 
Les Britanniques nourrissaient déjà des ambitions au Maroc, aspirant, entre autres, à exploiter 

les riches salines de Rabat- Salé, qu'ils estimaient suffisantes- d'après Decastries- à 
l'approvisionnement de tout le Royaume Uni. Le Sultan alaouite, Sidi Mohammed Ben 

Abdallah (Mohamed III) libéra Mazagan du joug portugais, édifia Mogador, établit dans 
toutes les villes de la côte des négociants étrangers, déterminant ainsi un important 
mouvement d'échanges, grâce auquel il institua des taxes nouvelles et instaura un monopole 

commercial au bénéfice du Trésor « R. Montagne, les Berbères et le Makhzen p. 104). Au 
cours d'une disette qui sévit en Tunisie et en France, le Sultan y envoya de grandes quantités 
de blé. Le Maroc exportait, alors, en Europe, son excédent de production, atteignant 75.000 

tonnes de blé et de légumes secs. Le trafic de Mogador, est évalué en 1851 à six millions. Ce 
port demeura actif jusqu'en 1911, année durant laquelle, il a reçu la visite de 462 navires et 

exporta 38000 tonnes de blé de produits marocains contre une importation de 12000 tonnes. 
Vers 1859, date de la mort du Sultan Moulay Abderrahman, le cheptel marocain a été évalué 
par Charles Lamartinière, dans son ouvrage « La question du Maroc » édité, la même année, à 

quarante huit millions de têtes ovines et près de six millions de bovins; estimation confirmée 
par l'abbé Godard en 1860 (Description et Histoire du Maroc (T. 1 p.188). Les artisans 

évoluaient alors dans le cadre d'un régime corporatif très libéral qui ne s'altéra - reconnaît 
Pallez - qu'au contact de l'Occident.  
Mais, à la suite de l'occupation algérienne par La France, en 1830 de la bataille d'Isly (1844), 

le Maroc fut contraint à signer des traités qui ne profitaient qu'à une Europe de plus en plus 
exigeante.  

L'économie périclitait, le pays s'appauvrissait; la guerre avec l'Espagne finit par semer la 
confusion et par anémier le trésor national. Une « diplomatie à la financière », comme 
l'appelle ironiquement A. Julien, incitait certaines Puissances, à faire pression sur le Sultan, 

pour conclure des emprunts forcés successifs, cet endettement fut, à l’instar de ce qui s'est 
passé en Egypte, une véritable hypothèque qui allait peser, gravement, sur l'avenir du Maroc 

et lui imposer un protectorat en 1912. Ce fut, pour le Maroc, un accident de parcours, préparé 
par les conventions secrètes entre puissances impérialistes. Pourtant, le Maroc avait élaboré, 
quatre ans auparavant, un projet de Constitution, digne du siècle, que le Colonialisme avait 

tué dans l'œuf. Mais, le peuple marocain, qui n'a jamais connu de défaite permanente dans sa 
vie millénaire, ne se considéra pas vaincue, dans cette bataille résiduelle contre 

l'impérialisme. Il prit les armes dans tout l'Atlas et ailleurs, et engagea contre l'occupant 
ravisseur, une lutte acharnée, fermement soutenue, jusqu'en 1936, incrustée d'une véritable 
guerre, dans le Rif, animée par le combattant Ibn Abdelkrim el Khattabi, qualifié par Hochi 

Minh, de précurseur de la guerre populaire. Deux décennies, plus tard, la lutte est reprise, sous 
l'étendard sublime de la Révolution du Roi et du Peuple », qui sera couronnée, après le retour 

triomphal de S.M Mohamed V et de son éminent Héritier S.M Hassan II, par l'indépendance. 
Il n'est que de comparer le Maroc, libéré, en 1956, avec le Maroc Hassanien d'aujourd'hui, 
pour constater le saut gigantesque et l'évolution sans pair, réalisés par le Royaume, sous 



l'égide multidécennale de S.M Hassan II, qui présida à la réintégration de notre pays, au 
concert des nations développées de l'occident moderne.  

  

II Assises Islamiques Tolérantes Modernes  

 

Or, la réalité est « une » quelle que soient ses perspectives. La force de l'islam à son 
avènement, résidait dans le caractère remarquablement humain de ses optiques et de ses 

options. L'éthique universelle a des composantes dont les valeurs n'ont pas de frontières, 
quelles que soient les étiquettes d'ordre régional, susceptibles d'en réduire la portée 
éminemment idéale et humaine.  

Le patrimoine humain doit être le fonds de toute civilisation moderne.  
Aucune espèce de civilisation ne doit être considérée, à priori, comme viciée, certains 

courants peuvent se contrecarrer dans les détails, mais avoir un aboutissement unique; 
certaines manifestations de la pensée peuvent varier d'un continent à un autre ou d'une 
religion à une autre mais, le fonds de cette pensée reste le même: parce qu'il est la résultante 

de cette communion humaine que l'Islam cherche sinon à édifier, du moins à consolider. C'est, 
dans cette optique que doit se faire notre analyse critique des tendances modernes et de 

l'Islam.  
C'est l'importance de cette communion de pensée originelle, de ce fructueux échange entre 
civilisations diverses et religions différentes, qui inspira Mohammed Iqbal, le célèbre leader 

indien musulman, quand il affirme, dans ses Six Conférences sur la reconstruction de la 
pensée religieuse en Islam: « le phénomène - dit- il - le plus remarquable de l'histoire moderne 
est la rapidité étonnante avec laquelle le monde de l'Islam se meut spirituellement vers 

l'Ouest. Il n'y a rien de vicieux dans ce mouvement, car la culture européenne, dans son aspect 
intellectuel, n'est que le développement postérieur de quelques unes des phases les plus 

importantes de la culture de l'Islam. Rien de surprenant donc que la jeune génération 
musulmane d'Asie et d'Afrique demande qu'on oriente de nouveau sa foi ».  
Le caractère personnel des devoirs religieux imposés par l'Islam au croyant est moins marqué, 

dans la masse des obligations canoniques, que l'empreinte sociale. Les impératifs d'ordre 
communautaire créent, entre citoyens une co- solidarité sociale qui prime toute pratique 

dévotionnelle. Les caractéristiques essentielles de la foi sont loin de se cantonner dans des 
actes purement cultuels. Elles touchent, en premier lieu, les élans du coeur et le comportement 
des âmes. Tout mérite est surtout conditionné par l'efficience sociale de l'acte accompli par le 

fidèle. Il est vrai que l'existence d'une telle société dépend beaucoup de la haute éducation 
civique du citoyen, c'est-à-dire en l'occurrence, de la force de la foi. C'est, peut-être trop idéal, 

mais non utopique, car la foi, en se sublimant, peut comme on dit - «secouer les montagnes».  
La nation même de souplesse et d'adaptabilité, dans l'espace et dans le temps, des principes 
islamiques, est étroitement liée au souci qui portait le législateur à multiplier les chances, en 

vue d'édifier une cité idéale. Pour ceux, dont les coeurs vibrent encore à l'appel du Coran et de 
la Sounna, nous pouvons citer quelques traditions du Prophète (psl):  

« La foi subjugue le croyant en l'empêchant d'être perfide et scélérat »,  
« Ne peut être considéré comme croyant celui qui mange à satiété, pendant que son voisin 
meurt de faim »  

« Aimer et servir un voisin constituent des actes de foi » ;  
« L'Islam est une religion aisée dans sa conception et sa pratique. Il exclut toute étroitesse 

d'esprit et tout rigorisme. En conséquence: éviter les complications, être accommodant, 
rechercher l'apaisement des coeurs, agir avec pondération et mesure, tels sont les principes 
réalistes prêchés par le Prophète (psl), comme moyen efficace d'aboutir »  

« O, Musulmans, évitez d'être, comme vos prédécesseurs, les victimes d'un fanatisme exagéré 
et d'un bigotisme excessif »  



« On interrogea, un jour, Aicha, épouse du Prophète (psl), sur ce que son mari faisa it, en 
rentrant au foyer: « Il se comportait- affirma- t-elle- comme tous les humains »  

Tout progrès est conditionné, en premier lieu, par l'épanouissement spontané de l'Etre, dans 

un milieu approprié et dans une ambiance non viciée par la démagogie ou la religiosité. Une 
communauté où les citoyens se sentent solidaires est le champ idéal pour un rayonnement 
heureux. Le citoyen libre, protégé contre l'injustice et l'abus, doit pouvoir agir, sans contrainte 

ni heurt, avec un sentiment accru de dignité. L'efficience de sa contribution dans l'édification 
de la communauté est fonction d'impondérables dont l'Islam a fait le fonds même de son 

dogme.  

 
    
   

   
   

   
   

 


