Lutte contre la corruption:
Enjeux pour le Maroc

Séminaire organisé par le Ministére des Affaires Générales
22 juin 1999- Rabat, Maroc
Par le Pr. AbdelazizBENABDALLAH

Toute lutte, quels que soient sa nature et son objet, doit étre d'une portée
rationnellement pragmatique. Le pragmatisme vise, certes, I'application pratique des choses,
adaptée a la réalité conjoncturelle régionale vécue. Ce qui doit étre pris, essentiellement, en
considération, c'est le critere agissant d'une certaine spécificité, marquée, dans le temps et
l'espace, par les stigmates d'une sereine véracité. C'est Ia, le premier atout, dont l'efficience
nous épargne toute évolution dans l'abstrait.

A partir de ce principe, nous aurons tout loisir de rechercher, dans le concret, le moyen
adéquat, d'éliminer tout obstacle sur lequel butent notre dignité et notre prospérité nationales,
en loccurrence, la corruption. La corruptibilité est une disposition a laltération et la
déformation; elle peut dépraver et pervertir le godt, les moeurs et l'esprit. C'est un état
psychologique qui peut devenir une psychose, s'il n'est pas circonscrit. Il tend a circonvenir
quelguun pour le détourner de son devoir, en le soudoyant; on peut corrompre un
fonctionnaire, un témoin, pour l'écarter du chemin de la légalité. Tout détournement constitue
un acte illégal qui éloigne de la voie directe; c'est une soustraction frauduleuse. Lutter contre
ce vice, c'est d'abord, essayer de I'éliminer, progressivement, pour amener les dépravés, par
une douce dissuasion, a s'en éloigner. 1l s'agit, donc, a prime abord, d'une sensibilisation de la
masse et d'une rééducation de la jeunesse. Cela ne se fait pas du matin au soir; sa propension
est l'oeuvre de toute une génération. Le réformateur doit étre coulant, foncierement réaliste.
Notre action est, ainsi, axée dans cet enjeu, sur une double perception, car tout enjeu implique
un risque de gagner ou de perdre dans la compétition. Il s'agit, alors, d'une action globale, sur
le plan national: ou une démocratisation effective doit assurer, a la fois, I'égalité et la légalité.

Dans un méme élan, une équité moralisante, aux assises stables et convaincantes, doit
étre confortée, par une foi, un attachement indélébile a lidéal, chez ladministrant et
ladministré; car il s'agit, la, d'une équation humaine, ou le conjoncturel doit cadrer avec le
conjecturel.

Dans ce processus, il faut s'ingénier a puiser, avec tact et délicatesse, pour mieux
s'entendre, sur une psychologie qui tienne compte des rapports entre les caractéres
psychosomatiques, dans le contexte de nos spécificités islamo- africaines, sans oublier ,
néanmoins, nos affinités avec le monde mediterranéen et les expériences internationales. Tout
un chacun, dans ce test de réformation, est tenu a cerner le probleme, sans heurt, sans trop
d'exigence, en donnant le bon exemple, dans sa vie privée et ses relations avec ses partenaires.
Il faut se garder, notamment, dans l'enjeu marocain, de « philosopher » le probleme outre
mesure, par le biais de systemes théoriques inopérants. Dans chaque secteur, une procédure
specifique doit régir I'acte réformateur dans l'aisance et la transparence; une finalité adéquate,
cadrant avec nos originalités, doit asseoir lefficience de nos technologies et assurer la
concorder et s'adapter aux normes du Nouvel Ordre Mondial, et, a une mondialisation
équilibrée et non a sens unique. La aussi, notre double patrimoine islamique et africain,



constitue pour nous un critere qui oriente nos optiques et nos options. Il est vrai que, qui dit
légalité internationale, dit contrainte, dans l'acces a toute entreprise a caractére universel; sur
un plan régional, tout légalisme implique une astreinte a lencontre du récalcitrant. Nous
avons la conviction que les sermons et les discours moralisateurs ne paient plus. Une tradition
prophétique, citée en proverbe, dans la société marocaine, donne a limpact coercitif
astreignant, plus d'effet que les préches coraniques ("Yazad Allaho bi Ssoltane Maa La Yazab
bi Lgor'ane").

Dans un pays qui se respecte, le citoyen ne saurait braver lopinion publique, animée
par la légalité et par un ensemble d'idées et de convictions communes a la collectivité. Tout
fléau destructeur, tel la corruption est, alors dénigré, noirci, discrédité et décrié, mieux que
tout autre moyen de persuasion. Malheureusement, dans notre ére de turbulence, I'éthique ne
joue plus, I'étiquette ou le cérémonial en usage, semble I'emporter de nos jours chez certains
ou le vol et le viol, s'affublent et s'accoutrent de masques factices; on peut, alors, agir et réagir
impunément, selon le genre de doigté qui cache le délit.

La foi en Dieu et la confiance dans l'idéal et le sublime, ne jouent pas toujours non
plus. Notre cher Alexis Carrel, prix Nobel 20¢me siécle, en médecine, auteur de « 1’homme,
cet inconnu », ose souligner, dans sa pureté originelle et originale, dans un nouvel ouvrage
intitulé : « La Priere » que la ou la thérapie classique faillit , lI'invocation de Dieu s'avere
opérationnelle. C'est, virtuellement, vrai, mais on risque un sort fatal, si I'on s'ingénie a y
recourir, car notre foi est ébranlée par un pragmatisme coulant et conciliant d'allure
politicienne , par trop policée.

Néanmoins, en dépit de cet état dégradant de la conscience humaine, un appel aux
concepts et préceptes agréés par I'humanité, toute entiére, ne saurait étre vain et sans objet; la
rectitude, la sincérité et la bonne foi demeurent, sur le plan humain, les seuls atouts
susceptibles de mitiger notre régression psychosociale.

Dans ce contexte ou toute bigoterie creuse et religiosité outranciere, doivent étre
écartées de la scene réformatrice, le Royaume marocain se doit de procéder, objectivement, a
une rééducation saine et exhaustive.

Un nouveau dispositif cohérent et pérenne sera adapté aux nécessités et conjonctures
du Illéme millénaire, pour nous aligner sur la meilleure des assises de notre glorieux
patrimoine. Nous avons élaboré un schéma sur les exploits spécifiques de notre passé original
dont nous devons étre fiers et qui nous incitera a edifier un avenir digne. Un programme
succinct fait des originalités de notre patrimoine culturel et socio-économique, a partir d'une
documentation et de références occidentales négligées dans maints manuels scolaires. Cette
programmation n'a pas manqué d'intégrer la pensée moralisante d'un Islam bien congu,
tolérant, auquel reviennent les mérites de notre Etat de Droit qui a su sauvegarder, pendant
plus d'un millier d'années, son identité et son intégrité, tout en rehaussant sa dignité sur le plan
international, assurant intérieurement sa pleine croissance économique, et son autarcie
exhaustive. Cette double rééducation, affairant au processus de notre évolution millénaire, est
de nature a radicaliser les structures de notre civilisation, tout en éliminant les fatras
excentriques, donnant libre cours a tout mouvement rénovateur qui fait du Maroc [létat
moderne apte a affronter les remous du Il1éme millénaire.



Dans une Annexe, sur la rééducation a deux volets (structures séculaires de I'état de
Droit et Assises islamiques tolérantes modernes), nous avons pu esquisser une fresque
vivante, a propos de [lidentité effective de notre Etre sur le double plan, national et
international. L'Occident et une partie de I'Extréme-Orient n'ont pu se rehausser, pour mériter
l'estime dont ils jouissent aujourd'hui, et qui leur permet de lutter efficacement contre certains
fléaux sociaux - qu'en cherchant a se respecter eux mémes, pour mériter l'estime et le respect
du monde. C'est en se rééduquant techniquement et socio économiquement, par le biais
autocritique d'une restructuration adéquate, qu'ils ont pu s'assurer une entité qui n'était pas
toujours la leur et qu'ils sont parvenus, quand méme, a l'imposer. En essayant donc, de nous
reconnaitre nous-mémes, a travers un programme scolaire restructuré, en inculquant a notre
jeunesse estudiantine, les véritables atouts de cette entité, - nous pourrons nous rééduguer sur
des bases sdres et amender foncierement le for intérieur et l'image extérieure de notre
personnalité. L'expérience internationale nous aura servi, alors, de guide dans cet élan
réformateur.

Annexe sur la rééducation a deux volets

|- Structures séculaires de I’état de Droit marocain

L'élan compétitif civilisationnel est concrétisé au Maroc par les promotions initiatrices,
culturo- scientifiques et socio-économiques, dans un processus chronologique de certains faits
parmi les plus marquants, dans I'histoire maghrébine. L'attrait de notre civilisation et son fond
spirituel  se  doublait  d'un  Véritable  épanouissement de  notre  Etre.
« La civilisation andalouse - souligne A. Julien - prit, alors, un caractere d'autant plus eclatant
guelle coincide avec le rétablissement de lordre apporté par les Almohades » « Les
musulmans qui avaient, alors - reconnait encore A. Julien- les premiers a organiser les formes
de leur commerce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné leurs
méthodes dont les chrétiens s'inspiraient ». Les Almohades mirent fin a la gabegie financiere
des roitelets andalous, tout en favorisant l'agriculture et l'industrie. Fés est déja réputée, avec
Ceuta, pour ses quatre cents meules de production de papier, ses onze verreries, ses fonderies
et ses riches manufactures artisanales. Le papier de Ceuta, Fes et Jativa, était exporté en
Occident. Londres et Paris se concurrencaient, pour monopoliser le sucre marocain raffiné.
Dés lan 801, le premier dirham africain a éte frappé a Fes, sous le regne d'ldriss Il. Un
spécimen de ce dirham est conservé aujourd'hui au musée de Kharkov, un autre a la
bibliothéque nationale de Paris.
Les Juifs, expulses d'Andalousie par les rois chrétiens, furent l'objet d'une bienveillante
hospitalité. La majeure partie des Juifs du Maroc descend de ceux exilés d'Europe au Moyen
Age: d'Angleterre (en 1290) de France ( en 1395) (d'apres Godard- histoire et Description du
Maroc p. 15). Raynaud (Etude sur I'hygiéne et la médecine au Maroc) ajouta les exilés d'Italie
(en 1342), des Pays-Bas (1350) et du Portugal (1476). Ces Juifs, devenus citoyens, jouissaient
d'une liberté d'action qui leur permettait de demeurer en rapports constants avec les centres
mondiaux de culture hébraigue. Ce fut a Fés, que le Rabbin Issac Cohen, dit Al Fassi,
contribua largement & loeuvre de résurrection du Talmud, €laboré, alors, en 20 volumes.
Gerbert d'Aurillac (938-1003), devenu Pape sous le nom de Sylvestre Il, semble avoir passé
par I'Université de la Qaraouyéne, d'apres Gustave le Bon, dans sa Civilisation Arabe p. 17 et
Berque) ou il apprit les chiffres arabes qu'il introduisit en Occident. Selon De Torrés (cité par
Demaziéres p. 27), un moine d'Espagne devint docteur a I'Université de la Qaraouyene,
édifiée en l'an 859, qualifiée de Premiére Ecole du Monde a Fés dite I'Athenes du Maroc » (



Delphin). Le Chiffre (Sifr) = zéro, est une création andalou- maghrébine, qui rationalisa
l'usage des chiffres arabes.
H. Terrasse, ne mangua pas de constater que « le Maroc a été, alors, le noyau et la force vive
des plus grands empires qui s'étendirent, jamais sur les terres musulmanes du Couchant (
Histoire du Maroc, T. 1p.23 8 - T.Il p.444). « Pour la premiere fois- dit- il encore - I'Occident
musulman était uni, sous un méme pouvoir ( T.1 p. 314) et c'est, alors, que se réalisa le
syncrétisme  de la  civilisation ~ musulmane  d'Occident » (p.  442).
La vocation atlantique du Maroc explique, entre autres, lirradiation outre-mer de notre
civilisation dont les échos se répercuterent, a travers les ténébres océaniques, pour aller
marquer de leur empreinte, dés le XIVeme siecle, la vie sociale et économique de peuples,
nouvellement conquis par le latinisme ibérique, profondément orientalisé et marocanisé, grace
aux centaines d'émigrants maghrébins qui avaient accompagné ou suivi Christophe Colomb.
Le philosophe cordouan, Ibn Rochd (Averroés), médecin de la cour Almohade a Marrakech,
décédé en I'an 1199, et qui avait découvert la grande circulation du sang, avant Ibn Nafis et
William Harvey, était le premier a avoir parlé du Nouveau Monde; Christophe Colomb a
reconnu - souligne E. Renan, dans son ouvrage « Averroés et I'Averroisme », dans une lettre
posthume, qu'il na eu vent de l'existence d'une terre ferme outre-Atlantique, qu'apres avoir lu
le « Colliget » d'Averroes, dans sa version latine.
Le docteur bresilien Ediz Lotino parle d'un groupe maroco- phénicien qui avait exploré
I Atlantique vers lI'an 120 av. J.C. comme le prouve au Brésil une épitaphe, portant la date de
125 av. J.C. et inscrite en langue punique, proche du dialecte maghrébin, comme le constate
Gautier dans ses « Siecles Obscurs du Maghreb ».
Cette tradition se renouvellera en I'an 1100- d'apres la revue américaine NewsWeek, a partir
du port d'’Anfa (Casablanca actuelle). En cette période du XI eme siecle, Anfa, soumise avec
Fes, a Chellah, capitale politigue du Maroc, fut, déja, le noyau de I'économie nationale, une
des grandes cités du Royaume, comme en fait foi la description qu'en a faite, le vizir lbn el
Khatib, au milieu du XIV siecle. Les Marocains ont été, pendant plus de trois siécles, les
continuateurs africains de la mission civilisationnelle arabe en Méditerranée. La flotte
Almoravide au Xléme siécle croisait dans les eaux palestiniennes, d'aprés les Mémoires
d'Alphonse VII, Roi de Castille, pour refouler les Croisés. Un siecle plus tard, l'escadre
almohade, comportant quatre cents unités, devint- reconnait André Julien dans son histoire de
I Afrique du Nord - la premiere dans la mer Méditerranée , ce qui incita Saladin (Salah-ed-
Din) a requérir son concours , pour arréter les expéditions chrétiennes sur la route de Syrie. La
« Mare nostrum » est devenue « la Mare arabica », de part la puissance maritime almohade
qui a pu y assurer la paix et la sécurité, grace a une milice spéciale qui lutta contre la piraterie.
Cette tradition pacifiante de la plus vaste des mers intérieures continentales, sera reprise par le
Sultan alaouite Mohammed Il dont Caillé dépeint dans son ouvrage sur les Traités et
Conventions de Sidi Mohammed Ben Abdallah - les exploits qui pousserent le Danemark,
Breme et maints ports francs, a solliciter sa protection contre le brigandage des corsaires et
lesclavage international. Le Souverain Mohammed Il enseigna a I'Occident au XVIlléme
siecle- dit- encore Caille, les  principes  des Droits  des gens.
Le Maghrébin Idrissi, de Ceuta (1099-1165) est présentt comme « le professeur de
Géographie de I'Europe », attaché a la cour de Roger Il de Sicile. Ses cartes ont servi de base
a toutes celles qui furent publiées ultérieurement; grace a ces documents, son contemporain, le
celebre Abou el Hassan el Marrakchi élabora les coordonnées (longitudes et altitudes) de
I Afrique du Nord, permettant a Léon I'Africain, (au XVIéme siécle), de tracer la carte du
Maroc, en redressant les configurations fantaisistes des cotes atlantiques, esquissées par des
Portulans ibériques. Massignon s'étend sur ce fait dans son ouvrage « le Maroc au déebut du
XVI éme siecle».
Sa Majest¢ Hassan II, éminent chef d’état et digne Inventeur de Markar, breveté
intemationalement est le descendant d'Abou Al Hassan Ali gendre du Prophéte, chef d’état et
grand inventeur, comme en fait foi John Onnell, le rédacteur scientifique de « New York
Herald Tribune », dans un ouvrage publié en 1943, sur I Atome aux U.S.A. :



« Ce fut - reconnut-il - Abou Al Hassan qui a formulé, durant les trois
décennies de lavenement de I'lslam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit
état ( Nehj el Balagha » (T. 1 p. 185), a savoir « Si on coupait un atome, on y
trouverait un noyau, avec des planetes tout autour » Eva de Vitray
Meyerovitch, a traduit le « Methnaoui » du grand poéte, Jalal ed-Din Rumi
considéré comme le plus grand mystique du monde; ce promoteur d'obédience
alaouite, commentait, en plein Xl éme siecle, la révélation scientifique
d'Abou Al Hassan, en disant: « Il faut faire tres attention de ne pas provoquer
un choc qui pourrait réduire le monde en cendre ».
N'est-ce pas la, le principe précurseur de la premiére bombe atomique ameéricaine, qui
détruisit Hiroshima en 1945 ? Un Maristan était fondé, pour la premiére fois a Marrakech,
sous les Almohades, d'aprés lauteur contemporain du « Moojib »; il aurait constitué un
véritable hépital, digne des hopitaux d'Orient, qui furent les seuls a présenter, a cette époque,
les garanties requises. « Cet hopital - non seulement, dit Millet, secrétaire genéral du
Protectorat en Tunisie, en 1927, dans son ouvrage « les Almohades p.130 », laissait bien loin
derriere lui, les maladreries et les hotels- Dieu de notre Europe chrétienne, mais ferait honte
aujourd'hui aux tristes hopitaux de la ville de Paris. » Sur un autre plan d'équité sociale, «
loeuvre cultuelle d'un croyant, durant toute sa vie, se trouverait anéantie, s'il manquait -
souligne un hadith authentique, de payer a un ouvrier le plein salaire qui lui est di ». La
doctrine marxiste croit avoir élaboré le principe du « Capital- travail », alors que le tunisien
Ibn Khaldoun, qui a vécu a Fés stipule au XIV éme siécle, dans ses Prolégoménes, que le «
Véritable capital d'un ouvrier est bien son travail ». C'est I, le principe islamique réel, quoique
les pratiques défaillantes, fussent fréquentes et le demeurent encore aujourd'hui, au Maroc et
ailleurs. La notion d'interdépendance, qui semble d'actualité dans sa portée et ses effets, était
pour nous, Marocains, la quintessence d'un principe et d'un idéal, concrétisés, par une volonté
commune, source vitale de pérennité et de sérénité entre Nations. Mais, elle a été congue,
avant tout, dans nos rapports internationaux, comme un fond psychologique qui conditionne
I'harmonisation des intéréts en présence. La bonne foi, légalité, et le respect mutuel des
souverainetés demeurent autant de garanties, dans [élaboration d'une politique de
rapprochement entre les peuples. Cet élan sincére vers le plein épanouissement international
de notre Etre n'a été dérouté que par suite d'intrigues étrangeres contre notre souveraineté et
notre intégrité nationale. L'ame maghrébine, avide de liberté, est animée par une propension
innée contre le fanatisme, la xénophobie, la violence et lintolérance. Quand les causes de
méfiance disparaissent, le Maghrébin redevient ce qu'il a toujours été , un homme imbu de
haute sociabilité instinctive et de prédispositions éminemment bienveillantes, qui vont jusqu'a
laltruisme. Les Edits royaux - fait remarquer De Mas Latrie - empreints d'une paternelle
bienveillance, accordaient aux ressortissants étrangers, une large liberté d'action et leur
assuraient de solides garanties, « les étrangers et leurs biens étaient placés sous cette haute
main royale qu'exprimait - souligne Latrie - le mot sauvegarde chez les Chrétiens et le mot
aman chez les Arabes ». « La nation alliée, ajoute-t-il, était représentée par un consul partout
ou ses ressortissants entretenaient des établissements de commerce. Ce consul résidait avec
ses nationaux dans un quartier dont la haute surveillance leur appartenait, s'érigeant en
administrateur de la colonie, symbolisant la souveraineté de leur Patrie, dans « une sorte de
cité », dans le sens moderne et municipal de ce mot. - « Nous n‘avons vu nulle part- affirme
encore Latrie- qu'on ait pris, vis-a-vis, de ces cités chrétiennes, enclavées dans les villes du
Maghreb, les mesures de méfiance humiliante auxquelles les Européens furent contraints a se
soumettre, dans d'autres pays ». S'imposant le respect du domicile, ces autorités marocaines se
défendirent de faire aucune perquisition au sein de ses cités ». Les Souverains marocains ne
s'étaient jamais arrogés le droit d'aubaine, par respect de la propriété individuelle. Le traité
conclu entre le Maroc et Pise en 1358, spécifie (dans son article 4, aliéna 14), que le magistrat
marocain faisait dresser, par - devant ttmoins, un état sommaire, des biens de [létranger
décédé, au Maroc, placés sous la garde de I'autorité Chérifienne. Il n'est que de compulser
certaines archives, tenues dans les chancelleries d'Europe, pour se convaincre de la haute
estime dont jouissait notre pays, au sein de la communauté occidentale. On retrouve les



mémes caractéres de confiance et de déférence réciproques dans les rapports du roi du Maroc
avec les Pontifes Grégoire VII et Grégoire 1X, au XI eme siecle. Plus tard, une lettre datée de
Lyon, le 31 octobre 1246, est adressée par le Pape Innocent 1V, a lillustre roi du Maroc », le
remerciant, pour les immunités et les privileges accordés aux Chrétiens ». C'est pourquoi, « le
Maroc - remarque De Mas Latrie - était devenu une terre de refuge pour les chrétiens
opprimés par les grands seigneurs de I'Europe féodale. A partir du Xlleme siécle, nombreux
furent les batiments européens qui se rendaient aux ports marocains et en partaient librement.
Dans lintroduction historique de son ouvrage « les Traités », Latrie fit un exposé de
législation, alors en vigueur au Maroc, précisant que ses « principes libéraux supportaient
avantageusement la comparaison avec les regles du Droit des gens, pratiqué en Europe ». Par-
dessus cela, signale dans sa collection des Lois Maritimes (T.111, Preface), ces dispositions
tolérantes d'ou sortira, plus tard, ce principe maritime «non admis- dit- il —-encore- en Europe»
que la pavillon couvre la marchandise ». Le roi Napoléon avait promis & notre Souverain
Moulay Slimane, de lui restituer Ceuta et Mellilia, s'il lI'aidait a occuper Madrid; il déclina
cette offre, par respect pour la souveraineté hispanique, en lui précisant « que les deux cités
sont des biens propres du Maroc, qui lui reviendrait inévitablement; et Napoléon évacua
Madrid. C'est dans ce contexte que le Maroc a entretenu des relations hautement amicales
avec I'Europe. Le méme geste fut accompli par Moulay Smillante, quand les U.S.A. lui
demandérent en 1854, d'adhérer a la Convention russo- américaine, lors de la guerre de
Crimée, contre la restitution des deux cités marocaines; il refusa se solidarisant avec la
Turquie. Le Maroc n'a jamais connu de féodalité; « Un seigneur ne fait pas la féodalité; celle-
ci- dit Edmond Doutté - est unensemble et cet ensemble n'existe pas au Maroc » (Marrakech,
p. 40 1). « Le Maghreb Extréme - souligne R. Montagne, au contraire des autres pays de
I'Afrique du Nord, est parvenu, sous la domination de puissants souverains, a prendre l'aspect
d'un Etat, créant la tradition d'un gouvernement de I'Occident (les Berbéres et le Makhzen.
Paris, 1930 p.30). Moulay Slimane osa affronter une unité de guerre américaine, pour
défendre et protéger la Libye, accusée faussement alors, de piraterie. Loin d'avoir vécu isolé
du Monde Moderne ou méme d'étre resté indifféerent a I'évolution de la politique européenne
et américaine, le Maroc suivait avec un vif intérét et une profonde sympathie, le mouvement
d'émancipation des peuples d'outre- Atlantique. Il fut le premier a reconnaitre I'indépendance
de la jeune République des U.S.A. Bien avant, au debut du XVI éme siecle, la Bataille des
Trois Rois (Wadi el Makhazin) avait révolutionné l'histoire ibérique - souligne H. Terrasse -
car, a la suite de cette bataille « les Portugais durent vivre sous le regne de I'Union Ibérique,
pendant soixante deux ans; cette perte momentanée de son indépendance politique marque
une coupure dans [histoire du Portugal , aux Temps Modernes »; le Maroc fut- alors-
considéré comme une grande puissance; les cours européennes entrérent en relation avec lui,
et parfois- dit- il recherchérent son appui. Cette victoire avait libéré le Golf Arabe de I'emprise
portugaise. Al Mansour, vainqueur, n'a jamais tenté de coloniser le Soudan; il ne fit avec ses
armées, ce grand saut, vers lextréme Sud-africain, que pour bloguer les frontieres sub-
sahariennes, menacées par le Portugal, qui garda ses colonies d'Afrique jusquen 1668. Le
souverain maghrébin, libérateur de son pays, ne pouvait devenir un envahisseur. L'Angleterre
le sollicita alors, pour une occupation commune du dominion de I'Inde; il déclina cette offre,
imbu d'un libéralisme agissant, qui n'était parfois altéré, que suite aux intrigues des puissances
impérialistes. Moulay Ismaél que d'aucuns présentaient comme un homme brutal et avide de
sang, est qualifié par des chroniqueurs chrétiens, comme « le plus grand protecteur des
Franciscains, car il leur donna des privileges guaucune nation chrétienne n'aurait osé
demander pour eux ». Deux dahirs furent promulgués (en 20 décembre 1711 et juillet 1714),
décrétant la peine de mort contre ceux qui s'aviseraient de molester les chrétiens ou de les
insulter ». Mais, pour l'indépendance et I'intégrité territoriale du Royaume, il était intraitable.
Il libéra Tanger du joug anglais et Acila et Larache, occupées par les Portugais. A partir de
lannée 1250, date a laquelle 'Egypte elle-méme tomba sous la domination turque. « Il n'y
aura- remarque Max Vintejoux - plus d'Etats Arabes politiquement indépendants quau
Maghreb ». Le Maghreb el Aqca est- souligne Lévy Provencal- le seul Etat Africain,
surmontant les cahots d'une évolution mouvementée, a su conserver intactes, depuis la



conquéte arabe, son intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste inoui, dans
les annales des Nations- précise- t- il a savoir que le Maghreb est toujours parvenua « sceller
jusque dans lanarchie, son unité politique ». La personnalité du Maroc est bien marquée. «
Aucun pays musulman moderne n'a eu, au cours des siecles, et n'a gardé jusqu'a présent-
affirme Robert Montagne- une personnalité politique aussi forte et aussi distincte que celle de
ce pays » (Révolution du Maroc p. 375). « Une réelle civilisation, fruit des préceptes
coraniques, une culture intellectuelle surprenante, regnent jusquau fond des montagnes
marocaines » (Le Maroc Inconnu- Moulieras T.3 p. 28). D'aprés des statistiques et des
tableaux comparatifs sur la compétitivitt maghrébine a I'époque d'lbn Battouta (XIV eme
siecle), le pouvoir d'achat semble avoir été au Maroc, le triple de ce qu'il fut, en Egypte. Avec
la crise financiere, survenu quelques décennies, plus tard, Abou Inane soulagea la paysannerie
défaillante, en lui distribuant gratis, de grandes superficies de terres et de bétes de trait. Ce
que le souverain alaouite Mohammed IIl, ne manqua pas de faire, au XIV éme siecle. La
monnaie en cours, sous les Saadiens fut dit- H. Terrasse- d'un titre excellent et stable. Apres le
traité de 1610, conclu avec les Provinces Unies (Hollande), le Sultan leur proposa le prétd'un
million et demi de dinars. Cette politique devenait courante entre le Maroc et I'Europe, car El
Mansour avait déja accordé au Don Antonio, prétendant au tréne du Portugal, un prét de 400
000 livres. Mais, pour accroitre ses échanges avec I'Europe, le Sultan Zidane y envoya des
agents, pour sensibiliser IOccident sur la valeur des produits du Maghreb, ses minerais de
cuivre, plomb, fer, soufre, etc ...). Il dut protéger lindustrie artisanale nationale de la
concurrence étrangere et interdire I'importation de tissus européens, notamment anglais. Les
Britanniques nourrissaient déja des ambitions au Maroc, aspirant, entre autres, a exploiter les
riches salines de Rabat- Salé, qu'ils estimaient suffisantes- d'apres Decastries- a
lapprovisionnement de tout le Royaume Uni. Le Sultan alaouite, Sidi Mohammed Ben
Abdallah (Mohamed I1I) libéra Mazagan du joug portugais, édifia Mogador, établit dans
toutes les villes de la cOte des négociants étrangers, déterminant ainsi un important
mouvement d'échanges, grace auquel il institua des taxes nouvelles et instaura un monopole
commercial au bénéfice du Trésor « R. Montagne, les Berberes et le Makhzen p. 104). Au
cours d'une disette qui sévit en Tunisie et en France, le Sultan y envoya de grandes quantites
de blé. Le Maroc exportait, alors, en Europe, son excédent de production, atteignant 75.000
tonnes de blé et de légumes secs. Le trafic de Mogador, est évalué en 1851 a six millions. Ce
port demeura actif jusqu'en 1911, année durant laquelle, il a recu la visite de 462 navires et
exporta 38000 tonnes de blé de produits marocains contre une importation de 12000 tonnes.
Vers 1859, date de la mort du Sultan Moulay Abderrahman, le cheptel marocain a été évalué
par Charles Lamartiniére, dans son ouvrage « La question du Maroc » édité, la méme année, a
quarante huit millions de tétes ovines et prés de six millions de bovins; estimation confirmée
par labbé Godard en 1860 (Description et Histoire du Maroc (T. 1 p.188). Les artisans
évoluaient alors dans le cadre d'un régime corporatif trés libéral qui ne s'altéra - reconnait
Pallez - quau contact de IOccident.
Mais, a la suite de l'occupation algérienne par La France, en 1830 de la bataille d'Isly (1844),
le Maroc fut contraint a signer des traités qui ne profitaient qu'a une Europe de plus en plus
exigeante.

L'économie périclitait, le pays s'appauvrissait; la guerre avec I'Espagne finit par semer la
confusion et par anémier le trésor national. Une « diplomatie & la financiére », comme
lappelle ironiquement A. Julien, incitait certaines Puissances, a faire pression sur le Sultan,
pour conclure des emprunts forcés successifs, cet endettement fut, a I’instar de ce qui s'est
passé en Egypte, une véritable hypothéque qui allait peser, gravement, sur lavenir du Maroc
et lui imposer un protectorat en 1912. Ce fut, pour le Maroc, unaccident de parcours, préparé
par les conventions secrétes entre puissances impérialistes. Pourtant, le Maroc avait élaboré,
quatre ans auparavant, un projet de Constitution, digne du siecle, que le Colonialisme avait
tué¢ dans l'ceuf. Mais, le peuple marocain, qui n'a jamais connu de défaite permanente dans sa
vie millénaire, ne se considéra pas vaincue, dans cette bataille résiduelle contre
limpérialisme. 11 prit les armes dans tout I'Atlas et ailleurs, et engagea contre l'occupant
ravisseur, une lutte acharnée, fermement soutenue, jusqu'en 1936, incrustée d'une Véritable



guerre, dans le Rif, animée par le combattant Ibn Abdelkrim el Khattabi, qualifié par Hochi
Minh, de précurseur de la guerre populaire. Deux décennies, plus tard, la lutte est reprise, sous
létendard sublime de la Révolution du Roi et du Peuple », qui sera couronnée, apreés le retour
triomphal de S.M Mohamed V et de son éminent Héritier S.M Hassan I, par l'indépendance.
Il n'est que de comparer le Maroc, libére, en 1956, avec le Maroc Hassanien d'aujourd'hui,
pour constater le saut gigantesque et I'évolution sans pair, réalisés par le Royaume, sous
légide multidécennale de S.M Hassan IlI, qui présida a la réintégration de notre pays, au
concert des nations développées de l'occident moderne.

|- Structures séculaires de I’Etat de Droit marocain

L'élan compétitif civilisationnel est concrétisé au Maroc par les promotions initiatrices,
culturo- scientifiques et socio-économiques, dans un processus chronologigque de certains faits
parmi les plus marquants, dans I'histoire maghrébine. L'attrait de notre civilisation et son fond
spirituel  se  doublait d'un  Véritable  épanouissement de  notre Etre.
« La civilisation andalouse - souligne A. Julien - prit, alors, un caractere d'autant plus éclatant
quelle coincide avec le rétablissement de lordre apporté par les Almohades ». « Les
musulmans qui avaient, alors - reconnait encore A. Julien- les premiers a organiser les formes
de leur commerce, selon les nécessités du trafic international, avaient perfectionné leurs
méthodes dont les chrétiens s'inspiraient » Les Almohades mirent fin a la gabegie financiere
des roitelets andalous, tout en favorisant lagriculture et lI'industrie. Fes est déja réputée, avec
Ceuta, pour ses quatre cents meules de production de papier, ses onze verreries, ses fonderies
et ses riches manufactures artisanales. Le papier de Ceuta, Fes et Jativa, était exporté en
Occident. Londres et Paris se concurrencaient, pour monopoliser le sucre marocain raffiné.
Dés lan 801, le premier dirham africain a été frappé a Fes, sous le regne d'ldriss Il. Un
spécimen de ce dirham est conservé aujourd'hui au musée de Kharkov, un autre a la
bibliotheque nationale de Paris.
Les Juifs, expulseés d'Andalousie par les rois chrétiens, furent l'objet d'une bienveillante
hospitalité. La majeure partie des Juifs du Maroc descend de ceux exilés d'Europe au Moyen
Age: d'Angleterre (en 1290) de France ( en 1395) (d'apres Godard- histoire et Description du
Maroc p. 15). Raynaud (Etude sur I'hygiene et la médecine au Maroc) ajouta les exilés d'Italie
(en 1342), des Pays-Bas (1350) et du Portugal (1476). Ces Juifs, devenus citoyens, jouissaient
d'une liberté d'action qui leur permettait de demeurer en rapports constants avec les centres
mondiaux de culture hébraigque. Ce fut a Fes, que le Rabbin Issac Cohen, dit Al Fassi,
contribua largement a loeuvre de résurrection du Talmud, élaboré, alors, en 20 volumes.
Gerbert d'Aurillac (938-1003), devenu Pape sous le nom de Sylvestre I, semble avoir passé
par I'Université de la Qaraouyene, d'aprés Gustave le Bon, dans sa Civilisation Arabe p. 17 et
Berque) ou il apprit les chiffres arabes qu'il introduisit en Occident. Selon De Torrés (cité par
Demaziéres p. 27), un moine d'Espagne devint docteur a I'Université de la Qaraouyene,
édifiée en lan 859, qualifiée de Premiére Ecole du Monde a Fés dite I'Athénes du Maroc » (
Delphin). Le Chiffre (Sifr) = Zzéro, est une création andalou- maghrébine, qui rationalisa
l'usage des chiffres arabes.
H. Terrasse, ne manqua pas de constater que « le Maroc a été, alors, le noyau et la force vive
des plus grands empires qui s'étendirent, jamais sur les terres musulmanes du Couchant (
Histoire du Maroc, T. Ip.23 8 - T.ll p.444). « Pour la premiére fois- dit- il encore - 'Occident
musulman était uni, sous un méme pouvoir ( T.1 p. 314) et c'est, alors, que se réalisa le
syncrétisme  de la  civilisation musulmane  d'Occident »  (p. 442).
La vocation atlantigue du Maroc explique, entre autres, lirradiation outre-mer de notre
civilisation dont les échos se répercuterent, a travers les ténebres océaniques, pour aller
marquer de leur empreinte, des le XIVeme siécle, la vie sociale et économique de peuples,
nouvellement conquis par le latinisme ibérique, profondément orientalisé et marocanisé, grace
aux centaines d'émigrants maghrébins qui avaient accompagné ou suivi Christophe Colomb.
Le philosophe cordouan, Ibn Rochd (Averroés), médecin de la cour Almohade a Marrakech,



décedé en I'an 1199, et qui avait découvert la grande circulation du sang, avant Ibn Nafis et
William Harvey, était le premier a avoir parlé du Nouveau Monde; Christophe Colomb a
reconnu - souligne E. Renan, dans son ouvrage « Averroés et I'Averroisme », dans une lettre
posthume, qu'il n'a eu vent de l'existence d'une terre ferme outre-Atlantique, qu'apres avoir lu
le « Colliget » d'Averroes, dans sa version latine.
Le docteur brésilien Ediz Lotino parle d'un groupe maroco- phénicien qui avait exploré
I'Atlantique vers I'an 120 av. J.C. comme le prouve au Brésil une épitaphe, portant la date de
125 av. J.C. et inscrite en langue punique, proche du dialecte maghrébin, comme le constate
Gautier dans ses « Siecles Obscurs du Maghreb ».
Cette tradition se renouvellera en I'an 1100- d'apres la revue américaine NewsWeek, a partir
du port d'Anfa (Casablanca actuelle). En cette période du XI eme siécle, Anfa, soumise avec
Fes, a Chellah, capitale politique du Maroc, fut, déja, le noyau de I'économie nationale, une
des grandes cités du Royaume, comme en fait foi la description qu'en a faite, le vizir 1bn el
Khatib, au milieu du XIV siecle. Les Marocains ont été, pendant plus de trois siécles, les
continuateurs africains de la mission civilisationnelle arabe en Méditerranée.
La flotte Almoravide au Xleme siecle croisait dans les eaux palestiniennes, d'aprés les
Mémoires d'Alphonse VII, Roi de Castille, pour refouler les Croisés. Un siecle plus tard,
l'escadre almohade, comportant quatre cents unités, devint- reconnait André Julien dans son
histoire de I'Afrique du Nord - la premiere dans la mer Méditerranée , ce qui incita Saladin
(Salah-ed-Din) a requérir son concours , pour arréter les expéditions chrétiennes sur la route
de Syrie. La « Mare nostrum » est devenue « la Mare arabica », de part la puissance maritime
almohade qui a pu y assurer la paix et la sécurité, grace a une milice spéciale qui lutta contre
la piraterie. Cette tradition pacifiante de la plus vaste des mers intérieures continentales, sera
reprise par le Sultan alaouite Mohammed Ill dont Caillé dépeint dans son ouvrage sur les
Traités et Conventions de Sidi Mohammed Ben Abdallah - les exploits qui poussérent le
Danemark, Bréeme et maints ports francs, a solliciter sa protection contre le brigandage des
corsaires et l'esclavage international. Le Souverain Mohammed I11 enseigna a 'Occident au
XVIlleme siecle- dit- encore Caille, les principes des Droits des gens.
Le Maghrébin Idrissi, de Ceuta (1099-1165) est présenté comme « le professeur de
Géographie de I'Europe », attaché a la cour de Roger Il de Sicile. Ses cartes ont servi de base
a toutes celles qui furent publiées ultérieurement; grace a ces documents, son contemporain, le
célebre Abou el Hassan el Marrakchi élabora les coordonnées (longitudes et altitudes) de
I'Afrique du Nord, permettant a Léon I'Africain, (au XVIéme siécle), de tracer la carte du
Maroc, en redressant les configurations fantaisistes des cOtes atlantiques, esquissées par des
Portulans ibériques. Massignon s'étend sur ce fait dans son ouvrage « le Maroc au début du
XVI eme siecle».
Sa Majesté Hassan II, éminent chef d’état et digne Inventeur de Markar, breveté
intemationalement est le descendant d'Abou Al Hassan Ali gendre du Prophéte, chef d’état et
grand inventeur, comme en fait foi John Onnell, le rédacteur scientifique de « New York
Herald Tribune », dans un ouvrage publié en 1943, sur [Atome aux U.S.A.

« Ce fut - reconnut-il - Abou Al Hassan qui a formulé, durant les trois décennies de
lavénement de llslam, cette saisissante réalité cosmique, dont fit état ( Nehj el Balagha » (T.
1 p. 185), a savoir « Sion coupait un atome, on y trouverait un noyau, avec des planétes tout
autour ». Eva de Vitray Meyerovitch, a traduit le « Methnaoui » du grand poete, Jalal ed-Din
Rumi considéré comme le plus grand mystique du monde; ce promoteur d'obédience alaouite,
commentait, en plein XIII éme siecle, la révélation scientifique d'Abou Al Hassan, en disant:
« Il faut faire trés attention de ne pas provoquer un choc qui pourrait réduire le monde en
cendre ».

N'est-ce pas la, le principe précurseur de la premiére bombe atomique américaine, qui
détruisit Hiroshima en 1945 ?
Un Maristan était fondé, pour la premiere fois a Marrakech, sous les Almohades, d'apres
lauteur contemporain du « Moojib »; il aurait constitué un Véritable hopital, digne des
hopitaux d'Orient, qui furent les seuls a présenter, a cette époque, les garanties requises. « Cet



hopital - non seulement, dit Millet, secrétaire général du Protectorat en Tunisie, en 1927, dans
son ouvrage « les Almohades p.130 », laissait bien loin derriere lui, les maladreries et les
hétels- Dieu de notre Europe chrétienne, mais ferait honte aujourd'hui aux tristes hopitaux de
la ville de Paris. »
Sur un autre plan d'équité sociale, « loeuvre cultuelle d'un croyant, durant toute sa vie, se
trouverait anéantie, s'il manquait - souligne un hadith authentique, de payer a un ouvrier le
plein salaire qui lui est d0 ». La doctrine marxiste croit avoir élaboré le principe du « Capital-
travail », alors que le tunisien Ibn Khaldoun, qui a vécu a Fés stipule au XIV éme siecle, dans
ses Prolégomeénes, que le « Véritable capital d'un ouvrier est bien son travail » C'est la, le
principe islamique réel, quoique les pratiques défaillantes, fussent fréquentes et le demeurent
encore aujourd'hui, au Maroc et ailleurs.
La notion d'interdépendance, qui semble d'actualité dans sa portée et ses effets, était pour
nous, Marocains, la quintessence d'un principe et d'un idéal, concrétisés, par une volonté
commune, source vitale de pérennité et de sérénité entre Nations. Mais, elle a été congue,
avant tout, dans nos rapports internationaux, comme un fond psychologique qui conditionne
I'harmonisation des intéréts en présence. La bonne foi, I'égalité, et le respect mutuel des
souverainetés demeurent autant de garanties, dans [élaboration d'une politique de
rapprochement entre les peuples. Cet élan sincere vers le plein épanouissement international
de notre Etre n'a été derouté que par suite d'intrigues eétrangéres contre notre souveraineté et
notre intégrité nationale. L'ame maghrébine, avide de liberté, est animée par une propension
innée contre le fanatisme, la xénophobie, la violence et lintolérance. Quand les causes de
méfiance disparaissent, le Maghrébin redevient ce qu'il a toujours été , un homme imbu de
haute sociabilité instinctive et de prédispositions éminemment bienveillantes, qui vont jusqu'a
laltruisme.

Les Edits royaux - fait remarquer De Mas Latrie - empreints d'une paternelle bienveillance,
accordaient aux ressortissants étrangers, une large liberté d'action et leur assuraient de solides
garanties, « les étrangers et leurs biens étaient placés sous cette haute main royale
guexprimait - souligne Latrie - le mot sauvegarde chez les Chrétiens et le mot aman chez les
Arabes ». « La nation alliée, ajoute-t-il, était représentée par un consul partout ou ses
ressortissants entretenaient des établissements de commerce. Ce consul résidait avec ses
nationaux dans un quartier dont la haute surveillance leur appartenait, s'‘érigeant en
administrateur de la colonie, symbolisant la souveraineté de leur Patrie, dans « une sorte de
cité », dans le sens moderne et municipal de ce mot. - « Nous n‘avons vu nulle part- affirme
encore Latrie- qu'on ait pris, vis-a-vis, de ces cités chrétiennes, enclavées dans les villes du
Maghreb, les mesures de méfiance humiliante auxquelles les Européens furent contraints a se
soumettre, dans d'autres pays ». S'imposant le respect du domicile, ces autorités marocaines se
défendirent de faire aucune perquisition au sein de ses cCités  »,
Les Souverains marocains ne s'étaient jamais arrogés le droit d'aubaine, par respect de la
propriété individuelle. Le traité conclu entre le Maroc et Pise en 1358, spécifie (dans son
article 4, aliéna 14), que le magistrat marocain faisait dresser, par - devant t¢tmoins, un état
sommaire, des biens de létranger décédé, au Maroc, placés sous la garde de l’autorité
Chérifienne. 1l n'est que de compulser certaines archives, tenues dans les chancelleries
d'Europe, pour se convaincre de la haute estime dont jouissait notre pays, au sein de la
communauté occidentale. On retrouve les mémes caractéres de confiance et de déférence
réciproques dans les rapports du roi du Maroc avec les Pontifes Grégoire VII et Grégoire 1X,
au XI éme siécle. Plus tard, une lettre datée de Lyon, le 31 octobre 1246, est adressée par le
Pape Innocent IV, & lillustre roi du Maroc », le remerciant, pour les immunités et les
privileges accordes aux Chrétiens ».
C'est pourquoi, « le Maroc - remarque De Mas Latrie - était devenu une terre de refuge pour
les chrétiens opprimés par les grands seigneurs de I'Europe féodale. A partir du X11é me siecle,
nombreux furent les batiments européens qui se rendaient aux ports marocains et en partaient
librement. Dans l'introduction historique de son ouvrage « les Traités », Latrie fit un exposé
de legislation, alors en vigueur au Maroc, précisant que ses « principes libéraux supportaient
avantageusement la comparaison avec les régles du Droit des gens, pratiqué en Europe ». Par-



dessus cela, signale dans sa collection des Lois Maritimes (T.111, Préface), ces dispositions
tolérantes d'ou sortira, plus tard, ce principe maritime «nonadmis- dit- il —encore- en Europe»
que la pavillon couvre la marchandise ».
Le roi Napoléon avait promis a notre Souverain Moulay Slimane, de lui restituer Ceuta et
Mellilia, s'il laidait a occuper Madrid; il déclina cette offre, par respect pour la souveraineté
hispanique, en lui précisant « que les deux cités sont des biens propres du Maroc, qui lui
reviendrait inévitablement; et Napoléon évacua Madrid. C'est dans ce contexte que le Maroc a
entretenu des relations hautement amicales avec I'Europe. Le méme geste fut accompli par
Moulay Smillante, quand les U.S.A. lui demandérent en 1854, d'adhérer a la Convention
russo- américaine, lors de la guerre de Crimée, contre la restitution des deux cités marocaines;
il refusa se solidarisant avec la Turquie.
Le Maroc n'a jamais connu de féodalité; « Un seigneur ne fait pas la féodalité; celle-ci - dit
Edmond Doutté - est un ensemble et cet ensemble n'existe pas au Maroc » (Marrakech, p. 40
1). « Le Maghreb Extréme - souligne R. Montagne, au contraire des autres pays de I Afrique
du Nord, est parvenu, sous la domination de puissants souverains, a prendre l'aspect d'un Etat,
créant la tradition d'un gouvernement de I'Occident (les Berberes et le Makhzen. Paris, 1930
p.30). Moulay Slimane osa affronter une unité de guerre américaine, pour défendre et protéger
la Libye, accusée faussement alors, de piraterie.
Loin d'avoir vécu isolé du Monde Moderne ou méme d'étre resté indifférent a I'évolution de la
politiqgue européenne et américaine, le Maroc suivait avec un vif intérét et une profonde
sympathie, le mouvement d'émancipation des peuples d'outre- Atlantique. 11 fut le premier a
reconnaitre I'indépendance de la jeune République des U.S.A.
Bien avant, au début du XV1 éme siécle, la Bataille des Trois Rois (Wadi el Makhazin) avait
révolutionné I'histoire ibérique - souligne H. Terrasse - car, a la suite de cette bataille « les
Portugais durent vivre sous le regne de I'Union Ibérique, pendant soixante deux ans; cette
perte momentanée de son indépendance politique marque une coupure dans [histoire du
Portugal , aux Temps Modernes »; le Maroc fut- alors- considéré comme une grande
puissance; les cours européennes entrérent en relation avec lui, et parfois- dit- il recherchérent
son appui. Cette victoire avait libéré le Golf Arabe de lemprise portugaise.
Al Mansour, vainqueur, n'a jamais tenté de coloniser le Soudan; il ne fit avec ses armées, ce
grand saut, vers lextréme Sud-africain, que pour bloquer les frontieres sub- sahariennes,
menacées par le Portugal, qui garda ses colonies d'Afrique jusqu'en 1668. Le souverain
maghrébin, libérateur de son pays, ne pouvait devenir un envahisseur. L'Angleterre le sollicita
alors, pour une occupation commune du dominion de I'Inde; il déclina cette offre, imbu d'un
libéralisme agissant, qui n'était parfois altéré, que suite aux intrigues des puissances
impérialistes. Moulay Ismaél que d'aucuns présentaient comme un homme brutal et avide de
sang, est qualifié par des chroniqueurs chrétiens, comme « le plus grand protecteur des
Franciscains, car il leur donna des privileges guaucune nation chrétienne n'aurait osé
demander pour eux ». Deux dahirs furent promulgués (en 20 décembre 1711 et juillet 1714),
décrétant la peine de mort contre ceux qui s'aviseraient de molester les chrétiens ou de les
insulter ». Mais, pour l'indépendance et I'intégrité territoriale du Royaume, il était intraitable.
Il libéra Tanger du joug anglais et Acila et Larache, occupées par les Portugais.
A partir de I'année 1250, date a laquelle I'Egypte elle-méme tomba sous la domination turque.
« Il n'y aura- remarque Max Vintejoux - plus d'Etats Arabes politiquement indépendants qu'au
Maghreb ». Le Maghreb el Agca est- souligne Lévy Provencal- le seul Etat Africain,
surmontant les cahots d'une évolution mouvementée, a su conserver intactes, depuis la
conquéte arabe, son intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait reste inoui, dans
les annales des Nations- precise- t- il a savoir que le Maghreb est toujours parvenu a « sceller
jusque dans l'anarchie, son unité politique ».
La personnalité du Maroc est bien marquée. « Aucun pays musulman moderne na eu, au
cours des siecles, et n'a gardé jusqua present- affirme Robert Montagne- une personnalité
politique aussi forte et aussi distincte que celle de ce pays » (Révolution du Maroc p. 375). «
Une réelle civilisation, fruit des préceptes coraniques, une culture intellectuelle surprenante,
regnent jusqu'au fond des montagnes marocaines » (Le Maroc Inconnu- Moulieras T.3 p. 28).



.....

d'lbn Battouta (XIV éme siécle), le pouvoir d'achat semble avoir été au Maroc, le triple de ce
qu'il fut, en Egypte.
Avec la crise financiere, survenu quelques décennies, plus tard, Abou Inane soulagea la
paysannerie defaillante, en lui distribuant gratis, de grandes superficies de terres et de bétes de
trait. Ce que le souverain alaouite Mohammed I11, ne manqua pas de faire, au XIV éme siecle.
La monnaie en cours, sous les Saadiens fut dit- H. Terrasse- d'un titre excellent et stable.
Apres le traité de 1610, conclu avec les Provinces Unies (Hollande), le Sultan leur proposa le
prét d'un million et demi de dinars. Cette politique devenait courante entre le Maroc et
I'Europe, car EI Mansour avait déja accordé au Don Antonio, prétendant au tréne du Portugal,
un prét de 400 000 livres. Mais, pour accroitre ses echanges avec I'Europe, le Sultan Zidane y
envoya des agents, pour sensibiliser I'Occident sur la valeur des produits du Maghreb, ses
minerais de cuivre, plomb, fer, soufre, etc ...). Il dut protéger I'industrie artisanale nationale de
la concurrence étrangére et interdire l'importation de tissus européens, notamment anglais.
Les Britanniques nourrissaient déja des ambitions au Maroc, aspirant, entre autres, a exploiter
les riches salines de Rabat- Salé, qu'ils estimaient suffisantes- d'aprés Decastries- a
lapprovisionnement de tout le Royaume Uni. Le Sultan alaouite, Sidi Mohammed Ben
Abdallah (Mohamed I1I) libéra Mazagan du joug portugais, édifia Mogador, établit dans
toutes les villes de la cOte des négociants étrangers, déterminant ainsi un important
mouvement d'échanges, grace auquel il institua des taxes nouvelles et instaura un monopole
commercial au bénéfice du Trésor « R. Montagne, les Berbéres et le Makhzen p. 104). Au
cours d'une disette qui sévit en Tunisie et en France, le Sultan y envoya de grandes quantités
de blé. Le Maroc exportait, alors, en Europe, son excédent de production, atteignant 75.000
tonnes de blé et de légumes secs. Le trafic de Mogador, est évalué en 1851 a six millions. Ce
port demeura actif jusqu'en 1911, année durant laquelle, il a recu la visite de 462 navires et
exporta 38000 tonnes de blé de produits marocains contre une importation de 12000 tonnes.
Vers 1859, date de la mort du Sultan Moulay Abderrahman, le cheptel marocain a été évalué
par Charles Lamartiniére, dans son ouvrage « La question du Maroc » édité, la méme année, a
quarante huit millions de tétes ovines et pres de six millions de bovins; estimation confirmée
par l'abbé Godard en 1860 (Description et Histoire du Maroc (T. 1 p.188). Les artisans
évoluaient alors dans le cadre d'un régime corporatif trés libéral qui ne s'altéra - reconnait
Pallez - gquau contact de IOccident.
Mais, a la suite de l'occupation algérienne par La France, en 1830 de la bataille d'Isly (1844),
le Maroc fut contraint a signer des traités qui ne profitaient qu'a une Europe de plus en plus
exigeante.

L'économie périclitait, le pays s'appauvrissait; la guerre avec I'Espagne finit par semer la
confusion et par anémier le trésor national. Une « diplomatie a la financiére », comme
l'appelle ironiquement A. Julien, incitait certaines Puissances, a faire pression sur le Sultan,
pour conclure des emprunts forcés successifs, cet endettement fut, a 1’instar de ce qui s'est
passé en Egypte, une véritable hypothéque qui allait peser, gravement, sur lavenir du Maroc
et lui imposer un protectorat en 1912. Ce fut, pour le Maroc, unaccident de parcours, préparé
par les conventions secrétes entre puissances impeérialistes. Pourtant, le Maroc avait élabore,
guatre ans auparavant, un projet de Constitution, digne du siecle, que le Colonialisme avait
tué dans I'eeuf. Mais, le peuple marocain, qui n'a jamais connu de défaite permanente dans sa
vie millénaire, ne se considéra pas vaincue, dans cette bataille résiduelle contre
limpérialisme. Il prit les armes dans tout I'Atlas et ailleurs, et engagea contre l'occupant
ravisseur, une lutte acharnée, fermement soutenue, jusqu'en 1936, incrustée d'une Véritable
guerre, dans le Rif, animée par le combattant Ibn Abdelkrim el Khattabi, qualifié par Hochi
Minh, de précurseur de la guerre populaire. Deux décennies, plus tard, la lutte est reprise, sous
I'étendard sublime de la Révolution du Roi et du Peuple », qui sera couronnée, apres le retour
triomphal de S.M Mohamed V et de son éminent Héritier S.M Hassan Il, par I'indépendance.
Il n'est que de comparer le Maroc, libéré, en 1956, avec le Maroc Hassanien d'aujourd'hui,
pour constater le saut gigantesque et I'évolution sans pair, réalisés par le Royaume, sous



légide multidécennale de S.M Hassan Il, qui présida a la réintégration de notre pays, au
concert des nations développées de l'occident moderne.

Il Assises Islamiques Tolérantes Modernes

Or, la réalité est « une » quelle que soient ses perspectives. La force de lislam & son
avenement, résidait dans le caractére remarquablement humain de ses optiques et de ses
options. L'éthique universelle a des composantes dont les valeurs n'ont pas de frontieres,
quelles que soient les étiquettes d'ordre régional, susceptibles d'en réduire la portée
éminemment idéale et humaine.
Le patrimoine humain doit étre le fonds de toute civilisation moderne.
Aucune espéce de civilisation ne doit étre considérée, a priori, comme viciée, certains
courants peuvent se contrecarrer dans les détails, mais avoir un aboutissement unique;
certaines manifestations de la pensée peuvent varier d'un continent a un autre ou d'une
religion a une autre mais, le fonds de cette pensée reste le méme: parce qu'il est la résultante
de cette communion humaine que I'lslam cherche sinona édifier, du moins a consolider. C'est,
dans cette optique que doit se faire notre analyse critique des tendances modernes et de
I'lslam.

C'est I'importance de cette communion de pensée originelle, de ce fructueux échange entre
civilisations diverses et religions différentes, qui inspira Mohammed Igbal, le célebre leader
indien musulman, quand il affirme, dans ses Six Conférences sur la reconstruction de la
pensée religieuse en Islam: « le phénomene - dit-il - le plus remarquable de I'histoire moderne
est la rapidité étonnante avec laquelle le monde de l'lslam se meut spirituellement vers
IOuest. Il n'y arien de vicieux dans ce mouvement, car la culture européenne, dans son aspect
intellectuel, n'est que le développement postérieur de quelques unes des phases les plus
importantes de la culture de I'lslam. Rien de surprenant donc que la jeune génération
musulmane d'Asie et d'Afrique demande quon oriente de nouveau sa foi ».
Le caractere personnel des devoirs religieux imposeés par I'lslam au croyant est moins margque,
dans la masse des obligations canoniques, que l'empreinte sociale. Les impératifs d'ordre
communautaire créent, entre citoyens une co- solidarité sociale qui prime toute pratique
dévotionnelle. Les caractéristiques essentielles de la foi sont loin de se cantonner dans des
actes purement cultuels. Elles touchent, en premier lieu, les élans du coeur et le comportement
des &mes. Tout mérite est surtout conditionné par l'efficience sociale de l'acte accompli par le
fidele. 11 est vrai que I'existence d'une telle société dépend beaucoup de la haute éducation
civique du citoyen, c'est-a-dire en l'occurrence, de la force de la foi. C'est, peut-étre trop idéal,
mais non utopique, car la foi, en se sublimant, peut comme on dit - «secouer les montagnes».
La nation méme de souplesse et d'adaptabilité, dans l'espace et dans le temps, des principes
islamiques, est étroitement liée au souci qui portait le législateur @ multiplier les chances, en
vue d'édifier une cité idéale. Pour ceux, dont les coeurs vibrent encore a l'appel du Coran et de
la Sounna, nous pouvons citer quelques traditions du Prophéte  (psl):
« La foi subjugue le croyant en [I'empéchant d'étre perfide et scélérat »,
« Ne peut étre considéré comme croyant celui qui mange a satiété, pendant que son voisin
meurt de faim »
« Aimer et servir un voisin constituent des actes de foi » ;
« L'lslam est une religion aisée dans sa conception et sa pratique. Il exclut toute étroitesse
d'esprit et tout rigorisme. En conséquence: éviter les complications, étre accommodant,
rechercher lapaisement des coeurs, agir avec pondération et mesure, tels sont les principes
réalistes préchés par le Prophéte (psl), comme moyen efficace d'aboutir »
« O, Musulmans, évitez d'étre, comme vos prédécesseurs, les victimes d'un fanatisme exagéré
et d'un bigotisme excessif »



« On interrogea, un jour, Aicha, épouse du Prophéte (psl), sur ce que son mari faisait, en
rentrant au foyer: « Il se comportait- affirma- t-elle- comme tous les humains »

Tout progrés est conditionné, en premier lieu, par I'épanouissement spontané de I'Etre, dans
un milieu approprié et dans une ambiance non viciée par la démagogie ou la religiosite. Une
communauté ou les citoyens se sentent solidaires est le champ idéal pour un rayonnement
heureux. Le citoyen libre, protégé contre I'injustice et I'abus, doit pouvoir agir, sans contrainte
ni heurt, avec un sentiment accru de dignité. L'efficience de sa contribution dans l'édification
de la communauté est fonction d'impondérables dont I'lslam a fait le fonds méme de son
dogme.



