Caractere social de I’Islam

par le Pr Abdelaziz BENABDALLAH

Le caractére personnel des devoirs religieux imposés par llslam au croyant, est moins
marqué, dans la masse des obligations canoniques, que lempreinte sociale. Les impératifs
d'ordre communautaire créent, entre citoyens, une co-solidarité sociale qui prime toute
pratique dévotionnelle. Pourtant, I'esprit de collectivité ne doit, en aucun cas, ni émousser la
personnalité de ladepte, ni dégénérer en individualisme égoiste. Les caractéristiques
essentielles de la foi sont loin de se cantonner dans des actes purement cultuels. Elles
touchent, en premier lieu, les €lans du coeur et le comportement des ames. Tout mérite est
surtout conditionné par lefficience sociale de lacte accompli par le fidéle. L’amour du
prochain, laltruisme, le respect des droits d'autrui, de la dignité de I'homme, de la parole
donnée, le souci d'éviter, non seulement des empiétements quelconques, mais de simples et
pures medisances sur la personne humaine, sont autant d'éléments qui définissent la foi, dans
le contexte de lislam. Parfois, des obligations, comme la priére, passent au second plan, par
rapport a des pratiques surérogatoires, tels le désir de servir, d'aider et de protéger les faibles,
le souci de tact et de délicatesse, une prévenance de coeur raffinée. L’efficience du jeline est
elle-méme fonction de divers facteurs, dont notamment la profondeur des sentiments de
compassion du fidele a I'égard des miséreux éprouvés par la faim. La zakat, aumbne légale,
est une dime qui a pour but initial d'assurer une juste répartition des biens; mais, elle tend
aussia renforcer, chez le croyant, des dispositions qui l'incitent, constamment a se préoccuper
des autres, a oeuvrer pour soulager les miseres, en subvenant aux besoins des nécessiteux et
en secourant des gens en détresse. Cette socialisation des biens qui est en méme temps une
harmonisation des coeurs, ne tend guere a appauvrir une couche de la Nation au profit d'une
autre, mais plutét a réaliser au sein de la société, un certain équilibre susceptible de bien
asseoir la fraternité entre citoyens. Un Hadith du Prophete (psl) spécifie que toute dime
demeure insuffisante, sielle natteint pas pleinement son objet et que tout bien déja « taxé »
reste soumis a un complément d'imposition. Ce qui donne une certaine aisance a cette
obligation, c'est que la loi se fie a la spontanéité du fidéle, susceptible de mieux consolider les
liens entre citoyens, laissés juges de leur situation et de la détermination de leurs devoirs. Le
sens de la dignité du citoyen n'en est que plus rehaussé. 11 est vrai que I'existence d'une telle
société dépend beaucoup de la haute éducation civique du citoyen, c'est a dire en loccurrence,
de la force de la foi. C'est, peut-étre, trop idéal, mais non utopique, car la foi, en se souillant,
peut - comme on dit, secouer les montagnes». Un des grands chroniqueurs arabes, Ibn El
Hakam, cite dans ses Foutouh Misr (Conquétes de I'Egypte), le cas de I'Afrique du Nord ou la
plupart des contributions légales (captation, tribut et dime), centralisées par les percepteurs,
s'avérerent inutilisables, la majorité des citoyens de la Communauté islamique ayant été
saturée par les recettes locales de la zakat. Aucun fideéle, méme parmi les néophytes de
I'Afrique islamisée, n'ose revendiquer une part dans la dime, s'il ne remplie pas les conditions
requises, pour se préevaloir d'un tel droit.
L’obligation, pour chaque adepte, de travailler, pour gagner dignement sa vie, sans éprouver
le besoin de tendre la main, réduisait considérablement les prétendants a la zakat: ce fut Ia, un
des facteurs qui justifiaient l'existence d'un certain équilibre social, en terre d'islam, en plein
Moyen Age. L’¢lan spontané d'une partie de la masse populaire pour s'entraider, leur
sentiment d'interdépendance les uns vis & vis des autres, finirent malheureusement par se
dissiper, avec lé temps, quand la foi commencait a faiblir, secouée par un égoisme de plus en
plus marqué. L heureuse note de concordance qui sublimait la cite islamique originelle, sera
faussée par une déviation des principes coraniques qui font de laltruisme, le support et le
critere de la foi Véritable.



Ainsi donc, toutes les prescriptions coraniques de l'islam bien entendu, prieres ou autres, sont
imprégnées d'un certain, cachet social. Tout acte individuel, était jugé plus méritoire, quand il
¢tait accompli collectivement, car il donnait, alors, une nouvelle occasion d’affermir le
rapprochement des citoyens. Le souci de bien ordonner les rangs des fideles, dans les prieres
collectives, est présentté comme une marque effective du rapprochement des coeurs.
La prohibition des jeux de hasard, de l'usure, n'avait pas une raison en soi: elle était surtout
due au sentiment qui animait le législateur, soucieux de diminuer, au sein de la communauiteé,
toute cause de tension ou de malentendu, provoquée par un complexe d'injustice et de
spoliation. Toute pratique, toute oeuvre initialement légale, devraient étre exclues ou mitigées,
si elles risquaient de dégenérer en élément de discorde. Une franchise brutale qui blesse n'est
plus une qualité. Le mensonge qui pallie un danger, qui réconcilie deux étres separes, est un
acte trés méritoire. Une bonne intention est susceptible de légitimer un acte originellement
illégal, a condition qu'aucune des parties en cause ne soit lésée. Les «mou-amalat» ou rapports
sociaux prévalent sur les «ibadat», purs actes de culte. La notion méme de: souplesse et
d'adaptabilité, dans l'espace et dans le temps, des principes islamiques, est étroitement liée au
souci qui portait le législateur a multiplier les chances, en vue d'édifier une cité idéale.
Les larges possibilités qui caractérisent l'exégese des textes coraniques ou I'interprétation des
hadiths ou paroles du Prophéte (psl), laissent aux autorités de l'islam, une vaste latitude qui
permet de tenir compte, de toutes les conjonctures, en recherchant, pour chaque cas
particulier, la solution adéquate. C'est la le secret de la pluralité des rites ou écoles juridiques,
rites aussi méritoires les uns que les autres. C'est aussi le secret de l'expansion rapide et
spontanée de l'islam, qui, en l'espace d'un quart de siécle, touchait des contrées allant de
I'Atlantique jusquau Golfe Arabe ou Persique. La viabilité de lislam, son universalisme
transcendant, procedent, surtout, de sa simplicité toute humaine.



