La Thjaniya et son Ocuvre Islamique

par le Pr Abdelaziz BENABDALLAH

Contribution a la 4¢éme Edition du Forum National sur la Tijaniya - Paris 2008

Je tiens tout d’abord, a rendre hommage a 1’éminente Association Talibé Cheikh (T.C) et aux autres
Associations Tijanies fréres en France. La mission qu’elles se sont arrogées est digne d’un tel Forum, car elle
vise notamment I’analyse et le développement de 1’ceuvre grandiose de notre confrérie, en Occident et de par
le Monde, en tant que vecteur de paix , de fraternité et de tolérance. C’est 1a, un leitmotiv, créateur d’harmonie
vitale, apte a rendre I’homme, de plus en plus sociable, dans le respect mutuel des droits et devoirs de chacun ;
L’épanouissement et le rayonnement individuels et collectifs, d’un tel idéal, a pour assise un dialogue
conséquent positif et bénéfique, qui €élimine et refoule tout mobile factice de tension, toute cause de
mésentente, de discordance et de tiraillement, ne retenant que les ressemblances effectives et les
dénominateurs communs créateurs, sources de la communion originelle de notre Esprit Abrahamique, qui
englobe les Trois Religions révélées. Une telle potentialité¢ est & méme, a elle seule, de conforter notre
fraternité originale ; il s’agit, 1a, d’une occurrence, d’autant plus efficiente, qu’elle est renforcée par une
sourate coranique ou le Livre Sacré proclame solennellement que I’Islam n’est que le Rappel des deux
Livres : la Bible et I’Evangile.

Ce processus vigilant est dynamique, dans le développement d’une écologie agissante. Le triomphe de
I’humanité, dans son environnement fraternel est érigé par 1’islam ; il entamera, certes, d’une position de force,
un dialogue cohérent, en dehors de toutes manipulations démoniaques des mouvements sectaires.

Mais, notre Confrérie, sunnite dans son idéal et son but, est digne de participer sciemment, pour asseoir
I’émergence d’une telle mondialisation sereine et mutuellement souveraine.

Ainsi, la sublime mission de la Tariqa Tijaniya, dans la confortation de la pensée islamique sunnite, a 1'échelle
mondiale, nécessite de notre part, le déploiement d'un effort constant et efficient. Le role éminent, joué durant
deux siécles par le Vénérable Promoteur de cette Tariga Mohammadienne, doit marquer et orienter nos
actions et nos options, dans le développement universel de l'islam. Nous devons, donc, ceuvrer fermement, a
cet effet, avec efficience et appropriation.

Le Soufisme, mouvement idéal et transcendant, dans ses comportements désintéressés et purs, a été faussé par
de pseudo-soufis qui ont notamment dévié des traditions salafies. Certes, le Soufisme mohammadien est le
compendium des traditions authentiques sublimes, qui tendent a créer, dans le comportement d'un vrai croyant,
un équilibre humainement rationnel. C'est dans 1'ambiance luminescente et irradiante des compagnons du
Prophéte, que les coeurs ont été revivifiés ; cela a duré trois siecles. Passés les stades d'illumination spontanée,
les croyants qui recherchaient la transcendance et 1'approche d'Allah, s'armaient de litanies dont le pluralisme
se cristallisera, des le IVéme siccle de 1'hégire, en "wirds" (1) et "wadhifas" (2).

Certaines excentricités apocryphes commencerent a travestir la pensée soufie salafie ; ce qui amena certains
cheikhs, parmi lesquels le célébre Al Jonéid, a proclamer que le vrai soufisme a pour fondement la double
source de la Charia : le Coran et la Sounna. Les maitres de la gnose sentirent une vive répugnance pour les
déviances qui risquaient de sombrer dans 1'hérésie. D'autres cheikhs, attachés au salafisme, se proclamerent,
alors, mohammadiens, sans nulle attache avec les congrégations qui commengaient a se multiplier, dans un
certain désarroi et une facheuse confusion.

On peut se demander, alors, quel est le role des confréries religieuses ?

Le grand leader arabe, I'Emir Chakib Arsalan s'est posé, dans son ouvrage “Le Monde Musulman
contemporain’ cette question que tout un chacun se pose, d'une maniére ou d'une autre. Il essaya d'y répondre
objectivement, en analysant le role catalyseur des Confréries Tijanies, qadirites et Sanoussies, en Afrique,



aprés avoir testé sur le terrain, l'apport bénéfique de ces groupements soufis. Se référant a 1'ceuvre de G.
Bonnet Maury, “L'Islamisme et le Christianisme en Afrique”, I'Emir affirme :

« 1'Afrique aurait été enticrement islamisée, sans ce coup porté par la France a l'influence de la Confrérie
Tijanie... ; le fait est comparable a 1'élan d'islamisation de I'Europe, arrété a Poitiers, par Charles Martel. » (3).

L'éminent érudit Mohammed Jabir, Cheikh de I'Université Al Azhar au Caire, souligne dans son commentaire
de l'ouvrage de Ghazali "el Mounqidh mina Ad-dalal" (éd. Beyrouth, p.52) que « sans la Tariqa Tijania, en
Afrique du Nord, le colonialisme frangais aurait déchiqueté les dogmes de I'Islam dans ces pays ; de méme que
les Ordres Idrissi a Tripoli et Khatmia au Soudan ; la protection de ces confréries par les gouvernements
islamiques s'avére comme sauvegarde du credo de la masse musulmane menacée par les intrigues du
colonialisme et les missions chrétiennes ».

L'adepte Tijani africain recoit, certes, de son moqaddem, un chapelet, symbole d'une double lutte, contre, d'une
part, les mauvais penchants de 'dme corrompue et, d'autre part, contre 1'occupation de 1'Afrique par la France
et ses acolytes. Ces deux leitmotive faisaient de 1'initié un combattant en quéte d'une saine et sereine liberté,
qui lui permet de mener un train de vie idéal sur le double plan spirituel et somato-psychique.

"Le culte des saints", notion chrétienne introduite par certains orientalistes occidentaux, est une fausse
appellation, car le vrai Saint, quel que soit le degré qu'il puisse atteindre, dans la voie hiérarchique, demeure le
serviteur d'Allah.

Le Coran a défini les limites d'acces a Dieu, consistant exclusivement a L'adorer Seul, a éviter toute médiation
comportant un signe divin de prééminence. La condition sine qua non de toute médiation légitime, est la
conviction que le médiateur n'est qu'un serviteur d'Allah, ayant un grade initiatique supérieur. « Je suis prés de
Mon serviteur » — proclame notre Seigneur dans le Coran -, « il doit s'aligner a Mes commandements, pour
étre agréé », « O vous qui avez cru ! Craignez pieusement Dieu, recherchez tout moyen qui vous donne acces a
Lui » (Sourate 5, verset 35).

Ce moyen réside, notamment, dans la piété et la pureté, mais, d'aprés maints hadiths, Dieu permet a certains de
Ses Elus, d'intercéder pour leurs tribus ou leurs proches ; mais, cette intercession ne doit nullement aboutir a
un quelconque "culte des saints" qui en sont investis. Ils demeurent serviteurs d'Allah, comme le reste des
Croyants. Les adeptes d'une confrérie risquent de sombrer dans un culte mécréant, s'ils voient, dans leurs
maitres et initiateurs, autre chose que de simples serviteurs €lus par leur Seigneur. Le Cheikh Sidi Ahmed
Tijani exige de son adepte, de ne voir en lui qu'un guide et servile orientateur. Il taxe de mécréance tous ceux
qui viennent se prosterner devant son tombeau ou y immolent, en sacrifices, des ovins ou bovins, acte
considéré comme un des "manasiks", actes cultuels affairant au Hajj (P¢lerinage).

Le Saint ne peut jamais étre dispensé des prescriptions coraniques, s'il atteint un certain stade de transcendance
sublime ; les Prophetes et Messagers de Dieu, eux-mémes, n'ont pu que transcender dans l'approche vassale
d'Allah, dans leur ascension vers la Présence divine. Quand bien méme l'intellect de I'¢lu en arrive a refléter,
comme un miroir transparent, les Lumicres du Divin, il doit continuer a se soumettre aux obligations
religieuses : Sidna Mohammed, Sceau des Prophétes, a donné, en l'occurrence, le meilleur exemple de
vassalité a Dieu. L'observance des prescriptions positives de la loi divine, la pratique des actes cultuels,
faciliteront au croyant accompli, la mise en relation avec le Corps du Ciel, la captation de 'influx des sphéres
célestes et l'intensification de la sympathie qui relie le microcosme au macrocosme. C'est 1a le secret de cette
sublime accession, toujours de plus en plus transcendante, vers le Forum de la Présence, ascension qui actue
les mondes, a travers I'impact cosmique des Noms divins, dont s'inspirent tous les Elus.

Ain Madi (4) est l'oasis choisie par le quatrieme grand pere du Cheikh Tijani, Mokhtar, originaire des Tribus
de Abda qui avait émigré, moins d'un si¢cle auparavant, fuyant le ravisseur portugais. Cet éminent Chérif,
n'avait fait que se déplacer, en fait, d'une région marocaine, a une autre, car Ain Madi, chef-lieu de la tribu
Tijanie, faisait partie du Sahara Oriental, dépendant, alors, du Maroc Sidi el Mokhtar s'intégra, alors, par
alliance, au sein du groupement tribal des Tijanis.

Sidi Ahmed est né a Ain Madi, en I'an 1150 de 1'hégire. Maints poémes furent composés, pour commémorer
cette naissance.

A peine agé de seize ans, le jeune Tijani avait accédé au rang de mufti, non seulement sur le plan de la Charia,
en tant que jurisconsulte, mais dans le forum plénier des sciences et arts islamiques ou il excellait. Les cours



qu'il donnait dans les mosquées, les controverses qu'il animait avec 1'élite intellectuelle de ses contemporains,
proéminents dans leur spécialité, lui assurent une large suprématie, sur le plan exotérique. Son critére foncier,
qui le distinguait et le marquait, dans la fleur de son adolescence, fut son attachement indé¢lébile a un
sounnisme authentique, dans son conceptualisme serein et son ponctualisme souverain. Les chapitres ¢laborés,
en l'occurrence, dans Jawahir el Maany ( Perles des Idées) en font foi. La, ses analyses pertinentes sont d'une
grande ouverture, freinée exclusivement, par une observance stricte, mais bien mesurée des concepts et
préceptes d'un Islam universel. Le dogme authentique de la Sounna, s'avére, alors, dans les composantes de ces
analyses, bien documenté. C'est grace a cette primauté exotérique pondérée, que 1'ésotérisme Tijani s'avere si
authentique, dans son ¢lan somato-spirituel ou la matiére, chez 1'étre humain, n'est que I'¢lément
complémentaire de sa spiritualité.

Dans son parcours, a travers le Maroc, une nouvelle conjoncture se présenta, dans le but d'entrer en contact
avec de grands cheikhs soufis.

Suite a une série d'épreuves qui lui firent apparaitre certaines spécificités marquantes et fins messages dont il
¢tait le destinataire, il s'empressa de retourner au Sahara. La, il poursuivit ses prieres, ses enseignements et ses
sermons, durant un lustre, interrompus par des visites intermittentes a "Ain Madi". Passé ce délai, il fit un saut
a "Madinat el Jidar” (Tlemcen) ou il s'installa, s'ingéniant, outre ses offices et cultes, a enseigner le Hadith
(tradition du Prophéte) et le Tafsir (exégeése du Coran).

Un aimant irrésistible d'attraction émanait de sa personne, miraculeusement illuminée, exercant une intense
séduction dans toute son ambiance. Maintes délégations, affluaient de toutes parts, en quéte de sa bénédiction.
Loin de s'en enorgueillir, il les esquivait poliment, ne se croyant guc¢re en mesure de transcender au rang de
Cheikh. Une délicate retenue et une modeste pudeur, devaient motiver ces acces, non autoris€s par son maitre
unique, le Prophéte Sidna Mohammed - que Dieu le salue et le bénisse -. Le Cheikh Tijani, est, de plus en plus
conscient, que tout engagement dans la direction des consciences, est fonction d'une permission formelle,
émanant d'Allah, par I'entremise d'un Message Mohammadien.

Aprés un long s¢jour a Tlemcen, il reprit, en 1191h, le chemin a Fés ; il rencontra, alors, a Oujda, son
deuxieme disciple Sidi Ali Harazem, futur auteur de Jawahir el Maany (Perles des Idées). Cet ouvrage, ¢laboré
sur ordre du Cheikh, est devenu le compendium de la Tariqa et de la Haqiqa, dicté, dans sa majeure partie, par
le promoteur de la Tijania. Ce Thesaurus est le fruit d'une haute acculturation, résultant d'une osmose
interférentielle ou les ¢éléments d'un double flux s'interpénétrent intimement en I'an 1196h, il s’installa a
Chellala et Abou Samghotlin, deux ksours du Sahara Oriental, ou il s'était déja, longtemps, recueilli. Il
demeura, tout un lustre a Chellala, pour reprendre le Chemin d'Abou Samghotin, en I'an 1199h, ou il résida,
quelque temps, avec sa famille.

Mais, dans tout ce processus, le Cheikh Tijani ne manquait pas de retourner a son village natal qui regorgeait
d'éminents "alem" dont la vaste érudition attira l'attention du grand soufi, Abou Salem el 'lyachi, dans sa
"Rihla" ou il fit 1'¢loge de la prééminence de I'érudition polyvalente des Ulémas de Ain Madi.

Au début, Sidi Ahmed n'avait pas quitté Ain Madi, de bon gré. Il était constamment épié et obsédé, avec ses
siens, par les Turcs. De retour de ses pérégrinations, il faisait une escale, de temps en temps, a Ain Madi. Mais,
des l'an 1171h /1757 aprJ.C., il fut contraint de s'en éloigner, par les exactions répétées du Bey d'Oran
Mohammed Ben Othman. le Cheikh Tijani, 4gé de cinquante quatre ans, cherchait a s'esquiver des zones
troubles, pourchassé, par les autorités turques. Pendant plus d'une décennie ( 1774-1784), il ne cessa de faire la
navette, entre Tlemcen (ou il demeura huit ans jusqu'a 1774h ) et Fés (1781h), pour revenir a Abi Samghotin et
Chellala au Sahara, en 1784h. Le Maroc ¢était, alors, dans la plénitude d'un mouvement salafi, animé par le
Sultan, qui sera poursuivi, en liaison avec le Cheikh Tijani, des I'an 1789.

La Tariqa Tijania, trés stricte, dégagée de toute obédience chadhilite, se déclara, dés ses débuts, d'empreinte
mohammadienne, rebutant tout débordement extatique, sans, pourtant, renier certains penchants humains, qui
ne dévient, gueére, du fondamentalisme bien congu de 1'[slam.

Apres un périple, entre Abi Samghotin, au Sahara Oriental et Tlemcen, le Cheikh Sidi Ahmed s'installa a Fés,
sa demeure préférée, en I'an 1213h / 1798 ap. J.C. Son influence grandissante a Ain Madi et au Sahara,
inquiétait le Gouvernement Turc qui alla jusqu'a imposer un tribut annuel a Ain Madi, en 1199 h / 1785
apr.J.C. La capitale Idrisside était, alors, le Centre d'épanouissement de I'Afrique (5). Son rayonnement est
¢tay¢ par la grande Université de la Qaraouyene, édifiée en I'an 245h / 859 apr.J., bien avant I'Université de



I'Azhar au Caire 359 h / 969 ap..J.C. ; Fes, étant le Centre africain optimal ou s'accomplit la symbiose de la
science de la Cité tunisienne de Qairaoudn et de celle de Cordoue, capitale de I'Andalousie omeyyade, a la
suite de I'immigration a Fés de centaines de familles des deux capitales de 1'Occident musulman. C'est "la
Baghdad du Maghreb". "Pour la plupart des musulmans d'Afrique — fait remarquer Gabriel Charmes (6) -, Fes
est la premiere ville sainte aprés la Mekke . Sa sainteté provient de son origine idrisside et du role qu'elle a
jou¢ dans I'histoire de 1'Islam". "F¢s —dit Delphyn — est le "Dar el 'Ilm" (la maison de Sapience), l'asile et le
réceptacle de sciences islamiques, car la Qaraouyene fut "la premicre école du Monde" ou affluaient les
Egyptiens, les Tripolitains, les Andalous et méme les Européens (7)". Des étudiants de I'Afrique occidentale ne
cessent d'émigrer a Fés, pour parfaire leurs connaissances canoniques. Campou fait état de ces " étrangers de
toutes nationalités et de toutes religions qui y accouraient de toutes parts."

C'est 1a ou le Cheikh vint terminer ses jours, dans la Zaouiya-mere qu'il édifia a Fes, Recueilli dans la villa
(Dar el Mraya) que le Sultan Moulay Slimane mit a sa disposition. En sus de son activité cultuelle, de ses
cours dispensés a la Qaraouyene et dans la Mosquée dite "ed-Diwan", sa vie intégre et sa grande érudition,
émerveillerent les Fassis et surtout le Souverain alaouite, qui s'érigea, alors, en défenseur du Sounnisme. Il
trouva, en la personne du Cheikh Tijani, le symbole qui personnifie par son comportement et ses préches, les
concepts indélébiles de la Charia.

Au sein de son nouvel Ordre confrérique, nulle trace d'élans excentriques tels les "Mawasim", les "Hadra" et
les "reqs" (danses extatiques), autant d'actes que Moulay Slimane stigmatise et flétrit dans une épitre qu'il
¢labora, en I'occurrence. Cette attitude salafie commune mit 1'un au diapason de l'autre.

Un autre facteur, non moindre, rapprochait fonciérement les deux personnages, a savoir 1'élan civique du
Cheikh Tijani, en tant que citoyen marocain, issu de "Ain Madi", un des centres religieux du Sahara oriental.
Son choix de Fés, capitale de I'Empire, auréolée par son édificateur, Idriss I, est trés significatif.

La nouvelle Tariqa Tijania, ainsi dépouillée de toute fissure hérétique, finit par avoir un grand impact, qui
incita le Sultan lui-méme a s'y intégrer. De hautes responsabilités, accoururent de toute 1'Afrique, attirées par
I'éclat du célebre réformateur dont l'avénement fut une réplique vivante au mouvement wahhabite naissant. Le
Tunisien, Cheikh el Islam, Ibrahim Riyahi et ses collégues (en-Nifer et 'Achour), le Mauritanien Mohammed el
Hafidh et tant d'autres, eurent I'heur de participer a I'expansion de la confrérie en Afrique. Une liste (8) de plus
de cinq cents érudits africains figuraient, parmi les premiers disciples du Cheikh.

Cette mission transcendante, mise en avant par le Promoteur de notre Tariqa , doit nous orienter dans notre
comportement individuel et notre ambiance collective . Personnellement, je n’avais cessé d’ceuvrer, dans ce
sens, dans les capitales d’Occident, depuis les années soixante dix.

Je fus, alors, invité a Bruxelles, par le corps diplomatique, accrédité, dans la capitale belge, a faire une
conférence, a laquelle assistaient, outre les diplomates, les membres du Gouvernement, et, a leur téte, le Prince
héritier, aujourd’hui Roi de Belgique. Par contre, nous affrontons, de nos jours, un nouveau mode de vie, celui
d’interdépendance, a savoir la mondialisation, qui, malgré le concept qu’elle proclame, elle recele I’inconnu,
dans ses préceptes pratiques.

L’Islam et la Chrétienté, affrontent a 1’état actuel, un processus ambigu, qui nous incite a nous serrer les
rangs, pour réagir.

Mais, avant de donner une définition adéquate de la Chrétienté et de 1’Islam, nous devons écarter tous les
préjugés, qui sont de nature a fausser 1’orientation de notre pensée, éviter notamment de voir I’Islam, a travers
les Musulmans ou la Chrétienté, a travers les Chrétiens. Nous nous devons, pour rester objectifs, d’en analyser
le contenu, le dogme, les principes et les moteurs, leur vitalit¢ et leur dynamisme respectifs. C’est, 1a, le
mobile initiateur, le plus sir, pour dégager les Trois Religions de certains fatras, et n’en esquisser qu’une
fresque vivante, simple, a I’image de la réalité. C’est, certes, I’impact d’une communion de pensée originale,
entre civilisations diverses et religions différentes, qui a inspiré Igbal, célébre leader indien musulman, a
proclamer, dans ses ‘’Six Conférences” sur la restriction de la pensée religieuse en Islam », que « le
phénomene - dit-il - le plus remarquable de I’histoire moderne, est la rapidité ¢tonnante, avec laquelle, le
Monde de I’Islam, se meut spirituellement, vers I’Occident. Il n’y a rien de vicieux, dans ce mouvement,
ajoute-il, car la culture européenne, dans son aspect intellectuel, n’est que le développement postérieur de
quelques unes des phases les plus importantes de la culture de 1’Islam ».



L’humanisme abrahamique est, en effet, ’assise foncic¢re de la Pensée judéo-christiano-mohammadienne, qui
préche la souplesse, la justice et I’aisance, comme critéres essentiels de la fraternité humaine. Il exclut toute
étroitesse d’esprit et tout rigorisme, évitant les complications et les heurts conflictuels, agissant avec
pondération et mesure. « Evitez — dit le Prophéte Mohammed — d’étre les victimes d’un fanatisme exagéré et
d’un bigotisme et religiosité excessifs » (Tabarany).

Allah aime Ses créatures, car, en chaque étre, réside, a c6té d’un subconscient adorateur, un for intérieur ou
conscience agissante !

L’Ethique universelle, pronée par le Christianisme et I’Islam, a des composantes, dont les valeurs n’ont pas de
frontieres. Certaines manifestations de la pensée, peuvent varier d’une religion a une autre. Mais, le fond de
cette pensée reste le méme, parce qu’il est la résultante de cette communion humaine, que les deux Tendances
cherchent, sinon a édifier, du moins a consolider. Je n’irai pas, jusqu’a prétendre ce que disait Bergson, que
« I’Occident aura besoin d’un supplément d’ame, pour étayer sa foi ». Pourtant, 1’obscurantisme des masses
musulmanes et les effets maléfiques de certaines influences occidentales, avaient avivé les superstitions et les
fausses croyances. L’Occident, mal avis¢, jugea 1’Islam, a partir de ces excentricités. Heureusement, certains
chercheurs occidentaux, se pencherent sur le fonds de 1’Islam, pour dégager 1’écart flagrant, entre son dogme
et le béhaviorisme des musulmans.

Le véritable responsable, dans cette aberration des jugements et appréciations, qui touchent, notamment,
I’Afrique et 1’Asie musulmanes, est, moins un esprit foncierement raciste, qu’un type de formation, dans
maints pays de I’Occident, formation, qui accuse un vide, quand il s’agit de 1’Orient Arabe et de 1’Islam. C’est
ce que M. le Chatelier appelle « le malaise des lacunes » ; dont souffrent —fait remarquer Max Vintéjoux —
jusqu’aux hommes de I’Etat, qui ne connaissent le régne du souverain abbasside, Haroun Er-Rachid, que par
les contes des « Mille et une nuits ». Pourtant, les peuples, qui, entre autres, appartiennent a la civilisation
méditerranéenne, posseédent une méme morale individualiste, qui « prolonge ’homme, au-dela de sa destinée
terrestre ; c’est, 1a, le fondement de I’humanisme méditerranéen », qui caractérise la Chrétienté et I’Islam. La
politique, certes, a tout faussé. Des Européens appellent « fanatisme », en Orient, ce que, chez eux, ils
appellent « nationalisme » et patriotisme ; et ce qu’ils nomment « respect de soi », « fierté », « honneur
national », ils le taxent de chauvinisme en Orient (Al Afghani, Revue des deux Mondes, 1913 ) . Mais, I’Islam
— dit Louis Gardet — esquissa la tentation d’orgueil, a laquelle céda largement la culture occidentale,
symbolisée par une affirmation d’Ernest Renan, qui tenta de prouver, dans une Conférence a la Sorbonne :
« la nullité des Arabes ».

Heureusement, dans cette ambiance maléfique, I’Eglise a été, pour quelque chose, dans le retour au
libéralisme humain et national. C’est, pour 1’avenir des relations islamo-chrétiennes, un heureux et précieux
augure.

Andr¢é Siegfried, membre de 1’Académie frangaise, proclama, dans les « Annales » (revue nouvelle des lettres
francaises n 21 ), la supériorité des Blancs occidentaux aux Blancs africano - orientaux.

Pourtant « La charte - dite - de Médine », élaborée par le Prophéte, il y a quatorze siccles, dans cette cité
religieuse (Médine), dont 1’accés aux non-musulmans, est prohibé, aujourd’hui, fut signée avec le Prophéte,
par les juifs et les chrétiens de Najran, qui constituaient une nation unique ou chaque confession pratiquait
librement son culte.

L’¢difice, éminemment humain, que I’Islam et la Chrétienté s’ingénient a consolider, refuse de reconnaitre
toute discrimination ; nulle distinction entre les hommes, si ce n’est celle fondée sur la valeur personnelle de
chacun.

Je sens, moi musulman, combien j’aime, en la personne des promoteurs vénérés des Gens du Livre : Moise,
Jésus, Mohammed et la Sainte Marie, vierge et immaculée. Je ne peux guére ne pas les aimer, sous la
fallacieuse influence déprimante d’une excentricité¢ de teinte ou de confession, tendant a fausser le cours
spontané et adéquat de I’histoire, histoire de notre pensée révélée. Je sens, bien sincérement, que mon amour,
pour Jésus et la Sainte Marie, jaillit avec vigueur, d’une méme source, celle qui fait déborder mon Cceur, du
méme amour pour mon Prophéte Mohammed. Un seul Dieu, un Vrai, cimente notre union, dans une harmonie
hautement concordante.



C’est, 1a, le sublime processus, €élaboré par Dieu, dans Ses Inscriptions, qui ouvrent, devant nous, une voie
toute tracée de I’avenir, d’un avenir de concorde et de cohésion, si florissant. Le secret de cette corrélation
révélée, réside dans la culture commune des sciences, la préférence donnée aux options humaines, dans sa
destinée transcendante, 1’équilibre sciemment maintenu et 'universalisme de la pensée abrahamique ; « Qui,
donc - souligne le Coran - trouve mieux que la voie d’ Abraham religieuse ? » (Sourate II, verset 124 ) .

On questionna, un jour, le Prophete sur la meilleure des religions : «c’est - répondit-il - sans hésiter, la plus
aisée, celle d’Abrahamy (Tabarany ) .

« Pas de contrainte en religion. La voie de la raison est, désormais, différenciée de I’errance » (Coran, Sourate
2, verset 256 ) . «Crois en Dieu, et suis le droit chemin» (Mouslim) ; c’est la définition de 1’Islam, émise par le
Prophete.

Dans une autre Sourate (S. 109, 6 versets ) : «Dis (O ! Mohammed ) : O ! Vous les Mécréants ! Je n’adore
pas ce que vous adorez ; et, vous n’étes pas disposés a adorer ce que j’adore ; je ne suis pas (de mon coté )
disposé a adorer ce que vous adorez. A vous votre religion et & moi la mienne». Ces deux sourates ont été
révélées a la Mekke, au début de I’Islam, ce qui incite certains a prétendre que Mohammed, faible et menacé
par ses adversaires, dut étre conciliant mais contraint a quitter sa ville natale, pour se réfugier a Médine. Or,
revenu victorieux a la Mekke, moins d’une décennie avant sa mort, il s’adressa aux mécréants vaincus qui
I’avaient dénigré et torturé : «Allez-y, vous €tes libres, bien libres ; j’espére qu’Allah fasse sortir de vos
lombes génératrices, des enfants qui I’adorent.».

L’Etiquette abrahamique marque deux rites cultuels mohammadiens : la féte du Sacrifice du mouton, qui est
une reconnaissance et une réminiscence du geste d’Ismail, fils d’Abraham, qui, sous le bras immolateur de
I’ange, donna le plus bel exemple d’abnégation, dont I’Islam commémore ’idéalisme par I’ Aid El Kébir. Cette
féte, la plus grande chez les Musulmans, dépasse méme la féte de la naissance du Prophéte. Quant au
pelerinage, dont le théatre, aussi, est la Mekke, il constitue un congrés panislamique annuel, auquel tout un
chacun des musulmans, parmi plus d’un milliard d’ames, doit participer, au moins une fois dans sa vie.

L’Islam abrahamique, englobant les Religions Révélées, est un systeme éthique, dont la clarté et I’idéalisme,
I’impregnent profondément d’un humanisme transcendant, mais pratique.

L’Islam et la Chrétienté ont, ainsi, un role social commun a jouer, dans I’élaboration d’une cité idéale. Les
Ecrits Révélés en firent une assise d’idéalisme.

L’Islam, a I’encontre de ce que certains pensent, s’ingéniait a résorber 1’esclavage, alors que des Nations
refusent, encore aujourd’hui, d’adhérer a la Convention Internationale, sur son abolition. Omar, deuxi¢me
khalife du Prophéte, s’adressant a ceux, qui prenaient plaisir a subjuguer les hommes, leur dit : « pourquoi,
donc, imposer votre joug a des hommes nés libres ? ». L’esclavage, tel qu’il est concu en Islam, est un fait de
guerre ; le véritable esclave est le prisonnier de guerre ; I’incarcération se perpétue, actuellement, depuis des
décennies, tels les détenus des deux grandes Guerres en 1914 et 1940. Toute traite, en dehors de ce principe,
demeure illégale, quoiqu’elle fit pratiquée, de tous temps, en terre d’Islam, contrairement a ses prescriptions.
Sidi Ahmed ne cessa de s'approprier des " esclaves ", des deux sexes, pour les libérer. Le nombre des
affranchis atteignit un jour 25 personnes ; dans ce forum ménager, les "esclaves", menaient un train de vie
chastement libéral et hautement fraternel. Sidi Ahmed ordonnait, constamment, a ses compagnons de ne guere
dévier de ce concept idéalement mohammadien. Le monde a connu, au Moyen Age, et méme durant les
Temps Modernes, un autre genre d’esclavage, a travers la piraterie maritime. Les Souverains marocains ont
constitué des milices maritimes, en pleine Méditerranée, pour la combattre ; le Sultan alaouite Mohammed I11
imposait a I’Occident, dans les clauses de ses traités bilatéraux, la libération de ces hommes, victimes de gestes
maléfiques des corsaires chrétiens et musulmans (Caillé dan son ouvrage sur les Traités, les Conventions de
Mohamed III).

Quand on parle de I’Islam comme catalyseur d’un modernisme équilibré, option de demain, on n’entend, par
la, que la pensée abrahamique, qui englobe les Trois Religions Révélées : L’Evangile, comportant, selon
I’Islam, des ¢léments authentiques, a ¢t¢ admis, en bloc par le Coran, qui prescrit aux Musulmans de croire a la
Thora et a ’Evangile. Le Concile du Vatican I a reconnu, dans un document publi¢ en 1970, intitulé
«Orientations», la nécessité d’un dialogue entre Chrétiens et Musulmans. Pour réviser «Les injustices du passé
- dit-il - dont 1’Occident, d’éducation chrétienne, s’est rendu coupable, a 1’égard des Musulmansy». Cette
attitude, d’objectivité bienveillante, s’ inscrit a I’actif du pape Paul VI, animé, comme il le reconnait lui-méme,
«d’une foi profonde, dans I'unification des mondes islamique et chrétien, qui adorent un seul Dieuy.



Certes, dans le parallélisme effectif, existant entre le Coran d’une part, et I’ Ancien et le Nouveau Testament,
d’autre part, une unité fonciere tranche, dans la symbiose «foi chrétienne» et «dogme islamique». Ce qui
fausse cette osmose originelle, c¢’est le manque d’objectivité et la tendance, chez les uns et les autres, a
alimenter un sectarisme prononcé et des passions religieuses excentriques.

Conciliant, aussi, les preuves rationnelles, avec I’intuition religieuse du cceur, les Chrétiens et les Musulmans,
se mettent au méme diapason. Pascal dit recourir, dans son ouvrage «ses Pensées», publi¢ en 1670, a
I’axiome du pari, ou I’intuition (connaissance inspirée par le cceur), est étayée par des tests pratiques
sensibles ; «I’homme doit croire, - dit-il - parce qu’il y a intérét», la notion du pari est citée dans le Coran,
comme processus probant (dans la sourate 40, verset 28) ; «S’il (I’Thomme) ment, son message retombera sur
lui , et s’il dit vrai, vous serez touchés, par une partie de ce qu’il vous promet». «Rien dans 1’enseignement du
Prophéte — souligne ’auteur des «Visages de 1’Islam», ne rebute 1’entendement, rien ne heurte le bon sens
commun ; I’idéalisme le plus ¢€levé est alli¢ au réalisme le plus positifh.

La raison est définie, comme une faculté propre a ’homme, qui lui permet de connaitre et de juger. La, le
psychique rejoint le rationnel, car la raison et la psyché sont une osmose, ou des subtilités impondérables
s’interpénctrent, intimement. Le philosophe humaniste voit, dans le subtil cosmique, un ¢lément divin, donc
sacré, car «la parfaite raison fuit tout extrémisme». C’est une symbiose, qui structure la personnalité, dans son
entité, et, associe des impondérables, qui semblent, différents les uns des autres. Le sentiment et 1’instinct
n’ont pas de place, dans le vrai raisonnement, car, comme le dit Pascal : «Le cceur a ses raisons que la raison
ne connait point». La, 1’idée de complémentarité, entre faits ou états jugés contradictoires, a été introduite en
Physique par Heisenberg et Bohr, qui en font un mobile commun. Robert Linssen affirme que, c’est 1a, «un
messager de lien entre les deux pdles de I’Univers : le physique, d’une part et le psychique et le spirituel,
d’autre part». On ne saurait mieux interpréter le parallélisme, existant entre la mémoire électronique, et celle
de ’homme, la cybernétique et le cerveau humain.

Ainsi le soufisme mohammadien, est le compendium des traditions authentiques sublimes, qui tendent a créer,
dans le comportement d’un vrai croyant, un équilibre humainement rationnel.

Le croyant recherche la vérité, partout ou elle se trouve. L’émigration d’un musulman, en terre de mécréance
est, non seulement légitime, mais devient obligatoire, quand elle tend a rechercher le savoir, I’expérience et un
moyen de vivre correct et digne ; mais, tout cela, a la condition sine qua non, que le croyant puisse accomplir
librement son culte, dans une ambiance de paix et de tolérance mutuelle.

Le Maroc était, d’autre part, une terre de refuge pour les Chrétiens, opprimés par les grands Seigneurs de
I’Europe féodale ; «des chevaliers ou des princes européens, mécontents de leurs suzerains, purent
abandonner leurs biens et venir en Afrique, servir les rois musulmansy. Il constitua une milice maritime, pour
controler les méfaits des corsaires, aussi bien musulmans que chrétiens.

Les Almohades, dont I’Empire englobait, alors toute, I’Afrique du Nord, avec I’Andalousie, établissaient,
avec les nations chrétiennes, des rapports, a travers des traités qui refletent ’esprit de haute cordialité, qui
animait les Marocains et les Chrétiens. Mass Latrie, qui, dans I’introduction de son ouvrage «Les Traitésy, fit
un vibrant expos¢ de la législation, alors en vigueur au Maroc, a précisé que ses «principes libéraux
supportaient avantageusement la comparaison, avec les régles du Droit des Gens, pratiquées, alors, en
Europe».

Ces illustrations mettent en relief le sens international, qui avait animé le Maghreb, dont la haute conception
de I’entraide et de solidarité entre nations, trouvait son expression dans I’élan sincere, qui les portait souvent,
au secours d’un Etat en détresse. En plein XIIeéme siécle, se nouaient «des relations politiques confidentielles,
entre princes, opposés dans leurs croyances religieuses». On a vu le mérinide Abou Youssouf écrire, en 1282
apr. J., au roi de France Philippe III, pour I’engager a venir venger, en Espagne, ’honneur et la dignité
d’Alphonse X, outragé par la conduite de son fils Don Sanche. Il lui adressa, en méme temps, une déclaration,
tenue encore en original, dans les Archives de France, et publiée par De Sacy, dans ses mémoires de
I’ Académie des Inscriptions (p 420) : «Nous sommes accourus de nos Etats - affirme le Sultan - avec toute la
force de notre foi, dans I’idéalisme de la haute morale internationale». Le Roi Moulay Ismail, considéré
comme «le plus grand protecteur des Franciscains», promulgua deux dahirs (datés respectivement de décembre
1711 et juillet 1714), qui décrétaient «la peine de mort contre tous ceux, qui s’aviseraient de molester les
chrétiens ou de les insulter».



Au Maroc, musulmans et chrétiens se cotoyaient dans une méme cité. Un des quartiers de Fes, capitale
spirituelle du Maroc, dit Quartier de 1’Eglise, avait groupé, a la fin du IXeéme siecle de 1’¢re chrétienne, les
¢léments chrétiens de la ville ; pour la méme époque, notre ami Berque, contrdleur civil, lors du Protectorat
frangais au Maroc, cite le nom de Gerbert, né en Auvergne (938-1003), comme étudiant a la vielle Université
de la Qaraouiyene, devenu Pape, en_1’an 999 apr. J. sous le nom de sylvestre II.

Sous le sultan Almoravide, Ali Ben Youssef Bin Tachfine, le percepteur général des imp6ts au Maroc, était un
chrétien. Notre vocation méditerranéenne, est cristallisée par les échanges entre le Maghreb et 1’Occident, que
nous n’aurions guere cess¢ d’entretenir, dans un mutuel apport, sans cet «accident colonialy», qui devait, par
son ¢lan expansionniste, fausser le cours transcendant de notre histoire. Pour redresser certains torts, perpétrés
en I’occurrence, nous avons milité, maghrébins et chrétiens, pour la consolidation d’une réelle entente, et
demeurer, dans le processus idéal du cours de notre histoire commune. Nous avons constitué¢, dans les années
soixante-dix, a Geneve, I’Association «Islam-Occident». Nous étions quatre a co-fonder cet Organisme. Le
grand leader Maarouf Dawalibi, conseiller des rois saoudiens et deux chrétiens : dont Marcel Boisard, le grand
humaniste frangais. Le monde Arabe était largement ouvert aux missionnaires chrétiens. L’ Arabe respecte les
Péres Blancs, parce qu’il les prend pour des marabouts ; On ne convertit pas les musulmans (le Général du
Barail, cité par G. Surdon dans ses «Institutions et Coutumes des Berberes du Maghreb P. XV). Lavigerie mit
en relief «’inutilité de 1’activité missionnaire, chez les musulmans (Ibid. P. V II). Parlant des musulmans de
Sicile et de ’activité missionnaire, portée a leurs croyances, Millet y voit, dans son ouvrage (les Almohades P.
78), «La premiére étape de cette longue campagne, entreprise par le Siége de Rome, contre tout essai de
transaction entre I’Islam et la chrétienté, véritable cause de mésintelligence persistante qui, jusqu’a nos jours,
a divisé les deux religions». Au contraire, Millet relate dans son ouvrage « les Almohades » (P. 147), chez El
Mansour I’Almohade, un premier essai de réconciliation doctrinale, entre les deux religions, sorties de la
méme souche ?

La Méditerranée connut, alors, un long répit, jusqu’a I’avenement de la Reconquista. Malheureusement, la
Sainte Alliance tenta un nouveau processus, a I’encontre de ’esprit fraternel commun, qui liait I’Islam a la
Chrétienté. La porte, est, alors ouverte au colonialisme occidental, qui sévit, toute la Méditerranée, avec
I’invasion de I’ Algérie en 1830.

Les Juifs jouissaient au Maroc, a cette époque, de droits civils, pleins et entiers, en tant que sujets, devenus
aujourd’hui de vrais citoyens, avec des droits civiques effectifs. Ils étaient intégrés dans la société musulmane,
sans astreinte & aucune obligation, portant atteinte a leurs traditions ou a leur culture. Le fait dépasse la notion
de tolérance, qui implique un certain fardeau, supporté bon gré, malgré par les uns, a ’encontre des autres.
L’attachement du juif marocain a son identité, a son origine et a ses atouts écologiques propres, a été
légalement honoré, dans le cadre de sa citoyenneté, qui constitue un cachet de mérite spécifique

David Corcos, Juif marocain install¢ a Jérusalem, ou il décéda en 1975, souligne, dans son ouvrage : « Studies
in the History of the Jews of Morocco », que « nulle dynastie au Maroc, ne fut hostile aux juifs... nous n’y
trouvons que des actes d’amabilité, des expressions de bonne volonté et des traités d’alliance».

Quand les persécuteurs castillans s’acharnaient, en Andalousie contre les Juifs, le prédicateur El Maghili, un
des grands cadis et savants canoniques de I’Empire, fut exilé de Fés, pour avoir entrepris une campagne anti-
juive. Bien avant, les Juifs, d’aprés maints historiens occidentaux, furent chassés d’Italie en 1242, d’ Angleterre
en 1290, des Pays-Bas en 1350, du Midi de la France en 1395 ; I’émigration forcée amena au Maroc, en 1403,
d’autres émigrants de France et d’ Angleterre, et en 1492, ceux du Portugal et de I’Espagne.

Ces vagues de juifs persécutés n’ont trouvé, durant quatre siecles, que le Maghreb, comme terre de refuge et
centre hospitalier.

Ely Mansano affirme, que les Uléma de Fés décidérent d’envoyer a leurs citoyens juifs, des mémorandum, les
incitant a s’attacher aux enseignements du judaisme et a leurs traditions, condition sine qua non de leur progres
(Hesperis, document n° 28, 1945).

Mais, apres ce processus, qui conforte la symbiose, entre les deux religions, on peut se demander, comment
I’islam, qui proclame le monothéisme abrahamique, a, pourtant, combattu des Chrétiens. Si on scrute les
péripéties de 1’islam, a son avénement, on se rend compte, qu’il n’a jamais essayé de combattre les Chrétiens.
Mais, apres le Pacte de la Houdaybilla, passé a la Mecque, avec les mécréants, il envoya des émissaires,
aupres de certains Empereurs de confession chrétienne, tels César et Négus d’Ethiopie. Ce furent les chrétiens



Syriens, qui déclarérent la guerre, contre les promoteurs de I’Islam, en assassinant certaines personnes, qui
avaient adopté, spontanément, la nouvelle religion Abrahamique. Le Prophete, attaqué indirectement, se voyait
dans I’obligation de réagir. Il dépécha a «Moutay, cité syrienne, une expédition, pour engager la premicre
bataille, contre les fréres chrétiens, que le Prophéte respectait. Le Jihad consistait, donc, en une guerre
défensive contre 1’agression, pour la protection d’une campagne pacifique, menée, sans contrainte aucune,
dans le cadre d’une liberté¢ confessionnelle, plaine et entiére. L’Islam n’a nullement songé a éteindre, dans le
sang, une foi concurrente. Si le musulman a préché 1’Islam, il s’est toujours abstenu de faire pression sur le
ceeur des non-musulmans. L’Islam, loin donc d’€tre imposé par le concurrent arabe, n’avait pas mené de
propagande pour gagner du terrain. L’anglais Thomas Arnold nous cite, pourtant, deux cas ou le vainqueur
non-musulman, s’empressa d’adopter, de plein gré, la religion des musulmans vaincus ; les Tartares et les
Turcs du XI siecle ne purent résister a I’attrait de la foi musulmane. Le Vatican, dans son document
«Orientations», oppose 1’idée répandue de I’Islam, religion de la crainte, a 1’idée de religion de 1’amour,
enracinée dans la foi en Dieu.

Cette politique ne recherche, guere, la cause réelle de ce malaise, qui se meut, chaque jour, en confrontation
effrénée, par des faits qu’aucun esprit, réellement et humainement rationnel, ne saurait admettre ; a savoir, une
série d’exactions, d’injustices, de spoliations, cristallisées par un positionnement inhumain, ou la politique des
deux poids et deux mesures, semble étre la seule assise, qui tend & miner cette harmonieuse symbiose, qu’une
pensée fraternelle commune avait érigée et tant consolidée.

Ce que je désire marquer, en conclusion, c’est la communion symbiotique, entre le somatique et le discursif.
Socrate, dans son discours rationnel, voit, dans I’homme «un savoir ou un joint confus du bien, conforme a la
raisony» ; c¢’est 1a, le vecteur de corrélation, au sein du for intérieur, entre deux éléments apparemment opposés.
Un colloque a tenu ses assises, a Pékin, en 1966, réunissant des Sommités tels Holgar Hyden, Egyhasie, Alfred
Herman, Robert Linssen et autres, qui soulignent, que I’¢électron est «le messager servant de lien entre les deux
poles de I'univers : le physique d’une part et le psychique et le spirituel d’autre part». La, ou la matiere a son
¢lectron, la spiritualité a le sien ; 1’équilibre entre les deux, aura pour résultante une complémentarité, sans
discordance : c’est I’effet de la plénitude de la personnalité humaine. C’est le concept Mohammadien du Dahir
et Batine.

Alexis Carel, Prix Nobel, souligne dans son ouvrage «la Pricre», que, 1a ou la thérapie classique faillit,
I’invocation de Dieu s’avere opérationnelle. Un certain Oknel, rédacteur scientifique de la Revue américaine
News-Chronical (en 1960 ), nous cite quelques propos d’Ali ben Abi Talib, gendre du Prophéte et promoteur
du soufisme islamique : «Si vous ouvrez -dit-il- un atome, vous trouverez un soleil, auteur duquel tournent des
planetes». N’est-ce pas, la, une allusion au systéme solaire ? Le Chiite persan, Jalal ed-Dine er-Roumi
(XIIIeme ap. J.C. ), considéré, notamment, aux USA, comme le plus grand des soufis, de tous les temps,
affirme, dans son «Metnawi» (épopée de cinquante mille vers : «Gardez-vous bien de manipuler, a la 1égere,
un atome, car vous risquez de réduire le Monde en cendre»). Prévision, faite, sept si¢cles, avant Hiroshima ;
est-ce, la, une intuition, qui insuffle une compréhension immédiate, sans recours au raisonnement discursif ?
Bergson fait de I’intuitionnisme le mode privilégié¢ de la connaissance.

Le systéme soufi a été élaboré par deux chefs apparemment opposés : Ibn Arabi el Haitami, un des pdles soufis
andalous, et Avicenne un des grands esprits scientifiques. Leur doctrine humaniste est caractérisée par une
double dialectique de lumiere et d’amour ; mais tandis que la Pensée d’Ibn Arabi est de quintessence
spirituelle, celle d’ Avicenne n’aurait pu se saisir sans un mouvement initial de mystique naturel qui le traverse.
Aussi la révélation coranique demeure la structure de base chez les deux philosophes qui représentent
respectivement la pensée philosophique et la conception soufie non altérée par I’intellect (se référer a
« Philosophie Religieuse d’Avicenne » Gardet p.195) .

Renvois :

1. N.d.e. : « oraison surérogatoire »

2. N.d.e. : « Dhikrs et prieres que le soufi invoque quotidiennement »

3. L'Islam dans I'Afrique occidentale par A. Le Chatelier (p.p.189)

4. Ain Madi est un village édifi¢ au XIeéme siecle de 1'ére chrétienne par Madi Ben Yacob, a proximité
d'une source d'eau. Des Pois J. : Le Djebel Amour ( Algéria), 1956 (p79)Daumas, M.J.E., Le Sahara



Algérien, 1845 (p35)

. Se référer a mon ouvrage sous presse " Fes, Centre d'épanouissement de I'Afrique
1'Association Fés-Sais.

. Se référer a I'ouvrage de Delphyn " Fés, son Université ",(éd. 1889) et Godart, " Description et Histoire
du Maroc ", Paris, 1860, 2 vol.

. Gerbert d'Aurillac, devenu Pape, sous le nom de Sylvestre II, en I'an 999 apr.J., y avait fait - dit-on - ses
études, comme le confirme J. Berque

. Cités, avec leur éminente biographie, par le grand traditionniste Mohammed el Hjouji de Demnat
(décédé en l'an 1370h /1950 apr.J.) dans son ouvrage manuscrit " Feth el 'Allam "

n

, edité par



