
1 
 

La Tijaniyya  malinterprétée par  Jilali  Al Adnani 

(dans son ouvrage « la Tijaniyya et ses origines au Maghreb ») 

 
 Ou 

Tiraillements algéro-marocains actuels et les machinations étrangères depuis 1880 

 

 

La vérité, sciemment recherchée, est d’autant plus crédible que les références, dont elle 
émane, sont diversifiées et concordantes. Toute idée fixe, tendant dès le départ,  à se conforter 
et se corroborer, coûte que coûte, risque déviation et aberrance. 

Quand il s’agit d une étude à base de sondage et de confrontation, sur un plan aussi 
versatile que le soufisme, le risque est sûr, surtout si le chercheur, plus ou moins profane, 

affronte des cas qui prêtent à confusion.  
Jilali El Al Adnani, vient de publier un ouvrage sur « la Tijaniyya et ses origines au 

Maghreb ». Tout en paraissant de bonne foi a priori, dans son cheminement, ses 

interprétations hâtives semblent, pour le moins, surprenantes. 
Le lecteur se sent, alors, perplexe, quant il constate que le promoteur de cette étude, va 

très loin, en voyant, même dans « le retour du Cheikh Ahmed Tijani (fondateur de la Tarîqa 
portant son nom), aux origines de l’Islam », « une stratégie », pour confondre, à la fois, ses 
sympathisants et ses adversaires. 

On a l’impression, en l’occurrence, d’être vis-à-vis d’un tissu de contradictions, motivées 
par un  désir flagrant de mettre en corrélation ce qu'il appelle « les colorations doctrinaires et 
la position politique », d’une part, et « la propagande française, précédant la conquête 

militaire », d’autre part. 
De là à prétendre et à laisser penser à une entente préalable avec le colonisateur, il n’y a 

qu’un pas vite franchi ; Néanmoins, Jilali se sent, parfois gêné, «  par les points qui restent 
obscurs et les images stéréotypées », qui brouillent toute analyse. Il croit pouvoir résoudre ce 
problème de tiraillement entre les sources, en se référant aux « archives du fonds du 

gouvernement général de l Algérie ». 
Il essaie, d’abord, de détecter les sources arabes pour « dégager les versions différentes 

de la fondation et de l évolution de Tijaniyya ainsi que ses principes doctrinaux ».  
Jilali cite les sources qu’il qualifie d’anciennes , telles que « Jawaheer el Maani » de Sidi 

Harazim Berrada (mort en 1803) , « El Jamiî » d’Ibn el Mechri (mort en 1809) , « Al Ifadha el 

Ahmadia » de Sidi Taïeb as-Sûfiani (mort en 1843-4) ; ce dernier  ouvrage est un code de 
(hikam) recueillies par son auteur auprès de son maître Sidi Ahmed Tijani , code qu’il sema 

d’impressions personnelles , que Si Sûfiani aurait capté de certains comportements du Cheikh, 
ou d’un certain intermédiaire.  Des khalifes du Cheikh, strictement attachés aux propos réels  
de Sidi ahmed Tijani, tels que Sidi Larbi ben Sayeh, Sidi Akensûs, et l’égyptien Sidi 

Mohammed el Hafidh,  n’en retiennent que les dires réels du Cheikh. 
Jilali  revient ensuite , à des « écrits (dits) tardifs » qui sont , dit- il « le cadre d’une 

politique concernant la doctrine de la confrérie et qui essaient d’éclairer les premiers » ; ceux–
ci sont constitués , souligne-t- il - par un courant où figurent Akensûs (mort en 1877) , Al Arbi 
Ibn Sayeh (mort en 1892) et Skirej (mort en 1944) , « suivis par un autre courant qui rejettera 

en bloc certaines idées consignées dans les premiers écrits tijanis » ; « ce dernier courant 
serait selon Jilali , représenté par des tijanis égyptiens ». Il entend par cette allusion l’éminent 

Alem Mohammed el Hafidh, moqaddem de la Zaouiya du Caire, mort, il y a moins de deux 
décennies. 

Or, les écrits de ces personnages éminents de la Tarîqa Tijaniyya, ne font que réitérer, de 

bout en bout, dans leurs différents ouvrages, les éloges et les qualités sublimes de Cheikh Sidi 
Ahmed Tijani. Il est vrai que Jilali n’a pas manqué, de critiquer  un des adversaires du 

Cheikh, entre autres, le hagiographe Abou al-Qassim az-Zayani (mort en 1830) « dont le 
témoignage ne peut en aucun cas , être recevable ; car , pour faire connaître les fondements et 
les écrits de la Tijaniyya , il n’a fait que coller des étiquettes à cette confrérie » ; de même, 



2 
 

reprend- il - « Akensûs , pourtant Tijani , n’a pas mentionné la Tijaniyya, dans son ouvrage 
« al Jaïch al Aramram » et n’a rendu aucun hommage à Ahmed Tijani ». Il justifie ce silence, 

en précisant que cette discrétion peut s’expliquer par une contrainte politico-religieuse, car 
l’ouvrage est rédigé sur ordre du sultan Moulay Mohammed IV (mort en 1873), proche de la 
Nassiriya et de la Qadiriya. 

Mais, l’auteur omet de citer les autres ouvrages d’Akensûs et des autres Tijanis, où ils se 
placent en fidèles disciples et défenseurs du Cheikh et de la Tarîqa. La même omission est 

relevée,  quand il  présente Sidi Mohammed el Ghâli (mort en 1839), un des premiers 
disciples du Cheikh, comme adversaire de la Tijaniyya ; il ne parle guère de son disciple 
Omar el Fouty, qui ne manque pas de citer, à plusieurs reprises dans son ouvrage, « Er-

Rimah », Sidi El-Ghâli comme fervent khalife, qui ne cesse de proclamer son attachement 
indélébile au Cheikh Tijani.  

Quant au moqaddem égyptien, ses divers écrits sont des témoignages probants de son 
attachement indéfectible à la Tarîqa et à son promoteur. 

A défaut de sources arabes crédibles, comme il le prétend, Jilali se réfère aux sources 

coloniales françaises, notamment « les rapports semestriels issus des Bureaux Arabes, et aux 
archives du Gouverneur Général d’Algérie, ainsi qu’aux autres archives inédites.  

Il fait parler (p.9) des documents du Centre des Archives d’outre-mer à Aix-en-Provence. 
Pour lui donc, « les sources coloniales restent la source fondamentale sur l’histoire de la 

Tijaniyya » (p.21). 

Viennent ensuite, les premiers écrits français consacrés à la Tijaniyya ; il cite entre autres 
l’ouvrage de E. De Neveu, sur les (Khouans – 2ème édition 1846, Paris Imp. A. Guyot), « qui a 
pris appui I. Rinn, dans son ouvrage « Marabouts et Khouans », dont les sources orales, sont 

les seules références, en sus des rapports coloniaux. 
Le caractère colonial est ainsi, bien marqué, dans ces deux ouvrages et autres, comme 

ceux de Ch. Brosselard et Depont, « rédigés sur l’injonction de J. Cambon, représentant du 
ministre français de l’Intérieur », pour mener une conquête morale, la conquête militaire et 
économique, ayant été faite ». 

Rinn était le conseiller de Cambon et chef du Service Central des Affaires Indigènes en 
1880.  « Son autre ouvrage publié en 1884,  coïncida avec une politique musulmane française, 

orientée vers la conquête de l’Afrique de l’Ouest ; et Jilali d’ajouter, parlant de Rinn, qui « fut 
sans doute, le théoricien de l’idée d’une Tijaniyya nationale ou le noyau d’une véritable église 
algérienne ». 

Cet amalgame, qui tend à créer une histoire dirigée par l’armée, est pourtant, semé 
d’incorrections que Rinn  essaie de rectifier, dans l’édition  de 1884, devenant alors, 

flagrantes. 
D’ailleurs, Depont et Coppolani « exécutèrent sur l’ordre de Rinn, l’enquête qui aboutit à 

l’ouvrage « les Confréries Religieuse Musulmanes ». De Neveu fut le premier à émettre l’idée 

que la Rahmania était « un ordre national »(les Khouans p.120), idée qui allait être 
développée par Rinn et ses deux collègues, pour la Tijaniyya. 

Jilali crut devoir ajouter que cette idée tend à éliminer toute originalité Tijanie, en dehors 
de l’Algérie ;  « De Neveu est présenté alors, comme le seul à s’approprier la version des 
Tijanis Algériens, concernant le séjour d’Ahmed à Fès » (p.22). 

La Rahmaniya  est une branche algérienne de la confrérie Khalwatiya, dont le fondateur 
est Abd-ar-Rahman Al Azhari (1208h – 1793). Or, pour marquer la corrélation entre les deux, 

les historiographes coloniaux, comme G. Draque (connu sous le nom de colonel Spellemen, 
auteur d’un ouvrage « Esquisse d’histoire religieuse du Maroc »), rattachent  la Tijaniyya à la 
Khalwatiya. 

D’autres historiographes français, sont moins tendancieux, comme P.J. André, qui 
précise, dans son ouvrage (l’Islam Noir – 1924 p.59) que « la Tijaniyya est née de l’effort 

personnel d’Ahmed » (p.25). De là, ce tiraillement actuel qui perdure, en conflit, entre les 
deux frères, l’Algérie et le Royaume du Maroc. 



3 
 

Dans d’autres chapitres de son ouvrage, Jilali soulève d’autres problèmes, pour conforter 
la thèse coloniale, en semant le doute sur tout ce qui  a été élaboré dans les sources tijanies. Il 

croit devoir remettre en question des propos émis par le voyageur Al-Ayyachi dans sa Rihla, 
concernant l’enracinement du savoir dans la famille des Tijanis à Aïn Mâdi. « Nos 
investigations, suggère-t- il, ont démenti cette affirmation (p.46). En relatant la suprématie des 

juristes, dans cette localité, il nia tout charisme aux ancêtres de Sidi Ahmed Tijani. 
Poursuivant ses diffamations effrénées, Jilali essaie de corroborer, coûte que coûte, certains 

actes incontrôlables, indignes des Tijanis d’Aïn Mâdi. Il cite, entre autres, une soi-disant lettre 
adressée au gouverneur Général d’Algérie, par celui qu’il appelle Ahmed II (c’est-à dire Sidi 
Ahmed Ammar, petit fils de Sidi Ahmed). 

Se référant toujours à des sources coloniales, pour étayer se calomnies, il se fie aux 
allégations du Chef de Bureau de Tiaret, qui prétend que le Cheikh Sidi Ahmed « ne se livrait 

pas à la méditation et à la prière » mais «  se donnait, plutôt à l’alchimie »  «pour fabriquer la 
fausse monnaie. » 

Jilali ose rapporter  les propos d’un autre écrivain colonial, A. Voisin auteur (de la 

Zawiyya  Tijaniyya de Guemar), qui parle d’un voyage imaginaire du Cheikh Tijani au 
Yemen et en Turquie. « Il serait intéressant , dit- il encore -  de savoir si l’installation 

d’Ahmed à Fès , a été motivée par l’importance  qu’occupe cette ville dans l’itinéraire d’Ibn 
Arabi, ville où celui-ci rencontra en (595h – 1198) le Sceau des Saints , dont il omit le nom ( 
al Foutouhât el Makkiyya, T.I p.60). 

Cette citation tend à nier toute ouverture spirituelle du Cheikh, qui a été, pourtant, 
confirmée, dans ses détails, par des écrivains non-tijanis, dont le grand historiographe 
Mohammed el Kettani,  dans « sa Salwat el Anfâs T. I p. 377). Selon Jilali (p.77), « Ahmed 

qui tire son nom d’une alliance matrimoniale berbère, se réclame d’une ascendance 
chérifienne. »  La même  accusation est portée à l’encontre du Cheikh el Kamil, Sidi 

Mhammed Ben Aïssa, chef des Aïssawa, d’Al-Jazouli, symbole de la confrérie Chadhiliyya- 
Jazouliyya, au XVème S. et du fondateur de la Rahmaniyya.  

« Le charisme d’Ahmed Tijani n’est pas basé dit- il encore sur sa généalogie réelle ou 

imaginaire ». En parlant de la chaine du charaf du Cheikh Sid i Ahmed Tijani , Jilali le cite en 
se référant, à un de mes articles, paru,  sous le titre (al fikr as-soufiî wa al- intihaliyya bil 

Maghrib – الفكر الصوفي والانتحالية بالوغرب) dans la revue (  45.  ص1962 الرباط 4هجلة البينة رقن ) , 
« Abdelaziz Benabdallah dit- il , sans citer ses sources, parle d’une origine marocaine et 
précise que le 4ème grand-père d’Ahmed I avait quitté Marrakech, pour aller s’installer à Aïn 

Mâdi » ( p.78). En effet parmi les sources très connues on trouve que Sidi Ahmed Skirej 
rapporte dans son ouvrage ( 1971 طبعة 64. ص3.رفع النقاب م ) , sur l’événement tel qu’il a été 

décrit par Sidi Mohammed Belqacem Basri, disciple du Cheikh (mort en 1293), selon  un 
manuscrit personnel de ce Cheikh , cité par son petit fils qui porte le même  nom 
(M.B.Basri) ; Il parle effectivement du 4ème grand père et de la ville de Marrakech d’où il 

émigra à Bilâd al Jarîd,  pour s’installer à Aïn Mâdi, et épouser une jeune fille de la tribu 
Tijanie , de là l’alliance avec la grande famille Tijanie. 

Pour Jilali, « la vision du Prophète était devenue un recours pour rectifier le charaf, dont 
même le Sultan Moulay Slyman avait fait usage » (p.79). Pourtant, le charaf de la dynastie 
Alaouite n’a pas besoin d’être étayé, car les documents qui le démontrent ne se comptent 

guère. 


