La Tijaniyya malinterprétée par Jilali Al Adnani
(dans son ouvrage « la Tijaniyya et ses origines au Maghreb »)

Ou
Tiraillements algéro-marocains actuels et les machinations étrangéres depuis 1880

La vérité, sciemment recherchée, est d’autant plus crédible que les reférences, dont elle
émane, sont diversifiées et concordantes. Toute idée fixe, tendant dés le départ, a se conforter
et se corroborer, colte que co(te, risque déviation et aberrance.

Quand il s’agit d une étude a base de sondage et de confrontation, sur un plan aussi
versatile que le soufisme, le risque est sdr, surtout si le chercheur, plus ou moins profane,
affronte des cas qui prétent a confusion.

Jilali EI Al Adnani, vient de publier un ouvrage sur «la Tijaniyya et ses origines au
Maghreb ». Tout en paraissant de bonne foi a priori, dans son cheminement, ses
interprétations hatives semblent, pour le moins, surprenantes.

Le lecteur se sent, alors, perplexe, quant il constate que le promoteur de cette étude, va
trés loin, en voyant, méme dans « le retour du Cheikh Ahmed Tijani (fondateur de la Tariga
portant son nom), aux origines de I’Islam », « une stratégie », pour confondre, a la fois, ses
sympathisants et ses adversaires.

Ona I’impression, en 'occurrence, d’étre vis-a-vis d’un tissu de contradictions, motivées
par un désir flagrant de mettre en corrélation ce qu'il appelle « les colorations doctrinaires et
la position politique », d’une part, et « la propagande frangaise, précédant la conquéte
militaire », d’autre part.

De la a prétendre et a laisser penser a une entente préalable avec le colonisateur, il n’y a
qu’un pas vite franchi ; Néanmoins, Jilali se sent, parfois géné, « par les points qui restent
obscurs et les images stéréotypées », qui brouillent toute analyse. Il croit pouvoir résoudre ce
probleme de tiraillement entre les sources, en se référant aux «archives du fonds du
gouvernement général de | Algérie ».

Il essaie, d’abord, de détecter les sources arabes pour « dégager les versions différentes
de la fondation et de | évolution de Tijaniyya ainsique ses principes doctrinaux ».

Jilali cite les sources qu’il qualifie d’anciennes , telles que « Jawaheer el Maani » de Sidi
Harazim Berrada (mort en 1803) , « El Jamit » d’Ibn el Mechri (mort en 1809) , « Al Ifadha el
Ahmadia » de Sidi Taieb as-Sdfiani (mort en 1843-4) ; ce dernier ouvrage est un code de
(hikam) recueillies par son auteur aupres de son maitre Sidi Ahmed Tijani, code qu’il sema
d’impressions personnelles , que Si Stfiani aurait capté de certains comportements du Cheikh,
ou d’un certain intermédiaire. Des khalifes du Cheikh, strictement attachés aux propos réels
de Sidi ahmed Tijani, tels que Sidi Larbi ben Sayeh, Sidi Akens(s, et I’égyptien Sidi
Mohammed el Hafidh, n’enretiennent que les dires réels du Cheikh.

Jilali revient ensuite , a des «écrits (dits) tardifs » qui sont , dit-il «le cadre d’une
politique concernant la doctrine de la confrérie et qui essaient d’éclairer les premiers » ; CeUX—
cisont constitués , souligne-t-il - par un courant ot figurent Akensas (mort en 1877) , Al Arbi
Ibn Sayeh (mort en 1892) et Skirej (mort en 1944) , «suivis par un autre courant qui rejettera
en bloc certaines idées consignées dans les premiers écrits tijanis »; «ce dernier courant
serait selon Jilali, représenté par des tijanis egyptiens ». Il entend par cette allusion I’éminent
Alem Mohammed el Hafidh, mogaddem de la Zaouiya du Caire, mort, il y a moins de deux
décennies.

Or, les écrits de ces personnages éminents de la Tariga Tijaniyya, ne font que réitérer, de
bout en bout, dans leurs différents ouvrages, les éloges et les qualités sublimes de Cheikh Sidi
Ahmed Tijani. Il est vrai que Jilali n’a pas manqué, de critiquer un des adversaires du
Cheikh, entre autres, le hagiographe Abou al-Qassim az-Zayani (mort en 1830) «dont le
témoignage ne peut enaucun cas , étre recevable ; car, pour faire connaitre les fondements et
les écrits de la Tijaniyya , il n’a fait que coller des étiquettes a cette confiéric » ; de méme,

1



reprend-il - « Akens(s , pourtant Tijani , n’a pas mentionné la Tijaniyya, dans son ouvrage
«al Jaich al Aramram » et n’a rendu aucun hommage a Ahmed Tijani ». Il justifie ce silence,
en précisant que cette discrétion peut s’expliquer par une contrainte politico-religieuse, car
I’ouvrage est rédigé sur ordre du sultan Moulay Mohammed IV (mort en 1873), proche de la
Nassiriya et de la Qadiriya.

Mais, I’auteur omet de citer les autres ouvrages d’ Akensis et des autres Tijanis, ou ils se
placent en fideles disciples et défenseurs du Cheikh et de la Tariga. La méme omission est
relevée, quand il présente Sidi Mohammed el Ghali (mort en 1839), un des premiers
disciples du Cheikh, comme adversaire de la Tijaniyya; il ne parle guere de son disciple
Omar el Fouty, qui ne manque pas de citer, a plusieurs reprises dans son ouvrage, «Er-
Rimah », Sidi EFGhali comme fervent khalife, qui ne cesse de proclamer son attachement
indélébile au Cheikh Tijani.

Quant au mogaddem égyptien, ses divers écrits sont des témoignages probants de son
attachement indéfectible a la Tariga et a son promoteur.

A défaut de sources arabes crédibles, comme il le prétend, Jilali se référe aux sources
coloniales francaises, notamment « les rapports semestriels issus des Bureaux Arabes, et aux
archives du Gouverneur Général d’Algérie, ainsi qu’aux autres archives inédites.

Il fait parler (p.9) des documents du Centre des Archives d’outre- mer a Aix-en-Provence.

Pour lui donc, « les sources coloniales restent la source fondamentale sur histoire de la
Tijaniyya » (p.21).

Viennent ensuite, les premiers écrits frangais consacrés a la Tijaniyya ; il cite entre autres
I’'ouvrage de E. De Neveu, sur les (Khouans — 2°™° édition 1846, Paris Imp. A. Guyot), « qui a
pris appui I. Rinn, dans son ouvrage « Marabouts et Khouans », dont les sources orales, sont
les seules références, en sus des rapports coloniaux.

Le caractére colonial est ainsi, bien marqué, dans ces deux ouvrages et autres, comme
ceux de Ch. Brosselard et Depont, «rédigés sur I'injonction de J. Cambon, représentant du
ministre frangais de I’Intérieur », pour mener une conquéte morale, la conquéte militaire et
économique, ayant eté faite ».

Rinn était le conseiller de Cambon et chef du Service Central des Affaires Indigénes en
1880. « Son autre ouvrage publié en 1884, coincida avec une politique musulmane frangaise,
orientée vers la conquéte de I’ Afrique de I'Ouest ; et Jilali d’ajouter, parlant de Rinn, qui « fut
sans doute, le théoricien de I’idée d’une Tijaniyya nationale ou le noyau d’une véritable église
algérienne ».

Cet amalgame, qui tend a créer une histoire dirigée par larmée, est pourtant, semé
d’incorrections que Rinn essaie de rectifier, dans I’édition de 1884, devenant alors,
flagrantes.

D’ailleurs, Depont et Coppolani « exécutérent sur I’ordre de Rinn, 'enquéte qui aboutit a
I’ouvrage « les Confréries Religieuse Musulmanes ». De Neveu fut le premier a émettre I'idée
que la Rahmania était « un ordre national »(les Khouans p.120), idée qui allait étre
développée par Rinn et ses deux collegues, pour la Tijaniyya.

Jilali crut devoir ajouter que cette idée tend a éliminer toute originalité Tijanie, en dehors
de I'Algérie ; « De Neveu est presenté alors, comme le seul a s’approprier la version des
Tijanis Algériens, concernant le séjour d’Ahmed a Fés » (p.22).

La Rahmaniya est une branche algérienne de la confrérie Khalwatiya, dont le fondateur
est Abd-ar-Rahman Al Azhari (1208h —1793). Or, pour marquer la corrélation entre les deux,
les historiographes coloniaux, comme G. Draque (connu sous le nom de colonel Spellemen,
auteur d’un ouvrage « Esquisse d’histoire religieuse du Maroc »), rattachent la Tijaniyya a la
Khalwatiya.

D’autres historiographes francais, sont moins tendancieux, comme P.J. André, qui
précise, dans son ouvrage (I’Islam Noir — 1924 p.59) que « la Tijaniyya est née de I’effort
personnel d’Ahmed » (p.25). De 1a, ce tiraillement actuel qui perdure, en conflit, entre les
deux freres, I’ Algérie et le Royaume du Maroc.



Dans d’autres chapitres de son ouvrage, Jilali souléve d’autres problémes, pour conforter
la thése coloniale, en semant le doute sur tout ce qui a été élabore dans les sources tijanies. 11
croit devoir remettre en question des propos émis par le voyageur Al-Ayyachi dans sa Rihla,
concernant I'enracinement du savoir dans la famille des Tijanis @ Ain Madi. «Nos
investigations, suggere-t-il, ont démenti cette affirmation (p.46). En relatant la suprématie des
juristes, dans cette localité, il nia tout charisme aux ancétres de Sidi Ahmed Tijani.
Poursuivant ses diffamations effrénées, Jilali essaie de corroborer, colte que colte, certains
actes incontrolables, indignes des Tijanis d’Ain Madi. Il cite, entre autres, une soi-disant lettre
adressée au gouverneur Genéral d’ Algérie, par celui qu’il appelle Ahmed II (c’est-a dire Sidi
Ahmed Ammar, petit fils de Sidi Ahmed).

Se référant toujours a des sources coloniales, pour étayer se calomnies, il se fie aux
allégations du Chefde Bureau de Tiaret, qui prétend que le Cheikh Sidi Ahmed « ne se livrait
pas a la méditation et & la priere » mais « se donnait, plutot a I’alchimie » «pour fabriquer la
fausse monnaie. »

Jilali ose rapporter les propos d’un autre écrivain colonial, A. Voisin auteur (de la
Zawiyya Tijaniyya de Guemar), qui parle d’un voyage imaginaire du Cheikh Tijani au
Yemen et en Turquie. « Il serait intéressant , dit-il encore - de savoir si I’installation
d’Ahmed a Feés , a été motivée par I'importance qu’occupe cette ville dans I’itinéraire d’Ibn
Arabi, ville ou celui-ci rencontra en (595h — 1198) le Sceau des Saints , dont il omit le nom (
al Foutouhat el Makkiyya, T.1 p.60).

Cette citation tend a nier toute ouverture spirituelle du Cheikh, qui a été, pourtant,
confirmée, dans ses détails, par des écrivains non-tijanis, dont le grand historiographe
Mohammed el Kettani, dans « sa Salwat el Anfas T. | p. 377). Selon Jilali (p.77), « Ahmed
qui tire son nom d’une alliance matrimoniale berbere, se réclame d’une ascendance
chérifienne. » La méme accusation est portée a I'encontre du Cheikh el Kamil, Sidi
Mhammed Ben Aissa, chef des Aissawa, d’Al-Jazouli, symbole de la confrérie Chadhiliyya-
Jazouliyya, au XVeme S. et du fondateur de la Rahmaniyya.

« Le charisme d’Ahmed Tijani n’est pas basé dit-il encore sur sa généalogie réelle ou
imaginaire ». En parlant de la chaine du charaf du Cheikh Sidi Ahmed Tijani, Jilali le cite en
se référant, & un de mes articles, paru, sous le titre (al fikr as-soufil wa al-intihaliyya bil
Maghrib — x40 5 L sall JSdl) dans la revue (45 o= 1962 LL W 4 &) dadll das) |
« Abdelaziz Benabdallah dit-il , sans citer ses sources, parle d’une origine marocaine et
précise que le 4°™° grand-pére d’Ahmed I avait quitté Marrakech, pour aller s’installer & Ain
Madi » ( p.78). En effet parmi les sources tres connues on trouve que Sidi Ahmed Skirej
rapporte dans son ouvrage ( 1971 4 64.0= 3 .o &l x8)) | sur Pévénement tel qu’il a été
décrit par Sidi Mohammed Belgacem Basri, disciple du Cheikh (mort en 1293), selon un
manuscrit personnel de ce Cheikh , citt par son petit fils qui porte le méme nom
(M.B.Basri) ; Il parle effectivement du 4°™® grand pére et de la ville de Marrakech d’ou il
émigra a Bilad al Jarid, pour s’installer a Ain Madi, et épouser une jeune fille de la tribu
Tijanie , de la I’alliance avec la grande famille Tijanie.

Pour Jilali, « la vision du Prophete était devenue un recours pour rectifier le charaf, dont
méme le Sultan Moulay Slyman avait fait usage » (p.79). Pourtant, le charaf de la dynastie
Alaouite n’a pas besoin d’étre étaye, car les documents qui le démontrent ne se comptent
guere.



