Aspect andalou - maghrébin
de la Civilisation Arabe (1)

Profondément engagé dans la masse afri-
caine, le Maroc occupe une position-clé qui
surplombe deux des secteurs les plus actifs
et les plus civilisés du monde : la Méditerranée
et I'Atlantique.

Le Maroc qui, pendant plus d'un millénaire,
a porté I'étendard de la civilisation musulmane,
demeure toujours un point de contact entre deux
mondes et un «lieu géométrique » essentiel
pour les rapports internationaux.

Par Tanger, sa capitale diplomatique, le
Maroc détient une des clés de la Méditerranée.
Suez n'est pour le bassin oriental (qui fut, au
Moyen-Age, une véritable mer arabe) que ce
qu'est aujourd’hui Tanger et Gibraltar pour le
bassin occidental. Ces deux « bouts » du Monde
arabe qui dominent un centre aussi névralgique,
dans la conjoncture actuelle, sont appelés a
jouer un rble des plus importants dzns les
tractations ‘méditerranéennes qui risqueraient
d'étre inadéquates, sinon vides de substance,
sans la participation égale et souveraine de tous
‘les riverains arabes qui, de Tanger & Damas,
jalonnent, sans discontinuité, prés des trois
cinquidémes de la c6te méditerranéenne. C'est
1A une réalité vivante qui aurait dd s'imposer
3 tous les esprits occidentaux. Le Monde Arabe
prend aujourd’hui I'Heureuse initiative de réunir
les pays méditerranéens, dans une conférence
mondiale, en vue de définir le danger réel qui
menace cette région devenue, avec les tiraille-
ments de la guerre froide, une des plus névral-
giques du monde.

La mission africaine du Maghreb s'est
concrétisée dans une irradiation atteignant jus-
qu'au Niger, au Sud, jusqu'au Nil, & I'Est. Déja,
sous les Almoravides, 'Empire maghrébin en-
globait Alger et le Sahara jusqu'au Soudan,
celui des Almohades s'étendait de la Castille &
Tripoli, « unissant I'Occident musulman pour la
premiére fois sous le méme pouvoir ». Le pres-

par le professeur Abdelaziz Benabdellah

tige mérinide s'affirmera, plus tard, & la fois
au Soudan et en Egypte. Une grande partie de
I'Afrique noire vivra sous I'égide chérifienne
et a travers un régime pachalik jusqu'en 1893.
Bref, le Maroc a toujours été «le noyau et la
force vive » des plus grands empires qui s'éten-
dirent jamais sur les terres africaines du Cou-
chant. Ce rble éminent que I’ « Empire fortuné »
n'a cessé d'assumer, jusqu’d une époque ré-
cente, a été d'autant plus réel qu’a partir de
I'année 1250 aprés J.C., date a laquelle I'Egypte
elle-méme tomba sous la domination turque, « il
n'y eut plus d'Etats arabes politiquement indé-
pendants qu'au Maghreb » (Max Vintejoux). Le
Maghreb est e seul Etat africain qui, surmon-
tant les cahots d'une évolution mouvementée,
a su conserver intactes, depuis la conquéte ara-
be, son intégrité territoriale et sa pleine indé-
pendance. Un fait reste inoui. dans les annales
des nations, a savoir que le Maghreb est tou-
jours parvenu 3 « sceller jusque dans 'anarchie,
son unité politique » (L. Provengal).

Point n'est cependant besoin de remonter
& I'époque anté-islamique pour mettre en relief
les destinées orientales du Maghreb.

De I'ame berbére fagonnée par la foi nou-
velle, émanait un sentiment de quiétude nostal-
gique spontané, Le Maroc, qui s'identifiait alors
avec le monde d'lmazigh, trouve, dans I'lslam
simpliste, souple et tolérant, les ferments indi-
cibles, pour cette unité dont le particularisme
tribal entravait I'élaboration. Un courant nou-

‘veau rétablit alors les contacts naturels entre

deux mondes. En recevant les premiers élé-
ments de la civilisation orientale rénovée par le
génie arabe, le Maghreb rejoint les destinées
qui, depuis treize siécles, n'ont cessé d'étre les
siennes. Dés lors, le Maroc, réinstallé dans son
véritable Etre, aura, pour tous les ressorts de
son comportement, une constante indelébile :

s'aligner sur {’Orient.

(1) Texte de la communication faite par le Professeur Abdelaziz Benabdellah au Colloque Culturel de Florence
(14, 15 et 16 décembre 1972) organisé par I'LP.A.LM.O., sur le thé¢me suivant : La Civilisation maghrébine,
aa vocation africano-méditerranéemme et sa contribution dans la Civilisation du Monde Moderne, g



o

Il'y a déja tout un miliénaire, Fés, image
vivante des grandes capitales de l'lslam, cons-
tituait un « miracle d’adaptation a I'Etat orien-
tal » (Gautier). Introduisant dans la vie et dans
I'art en Méditerranée les derniers éléements
orientaux, les Almohades berbéres réalisérent
« le syncretisme de la civilisation musulmane
d'Occident ».

Dailleurs, les grandes cités marocaines por-
taient presque toutes la marque et I'empreinte
orientales ; ce n'est pas a tort que certains géo-
graphes devaient comparer Fés 4 Damas, Rabat
& Alexandrie et Marrakech a Bagdad.

Cette orientation constante du Maroc vers
les traditions orientales se concrétisait de plus
en plus, & travers les sigcles, jusqu'a I'ére méri-
nide, époque & laquelle la civilisation musul-
mane se cristallisait définitivement sous forme
d’institutions nationales fortement orientalisées.

Le rayonnement d'une telle ceuvre d'orien-
talisation mise en train par les dynasties ber-
béres elles-mémes, se répercutait dans toutes
les branches de I'activité. Saturé par 'apport
oriental vivifiant, le Maghreb faisait bénéficier
I'Orient de ses initiatives syncrétisatrices. Les
Maghrébins ont ét&, pendant plus de trois sié-
cles, les continuateurs africains de la mission
arabe en Méditerranée, donnant ainsi la preuve
d'un aspect essentiel de leur vocation. -

PAR SA VOCATION OCCIDENTALE,
LE MAGHREB EST LE POINT DE CONTACT
ENTRE DEUX MONDES

Le Maroc est le seul pays arabe et un des
rares pays du monde possédant une double:
fenétre maritime. Dominant ['Atlantique sur
prés de cing cents kilométres, il constitue un:
tremplin stratégique. Le privilkge de cette
position, au carrefour de deux mers interna-
tionales, qui sont les plus actives du monde,
se renforga le jour ot le Détroit devint un cou-
loir vital entre les pays méditerranéens et le
Nouveau Monde. .

Cette heureuse situation sur un des grands
passages de I'Univers n'a pas manqué d'influer,
profondément, sur les destinées historiques du
Maghreb qui assuma, trés tét, le rble de mé-
diateur et de syncrétisateur entre deux mondes.
La quadruple vocation du Maroc (africaine,
orientale, méditerranéenne et atlantique) a fait
de lui le point de contact de deux civilisations
qui n’ont cessé d’agir, I'une sur l'autre, depuis
plusieurs siécles, pour livrer & I'Humanité une
synthése éclectique d'une portée universelle.

La vocation atlantique du Maroc explique,
entre autres, l'irradiation outre-mer de notre
civilisation dont les échos se répercutérent, A
travers les ténébres océaniques, pour aller mar-
quer, de leur forte empreinte, dés le XVI* siécle,
la vie sociale et économique de peuples nou-
vellement conquis par le latinisme ibérique pro-
fondément orientalisé.’ '

D’aucuns prétendent méme, que par l'inter-
médiaire du Maghreb, l'orientalisme arabe a
conquis le Nouveau Monde, depuis déja prés
d'un millénaire. Des entreprises arabes directes,
déclenchées, dés le X siécle, & partir des cotes
atlantiques du Maroc (Safi), auraient devancé
I'aventure européenne en Amérique.

L'auteur de l'ouvrage « Averroés et |'aver-
rolsme » cita une lettre de Christophe Colomb
oil il reconnaissait avoir puisé ses connaissan-
ces sur I'existence éventuelle d’une terre ferme
outre-atlantique, dans le traité « El-Koulliat »
d'ibn Rochd.

Un fait demeure cependant certain, & savoir
que d’une part, les Arabes avaient, au moins,
envisagé I'exploration de I'Atlantique et, d'autre
part, établi des arsenaux sur les cobtes de
Océan et créé des escadres destinées & défen-
dre 1'Occident musulman. Le Maroc utilisait,
rarement, ses rades atlantiques, durant les trois
siécles pendant lesquels it a dominé I'Andaloy-
sie: le contact par la Méditerranée était plus
pratique,

Mais plus tard, les relations du Maghreb
avec certains pays de ['Atlantique comme le
Danemark, la Suéde, I'Angleterre et la Hollande
lincitérent & profiter, de plus en plus, des rades
qui jalonnent notre céte atlantique. Les Provin-
ces-Unies (Hollande) étaient parmi les premiers
pays atlantiques qui établirent avec le Maroc
des rapports étroits concrétisés par un trafic
régulier, a travers la Manche, trafic auquel le
Traité de 1610 donna une véritable prépondé-
rance. Les ports les plus importants étaient ceux
qui s’ouvrent sur I'Océan Atlantique : Safi, Aga-
dir et Massat. Plus tard, Salé deviendra et res-
tera, pendant plus d'un siécle, le port le plus
actif du Maghreb. Tanger, Larache et Arzila
(respectivement libérés du joug ibérique en
1684, 1689 et 1691) marquérent, par leur acti-
vité propre, cette vocation atlantique du Ma-
ghreb, devenue de pius en plus manifeste, par
suite de la création de Mogador qui accapara
tout le commerce marocain. En 1845, les ports
atlantiques regurent la visite de 223 navires
européens. Mogador demeura active jusqu'en
1911, année a laquelle 462 navires entrérent

g dans son port. Les exportations du Maroc repré-

vix



sentaient, alors, le triple de ses importations.
Voild un argument concret & I'encontre de ceux
qui présentent le Maghreb comme un pays muré,
dans son isolement. |l est vrai que le Maghreb,
pressé par des intrigues européennes, s'était
vu contraint, un certain temps, a se replier sur
lui-méme. Ii fut méme un temps ou, obsédé
par les exigences de certains pays latins, le
Maghreb s’'adressa exclusivement aux nations
protestantes riveraines de [I'Atlantique, telles
'Angleterre, la Suéde et le Danemark, avec
lesquelles il sigha des traités de commerce et
d’amitié. Quelques années avant sa mort (en
1786), le Sultan Mohamed Ben Abdellah conclut,
avec les Etats-Unis, un traité de commerce et
de navigation pour 50 ans qui fut renouvelé
en 1836.

Loin d'avoir vécu isolé du Monde moderne,
ou méme d'étre resté indifférent & I'évolution
de la politique européenne et américaine, le
Maroc suivait, avec un vif intérét et une réelle
sympathie, le mouvement d'émancipation des
peuples d’outre-Atlantique. Il fut le premier a
reconnaitre l'indépendance de la jeune Répu-
blique des Etats-Unis.

Mais dés le XVe siécle, la civilisation maghré-
bine, cantonnée jusqu'ici en Méditerranée, put
pénétrer jusqu’en Amérique latine, apportée par
les conquérants ibériques du Nouveau Monde.
Pendant plus de trois siécles (depuis le XVI¢),
le Brésil, par exemple, a subi, systématique-
ment, l'influence andalouse. Tous les aspects
de la société américaine s'imprégnérent d'une
teinte mauresque, plus ou moins accentuée.
Les femmes brésiliennes, voilées & l'instar des
Maghrébines, modelaient & la marocaine leur
fagon de vivre, comme faisaient les Chrétien-
nes de Sicile, & I'apogée de la civilisation nor-
mande (Ibn Jobeir). Tout au Brésil était & I'image
de notre société médiévale, depuis le compor-
tement social des dames mondaines qui prirent
I’habitude de s’asseoir, les Jambes croisées, sur
des tapis de style marocain, jusqu'aux allures
extérieures de la campagne. Malgré les diffé-
rences climatiques, celle-ci empruntait sous
couvert de I'Espagne et du Portugal, redevenus
chrétiens, les mécanismes et la technique agri-
cole maghrébins.

Le «Mauresquisme» jouit, en Amérique,
d'une virile réputation. Le verbe «maurijar»
est, en portugals, synonyme d’agir; dans toute
I'Amérique, I'expression « travailler comme un
Marocain » est devenue proverhiale. Au Por-
tugal, on n'a pas manqué.de constater que les
habitants du Sud, parmi lesquels se retrouvent
les descendants des conquérants marocains,
sont animés, mieux que leurs. concitoyens du

IX

"sciences.

Nord, d'un esprit exceptionne! d'initiative et
d'entreprise, doublé d’une perspicacité, d'une
endurance dans le travail, d’'une persistance
dans l'effort et d'une longévité comparable a
celle relevée dans I'Atlas marocain.

Nous sommes méme en mesure de préten-
dre, avec des auteurs occidentaux que si la
marine portugaise &avait pu parcourir {'Atlan-
tique et contacter ’Amérique, c'était grace aux
méthodes arabes de navigaticn érigées en
Ibn Majid, qui a laissé des ceuvres
célébres sur « l'art de naviguer », etait le navi-
gateur de Vasco de Gama (1469-1524), qui
découvrit en 1498 la route des Indes par le
Cap de Bonne-Espérancae.

Tels sont quelques traits de cette vocation
atlantique du Maghreb, qui semble plus réelle
que jamais, dans la conjoncture internationale
actuelle,

CONSTANCE DES RAPPORTS
ENTRE LE MAGHREB ET L'OCCIDENT

L'interdépendance, dans ['actualité de sa
portée et de ses effets, peut étre considérée
comme une notion moderne. Mais, envisagée
sous l'angle du droit des gens, elle se présen-
tait déja, quoique vaguement, comme une sorte
d'altruisme ; la quintessence de cette notion,
vieille comme le Monde dans son principe et
son idéal, résidait dans cette bonne volonté
commune, source vitale de la pérennité et de
{a sérénité de tout rapport entre nations.

On pourrait toujours s’entendre pour créer
une certaine forme d’association entre Etats,
mais la viabilité d’'une telle association demeure
fonction d'un certain état d'esprit & créer ou
4 développer chez les partenaires. C'est pour-
quoi l'interdépendance a, avant tout, un fond
psychologique qui conditionne !'harmonisation
des intéréts en présence. La bonne foi et le
respect mutuel des souverainetés sont autant
de garanties pour |'élaboration d'une politique
de rapprochement entre les peuples.

Pour nous, Marocains, cet élan sincére vers
le plein épanouissement international de notre
Etre, n'a été dérouté que par cette série d'intri-
gues étrangéres contre notre souveraineté, intri-
gues qui ont fini par ankyloser notre isolement,
4 la fin du dernier siécle, en un repli anachro-
nique sur nous-mémes.

D’'aucuns croient déceler dans {'dme ma-
ghrébine, avide de liberté, une propension innée
au fanatisme et au xénophobisme. Partant de
quelques faits épars dans la masse historique
ou tirés d'une actualité mal interprétée, ils



concluent & l'inhérence de tels sentiments a
I'esprit arabe ; en analysant objectivement I'his-
toire du Maghreb, force nous sera de constater
qgue l'éciosion accidentelle de tels penchants
coincidait curieusement avec la naissance du
colonialisme. Les sentiments provoqués, depuis,
chez les Marocains par I'agressivité de certai-
nes puissances, les menées sournoises contre
leur indépendance et leur intégrité, ont du
connaitre des « hauts et des bas », suivant I'atti-
tude qu’aura prise, plus tard, une Europe plus
cu moins portée & la méconnaissance des droits
c¢u Maghreb, en tant qu'entité souveraine. Le
pseudo - fanatisme qu'on présentait comme
I'émanation naturelle d'un esprit intolerant et
étroit n'était qu’'une réaction contre I'agresseur
et non contre l'etranger.

Parlant du Maroc, De Foucauid dit: « On
craint le congquérant plus qu’'on ne hait le chré-
tien » (Reconnaissance, p. XVI).

Quand les causes de méfiance disparaissent,
le Maghrébin redevient ce qu'il a toujours été,
un homme imbu de haute sociabilité, d’amabi-
lité spontanée et de dispositions éminemment
bienveillantes. Mais, depuis la fin du siécle
dernier, certains milieux avaient l'outrageante
manie de stigmatiser tout élan ‘patriotique chez
I'Africain ou l'Asiatique, qu'ils taxaient réso-
lument de fanatisme chaque fois qu'il exprimait
la noble aspiration & une vie libre et souve-
raine. Tout mouvement national qui n'avait pas
I'heur d'avoir des racines en Europe, se trouvait
systématiquement entaché d'extrémisme, aux
yeux de ceux qui, défiant les principes de la
morale internationale, aussi bien que ceux de
la logique, tenaient & perpétuer des régimes
périmés, solennellement condamnés par la
conscience universelle.

Le Maroc a fait, souvent, preuve d'un sens
international aigu :

Dés le XI* siécle, il donna libre accés aux
commergants étrangers qui n'ont pas tardé a
y établir des comptoirs. Ce fut alors que se
pose, pour la premiére fois, la question de
savoir comment devaient étre sauvegardés les
intéréts légitimement acquis par les ressortis-
sants étrangers. Nos souverains ne firent aucune
"difficulté pour la reconnaissance de ces inté-
réts ; bien mieux, ils traitérent ces étrangers,
avec une extréme sollicitude : les édits royaux,
empreints d'une paterneile bienveillance, leur
accordaient une large liberté d'action et leur
assuraient de solides garanties.. Les étrangers
étaient placés, ainsi que leurs biens, «sous
cette haute main royale qu’exprimait — comme
dit Latrie.— le mot sauvegarde chez les Chré-

tiens et le mot d’aman chez les Arabes ». Le
méme auteur précise que «les méfaits des
Musulmans vis-a-vis d'eux étaient passibles des
sévérités de la loi»,

La loi maghrébine reconnaissait «la respon-
sabilité individuelle et dégageait les compa-
triotes du délinquant de toute responsabilité
collective ». C'était 12 un principe de haute
portée pratique et d'autant plus précieux qu'il
fut rarement respecté et appliqué hors du Ma-
roc.

Le peuple marocain, jaloux de sa liberté et
de sa souveraineté, savait respecter les droits,
la liberté et la dignité d'autrui. Latrie constate
que tant que les Européens « évitérent de pro-
voquer la susceptibilité des Musulmans, tant
qu'ils respectérent I'esprit et {a lettre des traites
acceptés par leurs souverains, ils trouvérent
dans la population, et dans les gouvernements
du Maghreb, les égards et la protection la plus
€quitable ».

Faisant abstraction de tout préjugé religieux,
le Maroc, pays musuiman, n'a cessé d'entretenir
des relations constantes et amicales avec tous
les pays, y compris le Vatican. Ses souverains
s'inspiraient, dans leurs rapports diplomatiques
avec le Monde chrétien, du seul principe de
I'équité internationale, ne se souciant que de la
sauvegarde de leur souveraineté. Les considé-
rations racistes ou confessionnelles n'entraient
jamais en ligne de compte, dans la conception
maghrébine de la diplomatie et de la politique
étrangéres. Il n'est que de compulser certaines
archives tenues dans les chancelleries d’Europe,
pour se convaincre de la haute estime dont
jouissait le Maroc, au sein de la communauté
chrétienne. La lettre de Grégoire Vil & Ennacer
en 1076 est « le plus précieux monument de ce
temps et le plus curieux échantillon de la cor-
respondance facile et amicale qui a existé entre
les Papes et quelques Sultans d'Afrique ».
S’adressant au Sultan, le Pape lui dit notam-
ment : « Les nobles de la ville de Rome ayant
appris, par nous, 'acte que Dieu vous a inspiré,
admirent I'élévation de votre coeur et publient
vos louanges ».

Cette sympathie « que jamais peut-étre pon-
tife romain n'a plus affectueusement marquée
& un prince musulman », met en relief 'intime
cordialité des liens entre la Chrétienté et I'lslam
dont les Almohades étaient alors les représen-
tants illustres. :

Le Maroc était, d’'autre part, une terre de
refuge pour les Chrétiens opprimés par les
grands seigneurs de I'Europe féodale. « Des che-
valiers ou des princes européens, mécontents



de leurs suzerainsg, purent abandonner leurs
fiefs et venir en Afrique servir les rois musul-
mans » (Latrie). Des milices européennes, com-
prenant des chevaliers et de hauts seigneurs,
étaient a la solde des Almohades et des Meéri-
nides. L'Eglise elle-méme, ainsi que les gouver-
nements chrétiens, en ont permis le recrutement
en Europe méme. Aprés les Croisades, I'Europe,
en méme temps qu’elle traite avec les Sultans
d’'Egypte et de Syrie, inaugure avec les émirs
du Maghreb, une nouvelle ére de relations paci-
fiques et de rapports commerciaux.

A partir du XlI¢ siécle, nombreux devenaient
les batiments européens qui se rendaient aux
ports marocains et en partaient librement. Des
chroniqueurs occidentaux constztaient déja, a
cette époque, que I’'on était bien loin du temps
ou les navires chrétiens croyaient faire un acte
périlleux, en risquant un voyage sur les cotes
d’'Afrique. Méme en cas d’agression commise
par les navires européens, les défenseurs maro-
cains ne se montraient nuilement haineux dans
lo riposte : ils se contentaient de redresser équi-
tablement les torts.

La protection pour les personnes et les
biens des marchands, quelie que fut leur natio-
nalité, était, aux yeux des Maghrébins, si natu-
relle et si nécessaire au commerce, qu'on l'ac-
cordait a tous les étrangers, « alors méme que
les traités autorisaient le gouvernement arabe
a ie dénier ».

Ce sont 12 quelques exemples épars, illus-
trant le systéme juridique qui régit, pendant
prés d'un millénaire, les rapports entre les
Européens et les Arabes de P'Afrique du Nord.
L'ensemble de ces principes et usages, dans
I'élaboration desquels la participation prépon-
gérante du Maghreb est évidente, a participé
4. 'élaboration de certaines régles du droit
international contemporain.

Ces illustrations mettent en relief le sens
international qui avait souvent animé les sou-
verains du Maghreb dont la haute conception
de I'entraide et de la solidarité entre nations,
trouvait son expression dans I'élan sincére qui
les portait au secours d'un Etat en détresse ;
le Maroc savait passer I'éponge sur les vieilles
rancunes, quand son ennemi traversait une cri-
se et, déja, en plein Xlle siécle, se nouaient
.« des relations politiques confidentielles entre
princes opposés dans leurs croyances religieu-
ses »,

Aussi, le Maghreb ne pouvait concevoir une
solidarité internationale, de caractére purement
confessionnel. Les considérations religieuses
ne semblent pas avoir dicté aux souverains du

Maroc leur politique Internauonaie, aans ies
grands conflits méditerranéens. C’est que la
contiguité géographique du Maghreb a I'Occi-
dent, leur brassage historique, sans entamer
notre forte affinité orientale, constituent un as-
pect vital de notre vocation. Le propre de cette
partie intégrante du Monde libre qu’est le Maroc
est de former un point de contact avec le sec-
teur le plus névralgique de I'Europe méditer-
ranéenne et atlantique, un pont entre les Mondes
arabe et occidental.

Notre vocation méditerranéenne a été illus-
trée, d'autre part, par ces échanges entre le
Maghreb et I'Occident, échanges que nous
r'aurions guére cessé d'entretenir dans un mu-
tuel apport, sans cet «accident colonial » qui
devait, par son élan expansionniste, fausser le
cours transcendzant de notre histoire. Respec-
tivement souverains, indépendants 'un de l'au-
tre, traitant sur un pied d’'égalité, I'Occident et
le Maghreb ne peuvent, avec l'affermissement
de la notion d'intardépendance, que renforcer
leur rapprochement et réaliser, & travers des
liens libres, une harmonieuse et durable équa-
tion. L'interdépendance ne saurait trouver un
fond adéquat que dans une coopération sereine
et souveraine ; car une collaboration n'est fruc-
tueuse qu’autant que les partenaires, jouissant
de leur pleine et entiére liberté, et se sentant
toute latitude d'agir, consentent au compromis.
Le respect mutuel et la_reconnaissance des
droits et des aspirations légitimes des peuples
est, indubitablement, la meilleure base sur la-
quelle on pourrait asseoir et affermir les inter-
dépendances.

En recouvrant la plénitude de sa souverai-
neté, le Maroc reparait sous son vrai visage ;
il redevient ce qu'il a toujours été, avant d’avoir
souffert des intrigues de I'ére colonialiste, I'allié
sincére de I'Occident auquel le lient des impon-
cérables qui sont I'aboutissement et le reflet
d'une longue vie commune,

“I’ESPRIT DE TOLERANCE

XI

DANS LE MAGHREB MUSULMAN

L'lslam, au dogme simple, accessible a tous,
sans hiérarchie, sans formalisme, a pu conqué-
rir une grande partie de I'Humanité, dans I'es-
pace record de quelques décades. L'Histoire a
rarement donné I'impression, d'une spontané&ité
aussi nette dans la conquéte pacifique des
ceeurs. « Jamais P'Arabe, reconnait E.E. Gautier,
dans toute I'ardeur de sa foi nouvelle, n’a songé
4 &teindre dans le sang une foi concurrente »,

c'est que «la tolérance est lice, précise-t-il enco-
re, aux concepts et aux instincts les plus pro-



fonds du Vieil Orient » (Mceurs et coutumes des
Musulmans, pp. 207-214). .

Si le Musulman a préché {Islam, il s'est
toujours abstenu de faire pression sur le coeur
des infidéles. Quand le Monde de I'lstam était
a I'apogée de sa puissance et de son épanouis-
sement, des communautés chrétiennes et juives
menaient, dans son sein, une vie heureuse et
paisible.

Les conquétes de l'lslam ne tendaient ni a
exploiter les terres conquises ni & implanter
I'élément arabe, par une immigration massive.
Pour toute I'Afrique du Nord, le chiffre des
Arabes n’a guére dépassé 110.000 jusqu’'au
X siécle, la plupart résidant en Tunisie.

Les doctes de la loi musulmane ont toujours
été réfractaires & I'idée de I' «lIslam, religion
unique d’Etat ». Quand, au Moyen-Age, le Sultan
ottoman Selim voulut en appliquer le principe
dans I'Empire musulman, le « Cheikh El Islam »
de I'époque s’y opposa catégoriquement, invo-
quant le respect reconnu par I'lslam & la liberté
de conscience.

Au Maghreb, les Juifs ont vécu cote & cote
avec les Musulmans depuis le Vit siécle. lIs
étaient admis, trés tét, dans les murailles de
Fés, ville sainte pourtant. Déja, vers l'an mil,
la colonie juive de la capitale idrisside comptait
5.000 A&mes qui célébraient librement leur culte,
dans des synagogues élevées en pleine médina.
D’autre part, un des quartiers de Fés, dit « quar-
tier de I'Eglise », semble avoir groupé, dés cette
époque, les éléments Chrétiens de la ville,

En 1492, alors que les persécuteurs castil-
lans s’acharnaient en Andalousie contre les
Juifs et les Musulmans, le prédicateur Al Ma-
ghili, un des cadis de I'Empire fut exilé de Fés,
pour avoir entrepris une-campagne antisémite.

Avant la vague de xénophobie provoquée
par les invasions chrétiennes sur les cétes du
Maroc, invasions dont un bon nombre revétait
le caractére de véritables croisades, la plupart
des auteurs maghrébins parlaient respectueu-
sement des « gens du Livre », En citant idrissi,
célébre. géographe marocain, Quatremére note
que « dans tout le cours de son ouvrage, il mon-
tre & I'égard du Christianisme et des Chrétiens,
la plus rare impartialité, et cela & une époque
ol les conquétes des Croisés dans la Palestine
et celles des Castillans dans I'Espagne, avaient
exaspéré les Musulmans au plus haut degré ».

Les Juifs expulsés d’Andalousie par les rois
chrétiens furent 'objet d'une bienveillante hos-
pitalité, partout dans le Maghreb, jusqu'a Deb-

dou qui accueiilit, & bras ouverts, bon nombre
d’'entre eux.

La majeure partie des Juifs du Maroc des-
cend des Juifs exilés d'Europe au Moyen-Age :
Angleterre (en 1290), France (en 1385), Espagne
(en 1492). Godard - Histoire du Maroc, p. 15
(se réf, aussi & I'Etude sur Phygiéne et la méde-
cine au Maroc par Raynaud) qui ajoute I'ltaiie
(1242), les Pays-Bas (1350) et le Portugal (1476),
p. 6).

Moulay Ismall, que d'aucuns présentaient
comme un homme brutal et avide de sang, est
qualifié par des chroniqueurs chrétiens, comme
« le plus grand protecteur des Franciscains, car
il leur donna des privileges qu'aucune nation
chrétienne n'aurait osé demander pour eux ».
Le Sultan alaouite promulga deux dahirs (en
date du 20 décembre 1711 et juiliet 1714) dans
lesquels la peine de mort était formellement
cécrétée contre tous ceux qui «s'aviseraient
de molester les Chrétiens ou de les insulter ».

Les Juifs étaient les sujets du Sultan et,
comme tels, furent soumis au régime général ;
cependant, le 5 février 1884, le Sultan Sidi Mo-
hamed ben Abderrahmane promulga un dahir
qui consacra officiellement {'assimilation des
|sraélites aux Musulmans, mis les uns et les
autres sur un pied d’égalité absolue.

Ainsi, pendant tout un millénaire, Chrétiens
et Juifs ont pu mener, cbte & cbte avec les
Musulmans, une vie paisible et tranquille, que
ce rares remous venaient parfois altérer super-
ficiellement. Mais ces crises périodiques s'ins-
crivaient dans le cadre général de la vie sociale,
et n'étaient nullement empreintes d'une rancune
raciale ou confessionnelle.

ASPECT SOCIAL DE NOTRE CIVILISATION

Les anciens annalistes et chroniqueurs ma-
rocains se sont rarement intéressés & la bran-
che culturelle de I'histoire maghrébine, encore
moins & la partie purement sociale. Seuls les
aspects politiques ou économiques devaient .
retenir leur attention. L'histoire se trouve ainsi
fatalement circonscrite, chez eux, dans une

* histoire-bataille, incrustée parfois de digressions

XII

d’ordre littéraire ou social. Il ne nous est donc
pas aisé, faute de documents précis et de ren-
seignements solides, d'esquisser un tableau
général et net sur les grands traits qui devaient
marquer les domaines social et culturel de
la civilisation du Maghreb. Nous tenterons, néan-
moins, une synthése plus ou moins compléte, &
partir des quelques éléments qui se trouvent
éparpillés dans la masse touffue compilée par
nos auteurs.



C'est, surtout, par une illustration vivante
que nous croyons devoir procéder, car c'est la
une méthode ol nous aurons le plus de chance
de rester objectif, en donnant a Vlauditeur
I'occasion d'apprécier et de juger, du mode et
du niveau de vie dans le Vieux Maghreb, du
mécanisme d’assurance sociale, des moyens de
sécurité dont le citoyen marocain jouissait a
'encontre des éléments subversifs et malsains
qui soulevaient généralement les bas-fonds de
la société médiévale. Cette societé souffrait de
mille maux, que venaient aggraver ces fléaux
classiques : la faim, ia maladie, lignorance et
'arbitraire. Le Maroc constituait parfois un des
rares ilots jouissant dans le Monde civilise
d‘'une relative salubrité et d'un équilibre social
plus ou moins stable. L'Etat avait rarement &
intervenir ; les rouages de la société se coor-
donnaient curieusement sous l'effet de facteurs
spirituels, dont les refiets devenus ternes mar-
quent encore la vie sociale marocaine.

La description qu'ldrissi a faite du Maghreb
du 7¢ siecle donne une impression de prospé-
rité générale. Les géographes de I'’époque mé-
diévale n'ont pas manqué de vanter ce pays
riche ol les gens vivaient dans la paix et la
dignité. H. Terrasse ne put s'empécher de le
reconnaitre.

C'étalent surtout des institutions autonomes,
fonctionnant sous forme de fondations habous,
qui se chargeaient effectivement de I'assistance
des éléments non favorisés de la nation. Toute
une gamme de nécessiteux en bénéficiaient,
allant des pauvres veuves et orphelins jusqu’aux
aveugles et malades. L'initiative privée s'ingé-
. niait 4 emprunter toutes les modalités possi-
bles pour subvenir, de fagon efficace et per-
manente, aux besoins variés des diverses cou-
ches sociales. '

La distribution de soupes populaires quoti-
diennes, de vivres hebdomadaires, de dotations
spéciales mensuelles dans les occasions excep-
tionnelles, tels étaient les modes ordinaires
d'assistance.

Des centres d'accueil, éparpiliés & travers
le pays, donnaient I'hospitalité aux vagabonds
et aux voyageurs de passage; depuis le temps
des Mérinides, les Suitans n’ont cessé de mul-
tiplier les asiles et les auberges publiques, jus-
qu’aux coins les plus reculés de la campagne,
Gréce aussi & I'hospitalité privée, dont les Maro-
cains se faisaient et se font toujours un point
d'honneur jamais personne, méme les étran-
gers, ne pouvait se sentir une géne quelconque.

« Los chapelles et mosquées (du Rif), dit
Moulieras en 1895, servent d'hételleries aux

XTI

étrangers et aux étudiants qui y regoivent une
hospitalité aussi gratuite qu'agréable (Moulieras,
T. I, p. 56). L’hospitalité, donnée dans chaque
mosquée, est considéree comme un devoir sa-
cré par tous les habitants du Maroc » {p- 62).

« |l faut voir avec quel empressement, avec
quelle loyauté scrupuleuse, le capitaliste maro-
cain s'acquitte de l'aumédne légale, c’'est-a-dire
de la dime de ses revenus qu'il distribue lui-
méme aux pauvres, sans I'intervention de I'Etat,
sa conscience et son Dieu étant seuls juges.
Avec cette libéralité continuelle, avec cette cha-
rité obligatoire envers tous les misérables, avec
cette hospitalité accordée & tous étrangers, les
bureaux de bienfaisance, les maisons de sante
de notre Monde moderne n’ont plus de raison
d’étre que la lutte implacable des classes qui
menace gravement notre vieille Europe » {Mou-
lieras, T. I, p. 195).

L'Etat assumait, outre son role d'agent exe-
cutif et régulateur, une part considérable dans
I'assistance, en dotant les pauvres de pensions
réguliéres, les étudiants et les professeurs de
bourses souvent périodiques, parfois annueiles.
Mais I'intervention de I'Etat se concrétisait sur-
tout en subventions collectives & I'occasion des
sécheresses, des disettes et des épidémies ou

dans d'autres circonstances exceptionnelles.

Ce sentiment de solidarité chez le Maghré-
bin, renforcé par I'absence de castes socizales
caractérisées, se double d’'un sens humanitaire
rare.

Les esclaves marocains ne tiennent nulle-
ment & une liberté dont ils ne sauraient que
faire. Bien logés, bien nourris, bien traités chez
leurs maitres, ils finissent par se considérer
comme faisant partie de la famille qu'ils ser-
vent. Leur affranchissement devient aussitot
pour eux source d'ennuis, de dangers réels
(Moulieras, T. ll, p. 63-64).

Les ccuvres de bienfaisance se souciaient
méme des animaux et des oiseaux; on s'ingé-
niait & constituer des fonds appréciables pour
leur entretien. Les animaux infirmes faisaient
I'objet d'un soin particulier. I} existe toujours,
parmi les biens habous & Marrakech, un maga-
sin dont les loyers étaient réguliérement affectés
4 ce genre de charité. On se rappelle encore,
a Fas, la fameuse colline dite « Kodiat El Ba-
ratil » ol des essaims compacts d'oiseaux de
toutes sortes avaient pris I'habitude de venir
s'approvisionner en grains, éparpillés a cet effet
au temps de sécheresse.

« ..Jamais on ne voit un Arabe, dit Gustave
le Bon, maltraiter un animal, ainsi que cela est .



généralement la régle chez nos charretiers et
cochers européens. Une société protectrice des
animaux serait tout a fait inutile chez eux.
L'Orient est le véritable paradis des bétes »
(Ibid, p. 376).

Les dynasties marocaines ne se contentaient
pas de fonder ou de patronner des ceuvres
d’assistance au Maghreb ; leur action sociale
se faisait sentir dans d'autres pays ol elles n'ont
cessé de multiplier les habous pour subvenir
aux besoins des nécessiteux.

Parallélement a ce systéme de sécurité so-
ciale, I'Etat s'efforgait d’assurer au citoyen des
garanties juridictionnelles, par le choix rigou-
reux de juges intégres et le ferme contrle
exercé sur la magistrature. Le Sultan Moulay
Ismail ordonna une révocation massive de tous
les cadis de la campagne, jugés inaptes.

Parlant de I'’Almohzde Yacoub E! Mansour,
Millet affirme que ce souverain « adresse une
circulaire aux cadis pour rappeler les régles
qui doivent présider & I'observation de la jus-
tice et il annonce l'intention de faire rendre
gorge aux caids prévaricateurs » (Les Almo-
hades, p. 112). La loi musulmane est idéale :

Les Musulmans sont convaincus de la portée
universelle du Droit musulman, adaptable & tou-
tes les conjonctures et & toutes les époques,
comme en fait foi le veeu adopté a l'unanimité
au cours de la séance finzle du 7 juillet 1951,
lors du Congrés International de Droit compa-
ré: «.ll est résulté clairement que les prin-
cipes du Droit musuiman ont une valeur indis-
cutable et que la variété des écoles & I'intérieur
de ce grand systéme juridiqgue implique une
richesse de notions juridiques et de techniques
remarquables, qui permet & ce Droit de répon-
dre & tous les besoins d’adaptation exigés par
la vie moderne »,

L'eetvre entreprise dans le vieux Maghreb
en vue de protéger I'hygiéne et la santé publi-
que, loin d’'étre idéale, n'était cependant pas
négligeable pour I'époque. Un maristan (hépi-
tal) était fondé pour la premiére fois a Marra-
kech, sous Ies Almohades.

Parlant de cet hépital, Abdelwahid E! Mar-
rakchi dit que Youssef « commenga par choisir
un vaste emplacement dans la partie plane de
la ville... Il y fit planter toutes sortes d’arbres
d'agrément et d’arbres fruitiers. L'eau y fut
amenée en abondance et autour de toutes les
chambres, sans préjudice de quatre bassins
situés au centre de I'établissement et dont le
principal était en marbre... Une rente quoti-
dienne de trente dinars fut assignée pour la

nourriture proprement dite, indépendamment
des remédes, drogues, onguents et collyres.
Provision de vétements de jour et de nuit, d'été
et d’hiver pour les malades, Aprés sa guérison,
le pauvre recevait en sortant une somme d'ar-
gent pour vivre jusqu’au moment ol il pourrait
se suffire... Tout étranger tombé& malade & Mar-
rakech y était porté et soigné jusqu'a son
rétablissement. Tous les vendredis, le prince,
aprés la priére, s'y rendait a cheval pour visiter
les malades et prendre des nouvelles de cha-
cun... » (Les Almohades, p. 130).

Cet hopital « non seulement, dit Millet, en
71925, laissait bien loin derriére lui les mala-
dreries et les Hétels-Dieu de notre Europe chré-
tienne, mais ferait encore honte aujourd’hui aux
tristes hépitaux de Ia ville de Paris » (Ibid, pp.
129-130).

A Fés, un hopital traitait les neurasthéniques
en essayant d'agir sur les nerfs du patient par
la musique andalouse.

Depuis le 11¢ siécle, le Maghreb a connu
toute une lignée de médecins dont quelques-uns
avaient une réputation universelle. Ibn Tofeil et
Ibn Rochd, devaient jouer, successivement le ro-
le de médecins officiels. de la Cour Almohade,
Averroeés fut, le premier, bien avant William Har-
vey, a analyser, dans ses « Kolliat », le méca-
nisme de la circulation du sang chez I'homme.
La famille des Beni Zohr comptait plusieurs
praticiens, tant parmi les femmes que parmi les
hommes.

Il est vrai que la médecine était encore i
son stade empirique. « Il faut cependant noter
— remarque J. Bensimhon (Maroc Medical,
septembre 1951) — qu’en de nombreux cas,
cette médecine é&lémentaire et tout empirique,
appliquait des traitements dont l'efficience est,
depuis, incontestablement reconnue ».

Les médecins du Maghreb ont, de tout
temps, essayé d'enregistrer les résultats de
leurs propres expériences, dans des ouvrages
demeures célébres. Quelques spécimens sont

. toujours conservés dans les bibliothéques pri-

XIv

vées au Maroc et ailleurs.

Mais dans les siécles derniers, I'art médical
dégeénéra & tel point que les maristans ne .de-
vaient plus jouer que le réle de simples asiles
ol les patients étaient abandonnés & leur triste
sort, Les sciences occultes et le cabalisme
ont généralement fini par fausser les lois de
la médecine, qui revient, de plusieurs siécles,
en arriere. Rares devenaient les médecins ani-
més d'un esprit réellement scientifique.



Dans le domaine culturel, les efforts conju-
gués de la Nation et de I'Etat tendaient, depuis
les ldrissides, & multiplier, partout, des é&coles
qui dispensaient un enseignement élémentaire.
Pour les cycles secondaire et supérieur, les
mosquées servaient de classes et de salles de
conférence. l.es oratoires qui se comptaient
par centaines dans les grands centres (785, a
Fas, 3.000, d’'aprés Dozy, & Cordoue) é&taient
autant d’institutions universitaires, qui se pré-
taient & merveille, & I'enseignement traditionnel.
Des cours étaient alors donnés & toute heure
de la journée par des professeurs bénévoles, la
mission didactique étant considérée comme une
obligation religieuse dont chaque docteur de la
loi devait personnellement s’acquitter. L’étudiant
n'avait alors que l'embarras du choix. La Kara-
ouyne ne constituait qu'une mosquée-école par-
mi les centaines éparpillées, jusque dans les
centres isolés du bled. La Karaouyne était « la
premi¢re école du monde » (Delphin, Fas, Son
Université - 1889).

Ces mosquées étaient dotées, pour la plu-
part d'une bibliothéque plus ou moins impor-
tante. On vient de découvrir, depuis une décade,
dans un oratoire de Fés (sous le caveau des
tombes), un grand meuble & rayonnage trés
bien conservé, sous un linteau sculpté, ol se
trouvaient deux caisses de livres et de liasses
de documents anciens.

«La bibliothéque de I'Emir Abou Yacoub
{'Almohade s’enrichissait des dépouilles de 'age
précédent, au point d'égaler, dit-on, celle du
Sultan oméiade Hakem Il » (Millet, Les Almo-
hades, p. 101).

Avec le temps, I'afflux des étudiants dans
les grandes villes souleva un probléme nou-
veau : celui du logement,

C'est alors que les Mérinides s'attelérent
activement & la tache, dés le Xive siécle, pour
créer des pavillons universitaires destines a
accueillir les étudiants qui affiuaient des tribus
voisines et méme de l'extérieur.

Le bled ne manquait pas de centres scolai-
res propres. Au Sud méme, 200 médersas flo-
rissaient.

Parlant des gens du bled, Moise Nahon pré-
cise dans ses « Propos d'un vieux marocain » :
« Beaucoup d'entre eux lisent et écrivent, tous
honorent les lettrés. lls manient leur langue
avec une correction, une abondance, inconnues
ailleurs chez les paysans ; ils sont doués d'un
véritable génie grammatical. lls saisissent au

vol les subtilités juridiques et I'abstraction ne

les rebute pas... lls sont — dans leur milieu —
mieux armés pour la vie réelle que, chez nous,
bien des porteurs de parchemins » (p. 11).

« || est réconfortant, précise-t-il ailleurs, de
voir des paysans si frustes, distinguer une supé-
riorité strictement morale, s'incliner devant un
honnéte homme, sans jamaig s'arréter a la
couleur de la peau ni & I'humilité des origines.
J'avoue qu'a cette occasion, je ne puis m'em-
pécher de songer aux lynchages de jaunes el
ce noirs, outre-Atlantique » (p. 47).

il y eut, sous le 1% Almohade, une sorte
«d'école d'administration marocaine », dont
teffectif qui atteignait déja 3.000 étudiants, four-
nissait a I'Etat ses cadres supérieurs. Paralié-
lement aux sciences traditionnelles, on y don-
nait des cours d’équitation, de tir, de natation
et de rame.

Fes demeura longtemps le centre intellec-
tuel le plus actif du Maghreb. C'est elle qui
hérita du rayonnement de Kairouan et des
grandes cités andalouses. Sa fameuse univer-
sité, une des plus vieilles du Monde, en fit une
capitale de l'esprit ol venaient se rallier les
étudiants nord-africains, soudanais, libyens et
méme européens. Nous ne citerons que le cas
du futur Pape Sylvestre il, qui aprés avoir appris
— dit-on — & la Karaouyne les chiffres arabes,
les introduisit, pour la premiére fois en Europe.
Les Ulémas formés a I'Université de Fés jouis-
saient d'une grande réputation dans le Monde
musulman. Dans le Maroc mérinide, les doctes de
l2 loi ne se comptaient pas. Abou Hassan se fit
accompagner, dans son expédition en Ifrigya.
par 400 Ulémas dont I'immense érudition éblouit
tbn Khaldoun et I'attira vers Fés.

D'ailleurs le Maghreb a toujours été une
pépiniere de juristes. Pline le signalait déja
pour les temps antiques. L'Académie hébraique
de Fés a joué un réle considérable dans la
cristallisation de la loi talmudique.

Partout dans le Monde islamique, les hom-
mes de lettres et les juristes maghrébins ont
taissé des traces : le Berbére 1bn Kazzaz, expert
en philologie arabe, eut le dessus sur de
célébres philologues orientaux comme le Bag-
dadien Said. Roudani de Marrakech vit ses
ouvrages de physique et de Droit parvenir jus-
qu'aux Indes, aprés avoir forcé V'admiration
du Moyen-Orient, par I'ampleur de leur docu-
mentation ; El Harrali éblouit les milieux intel-
lectuels de Tunisie par son érudition encyclo-
pédique ; El Maqqari tenait en haleine les mil-
liers d'auditeurs qui se pressérent autour de
sa chaire, dans la mosquée de Damas.



Ainsi I'influence de la civilisation maghré-
bine dépassa ['Andalousie et les pays nord-
africains, pour atteindre le secteur oriental de
la zone méditerranéenne jusqu'a Damas, en
passant par le Caire. Le Maghreb a été donc le
point de contact entre deux Mondes. « Ce fut
par lui, dit André Julien, que la théorie de la
musique, des intervalies et des modes pénéira
d’Orient ol elle s’était formée, en Espagne ou
elle demeure & peu prés intacte ». Un Fassi,
Mohamed Ben Abdelkrim, sut provoquer au 18°
siécle, une heureuse révolution dans l'art sculp-
tural égyptien dont les chefs-d'ceuvre sont
encore conservés au Musée du Caire. L'archi-
tecture maghrébine constituait, elle aussi,
d’aprés Gsell, «un chef-d'ceuvre de discipline
harmonieuse ».

La femme arabe sut profiter de I'esprit libé-
ral du législateur musulman. Dés les premiéres
décades de I'ére hégirienne, elle put s’imposer
par sa large et efficace participation, & cété
ce I'homme, dans la vie culturelie et sociale
de la communauté musulmane. Aicha, fille du
1¢r Kalife et épouse du Prophéte, dut étre élevée
selon les nouveaux principes et réaliser I'idéal
de la femme : & moins de 20 ans, sa profonde
érudition fit d'elle une des plus brillantes figures
de I'époque : les grands compagnons du Pro-
phéte venaient la consulter sur les questions
juridiques, historiques, littéraires et méme médi-
cales. Désormais le champ d'action culture! de
la femme s’élargit de plus en plus.

« La situation légale de la femme mariée,
dit Le Bon, telle qu’elle est réglée par le Coran
et ses commentateurs, est bien plus avanta-
geuse que celle de la femme européenne » (G.
Le Bon, p. 436).

C’est aux Arabes.. «que les habitants de
I'Europe empruntérent, avec les lois de la che-
valerie, le respect galant des femmes qui impo-
saient ces lois» (G. Le Bon, p. 428). «L'lsla-
misme a relevé la condition de la femme et
nous pouvons ajouter que c'est la premiére
religion qui I'ait relevée... Tous les législateurs
entiques ont montré la méme durete pour les
femmes » (lbid, p. 430).

« L'esprit .chevaleresque des Arabes, leur
respect pour la femme sont trés connus. Le
Wali de Cordoue ayant, en 1139 — dit Gustave
Le Bon — assiégé Toléde, appartenant alors
aux chrétiens, la reine Bérengére, qui y était
enfermée, Iui envoya un héraut pour lui repré-
senter qu'il n’était pas digne d'un chevalier
brave, galant et généreux, d’attaquer unes fem-
me. Le général arabe se retira aussitdt, deman-
dant pour toute faveur 'honneur de saluer la
reine » (Civilisation des Arabes, p.- 286).

La doctrine de Mohamed ne tarda pas &
sombrer dans une grave stagnation sous ['effet
des interprétations fallacieuses de quelques
esprits dogmatiques, ridiculement formalistes.
L'lslam s’enlisait peu & peu dans une ankylose
dangereuse. Des esprits éclairés n'avaient pas
hésité, alors & réagir vigoureusement dés le
XVe siécle ; un mouvement féministe s'esquissait
dans le Monde musulman, réagissant contre le
parti puritaniste rétrograde dont I'action tendait
a une claustration de plus en plus vigoureuse
de la femme arabe. Des appels & la réforms,
émanant de tous les coins de l'empire, pré-
chaient le retour au libéralisme social instauré
par I'lslam dont les vrais principes commen-
gaient alors a s’'estomper. Cet énergique élan
féministe porta ses fruits.

Grenade semble avoir été la cité littéraire
feminine par excellence, L'épanouissement du
génie féminin, dans les arts et les lettres, était
di aux larges libertés sociales dont jouissaient
les Grenadines, d'aprés Prescott (Ferdinand et
Isabelle, p. 192).

Quant a la femme marocaine, elle a, de son
coté, joué un réle des plus importants dans la
vie sociale, littéraire, économique, militaire et
politique du Maroc, & I'instar de sa sceur orien-
tale et andalouse.

Pariant de la femme marocaine, Moulieras
dit en 1895: «la Musulmane est encore la
reine de son foyer comme au temps des Abbas-
sides et des Arabes antéislamiques » (Le Maroc
Inconnu, p. 736).

La princesse Hosna, fut la conseillére poli-
tique de son époux, Moulay Idriss, roi du Maroc.
On cite les noms d’autres conseilléres des prin-
ces idrissides. De méme Zaineb, épouse du pre-
mier Almoravide, Youssef Ben Tachfine, célébre
par sa beauté et la profondeur de ses vues poli-
tiques et administratives, ainsi que Tamime,
fille de Tachfine et Kamar, épouse du prince Ali
Ben Youssef qui ont été & la base du libéra-
lisme féminin qui sera une des justifications
de la campagne puritaniste menée par le pre-
mier Almohade contre le régime almoravide. Un

' des aspects de cette émancipation précoce de

XVI

la femme citadine fut la condamnation du voile,
réminiscence des mceeurs sahariennes de la
dynastie régnante. A la méme époque, Hawwa
E! Massoufia donnait des conférences littéraires
et sa steur Zaineb récitait par cceur des recueils
de poésie. D'autres femmes s'ingéniaient & met-
tre timidement en branle un féminisme inspiré
par I'apport générateur de la femme andalouse.
Vanouh, fille de Bountian est une des figures
les plus brillantes de I'époque almoravide. En-



core vierge, elle défendit seule par le sabre, le
palais royal de Marrakech, pendant une demi-
journée et tomba finalement sous les coups des
Almohades qui prirent d’assaut la capitale en
'an 545 de I'hégire (11° siécle).

Sous les Almohades, Oum Hani, fille du cadi
Ibn Atia donnait des cours, rédigea des ouvra-
ges dans les diverses branches des sciences
religieuses. C'est la mére d’Abou Jafar, mé-
decin d’Al Mansour. Zaineb, fille de Youssef
I'Almohade, donna I'exemple en assistant aux
conférences, organisées par Mohamed ibn Bra-
him sur les sources de la Loi. Hafsa Errakounia,
une des célébres poétesses a I'époqgue, fut la
préceptrice du Harem d’Al Mansour ; Oum Amr,
fille d’Avenzoer en était le médecin ainsi que
sa fille Bint Abi Al Ala. Il y eut d’autres figures
non moins brillantes, telles Warqa, ta poétesse
de Fés, Amat Al Aziz, poétesse de Ceuta, Oum
Al Ala, originaire de Fés qui dirigea une école
A Grenade, la fameuse traditionnaliste Mariem,
fille d’Al Ghafiqi qui présidait des conférences
4 Ceuta, et Khairouna la « savante » de Fés.

Sous les Mérinides trois femmes juristes bril-
laient : Fatima et sa sceur, filles de Mohamed El
Abdousi ainsi qu’Oum El Banine, grand-mére
de Zarrouk. Sarra El Halabia de Fés est une
poétesse d'une grande culture littéraire.

Sous les Wattasides, Lalla Aicha, dite Al
Horra recut, dés l'enfance, une éducation trés
soignée et dut parler couramment le castellan;
elle épousa I'allié de son pére contre les Por-
tugais, Ali Al Mandri, le restaurateur de Téiouan,
otl elle trouva le milieu andalou lettré et raffiné
auquel elle est habituée. Elle s'initia aux intri-
gues de la politique, gouverna la ville en y
exercant une autorité souveraine ; la lutte contre
envahisseur fut son principal souci ; & cet effet,
ellle avait de nombreux vaisseaux toujours occu-
pés & pirater sur.les codtes espagnoles. Ses
démélés avec Don Alfonso, gouverneur de Ceu-
ta, sont restés célébres (Hespéris XLIil, p. 222).

Méme activité débordante de la femme sal-
dienne tant dans le domaine int.ellectuel que
dans les domaines social et politique.

Sous les Alaouites, le mouvement féministe
fut inauguré par Khnatha, épouse de Moulay
Smail, devenue « savante » (p. 105) ; conseillére
trés écoutée de son époux et plus tard de son
fils, le prince Moulay Abdallah, elle promulgait
elle-méme des dahirs et des réglements admi-

nistratifs.
Citant une femme de Fés, E! Aliya, fille de

Taib ben Kirane, qui donnait des cours de Io_gi-
que & la mosquée andalouse, Moulieras dit:

«Une femme arabe professeur de logique!
Qu'en pensent nos géographes et nos socio-
logues qui ont répété sur les tons les plus lugu-
bres que le Maroc est plongé dans les ténébres
d’'une barbarie sans nom, dans ['océan d'une
ignorance incurable ? Une intelligente Maro-
caine plane dans les régions élevées de la
science ». (Le Marcc Inconnu, t. 2, p. 742).

Malheureusement, le mouvement réaction-
riaire social reprenait le dessus au fur et a
mesure que l'empire musulman se désintégrait
rolitiquement. !l est curieux de constater que
cette nouvelle ankylose coincidait avec la nais-
sance du colonialisme occidental. 8ans =zlier
jusqu’a imputer a l'imperialisme la responsa-
bilité de cet état de chose, nous sommes, du
moins, en mesure d'affirmer que les intrigues
sournoises, sinon les actes d’hostilité déclarés
de I'Europe, ont fini par provoquer un chaos
politique qui allait bientdt exaspérer la régres-
sion sociale dont la femme fut I'une des victi-
mes. Avec 'émancipation politique du Monde
arabe, I'émancipation de la femme s'accélére
dans un vaste mouvement de résurrection so-
ciale. Un féminisme viril s'instaure en réminis-
cence d'un passé glorieux dont I'évolution a été
faussée par les interprétations aberrantes de
'esprit de !'lslam. La femme musulmane saura
profiter des bienfaits du modernisme occiden-
tal, en harmonie avec les impératifs de sa propre
civilisation. .

« Quant & la mission de la flotte maghrébine
en Méditerranée, les escadres des Almohades
avaient la maitrise des mers — parce que leur
flotte é&tait la premiére de la Méditerranée,
d'aprés André Julien —; le danger des corsaires
européens n'était que relatif. Les Sultans aimo-
hades entretenaient méme une milice, spécia-
lement affectée a réprimer les courses des Chré-
tins et des Arabes & la fois. Mais plus tard, la
supériorité de ta marine occidentale donna « un
certain avantage aux navigateurs et aux cor-
saires chrétiens, dont les réles et les actes se
confondaient trop souvents.

La politique étrangére d'Abdel-Moumen im-
posait comme impératif, I'obligation de chétier,
partout, les corsaires qui s'attaquaient aux ma-
rines chrétiennes. Les Almohades qui étaient
bien pénétrés des exigences du trafic interna-
tional (dont les musulmans avaient inculqué aux
chrétiens certains de ses principes, d'aprés le
témoignage de M. André Julien), se faisaient
un strict devoir d'assurer, partout et toujours,
la liberté et la sécurité des mers, dans I'intérét
méme de leur commerce extérieur.

Les habitants de la cote marocaine abri-
taient les misérables pirates andalous, mais le

XVII



R

fait déja anodin en soi, se justifiait alors par
les entreprises ibériques contre le Maghreb ; le
moins qu’on puisse attendre des Marocains, en
I'occurrence, était de demeurer passifs — fait
qu’on a considéré plus tard comme un encou-
ragement tacite a t'égard des Moriscos, dans
leur réaction légitime contre la marine chré-
tienne. On pourrait rétorquer que, si, a la ri-
gueur, la course contre les escadres ibériques
se justifiait, relativement du moins, pour des
raisons particuliéres, elle serait inadmissible,
& 'encontre de tous les chrétiens, en tant que
tels. Mais pour mieux juger de la question, il
faut se rappeler I'état d’esprit général qui ré-
gnait 4 I'époque, surtout dans le camp chré-
tien. Cette mentalité a été éioquemment décrite
par le Pére Dan qui affirmait qu’ « on ne doit
point imputer & blame, les courses faites par
les chrétiens contre les ennemis de la foi». La
piraterie chrétienne prenait donc I'aspect d’une
véritable croisade contre I'lslam. Cependant les
Maghrébins n’avaient pu participer, effective-
ment, & cefte lutte de représailles, préoccupés
qu'ils étaient, dans leur action directe, contre
les enclaves créées par les Portugais et les
Espagnols sur le littoral de I'Empire.

La piraterie s'inscrivait alors, comme phase
essentielle, dans les manceuvres de guerre ma-
ritime de I'époque; les corsaires tenaient en
haleine les conguérants espagnols qui occu-
paient une bonne partie du littoral de la Ber-
bérie.

Toujours est-il que les méfaits de ces pira-
tes, relativement légitimés jadis par un jeu de-
représailles assez complexe, devenaient, avec
le temps, une source d’ennuis pour le Maroc.
Nos souverains n'y pouvaient rien, car la faute
incombait & 'Europe qui, bravant l'autorité ma-
rocaine, reconnut aux corsaires dits marocains
« pendant deux siécles, une existence légale et
quasi officielle » (De Castries).

Les Africains, en général, n'avaient pas une
vocation pour la piraterie. On est autorisé « 2
avancer — dit De Castries — que les pirates
de Tripoli, de Tunis, d'Alger et de Salé, pour
ne citer que leurs principales villes, ne se recru-
taient généralement pas parmi les indigénes du
Maghreb, et nous ajoutons : pas davantage par-
mi les Turcs, car ceux auxquels on donne ce
nom étaient, pour la plupart, des renégats ou
des descendants de renégats ». Le nombre des
chrétiens ayant renié leur foi et fixés soit en
Turquie, soit au Maghreb, « dépasse toutes les
suppositions ».

Ce sont les «Incorrections diplomatiques »
— comme De Castries se plait & les appeler —

qui prolongérent & I'encontre des autorités de
Fés I'existence mouvementée de ces renégats
hors-la-loi dont l'impunité sciemment recher-
chée, par certains gouvernements d’outre-mer,
était destinée & provoquer et a justifier l'inter-
vention étrangére.

L'influence de Il'arabe devenait au Moyen-
Age d'autant plus marquée qu'une bonne partie
de I'Europe méridionale le considérait « comme
le seul véhicule des sciences et des letires ».
Ses progrés furent tels que les autorités eccle-
siastiques avaient dii faire traduire en arabe
la collection des canons a l'usage des églises
d’Espagne. Jean Séville se vit dans |'obligation
de rédiger en arabe une exposition des Saintes
Ecritures. En méme temps, des livres de religion
et de droit musulman étaient traduits en langue
romaine ». (G. Rivoire). En Andalousie, tous
les contrats étaient rédigés en arabe ; on en a
découvert prés de deux mille textes. « Les esthe-
tes andalous avaient, les premiers, déclaré
abandonner volontiers toutes les pauvretés de la
littérature latine, pour quelques vers arabes »
(Max Vintejoux). De méme en Sicile, ol le roi
normand était vétu a l'orientale, son manteau
d'apparat était brodé de lettres arabes ; le sceau
et les monnaies portaient des inscriptions bilin-
gues. Bref, «l'arabe était devenu -- affirme
celui qui a eu le mérite d'approfondir, ce « Mi-
racle Arabe » — une langue internationale du
commerce et de la science ».

DéjA en 1207 aprés J.-C., on signalait &
Génes, un Institut pour I'enseignement de I'ara-
be. Plus tard, le Concile cecuménique de Vienne
organisa cet enseignement en Europe, par la
création de chaires dans chacune des princi-
pales universités d’Occident. Mais ce sera sur-
tout au XVIl* siécle que I'Europe du Nord et de
I'Est s’engagera résolument dans ’étude et la
propagation de la langue arabe ; ce n'est qu'en
1636 que le gouvernement suédois décréta V'en-
seignement de l'arabe ; on s'élanga, dés lors,
en Suéde, dans I'édition des ouvrages de I'ls-
lam. L'étude des langues orientales, dont I'ara-
be, fit son apparition en Russie, sous Pierre le
Grand qui de Moscou, dépé&cha en Orient cing
étudiants russes. En 1769, la reine Catherine en
rendit I'enseignement obligatoire ; en 1816, une
section des langues sémitiques s’érigea dans
IUniversité de Pétrograde.

. Le professeur Massignon a déclaré a Iin-
tention de ceux qui s’ingénient & minimiser la
portée du véhicule de la pensée arabe, que
«c'est en arabe et a4 travers I'arabe, dans la
civilisation occidentale, que la méthode scien-
tifique a démarré». . . .

XVIIX



« L'arabe, dit-il encore, est un pur et désin-
téressé instrument linguistique de transmission
internationale des découvertes de la pensee...
La survie internationale de la langue arabe est
un élément essentie! de la paix future entre les
nations ».

L'arabe « présente I'avantage, dit Montagne,
d'étre le véhicule d'une civilisation universelle
et de se préter & I'expression d'une pensée
religieuse ou politique » (Les Berberes et le
Makhzen, R. Montagne, p. 52).

Quant & la contribution du Maghreb dans
I'¢laboration de la science, notre ouvrage sur
I'histoire de la médecine et de la pharmacopée
au Maroc, dépeint, dans une esquisse vivante,
le processus de la recherche scientifique. Pour
ne citer que les études dans le domaine de la
géographie, on peut souligner que les explo-
rateurs occidentaux des temps modernes ont
trouvé A leur disposition une documentation
précieuse, non seulement sur I'Asie, I'Afrigue
et I'Europe orientale et centrale, mais égale-
ment sur I'Occident auguel Kazouini a consacré
au Xl siécle, tout un ouvrage. Mais, ce furent
surtout les travaux arabes, sur les régions in-
connues d'Afrique et de I'Océan Indien, qui
inspirérent le géographe occidental.

Idrissi, qui naquit & Ceuta, en 1100 aprés
J.-C., appartenait & cette dynastie arabe qui
avait islamisé le Maghreb et forgé, trés tot, son
unité nationale. Ses audacieuses pérégrinations
a travers I'Andalousie, I'Afrique du Nord, I'Asie
mineure, et, probablement, la France, ['ltalie,
I'Allemagne et I'Angleterre, ne tarderent pas a
attirer sur lui I'attention de Roger Il qui avait
fait de son petit royaume de Sicile, un des iiots
de la Civilisation orientale. Sur la demande du
roi normand, Idrissi entreprit I'élaboration de
sa célébre « Nozhat» qu'il dut terminer avant
1154, date de la mort du souverain mécéne. Ce
chef-d’ceuvre tient, d'aprés Amari, « le premier
rang parmi les travaux géographiques du
Moyen-Age » (Histoire des Musulmans de Si-
cile). Un abrégé latin en fut publié par Jaubert,
a Paris en 1619, mais une traduction de 'ouvra-
ge complet sera publiée, deux siécles plus tard
(1836-1840) par les soins de la Société Géogra-
phique de Paris.

Idrissi construisit, sous forme de disques,
paraliélement & cet ouvrage, une sphére céleste
et une représentation du monde connu de son
temps. La supériorité de précision d’idrissi sur
Ptolémée est évidente; pour ne citer qu'un
exemple, les tables dressées par le géographe
grec, présentaient, pour la seule distance sépa-
rant Tanger d’Alexandrie, une erreur de 18° de

longitude, alors qu’entre Tanger et Tripoli de
Syrie, les tables arabes contiennent une erreur
inférieure & 1°. Le géographe marocain a relevé
toute une série d'erreurs et de fausses inter-
prétations commises par son prédécesseur, sur
la géographie de la Méditerranée. C'est lui, et
ron pas directement Ptolémée, qui a été «le
professeur de géographie de I'Europe », dira
E.F. Gautier qui affirme encore que « pendant
trois siecles, 'Europe n'aura de carte du Monde
aue celle d’'ldrissi » (Mczurs et Coutumes des
Musulmans, p. 239). Durant les temps modernes,
I'explorateur maghrébin « jouissait comme géo-
graphe, d'aprés Dozy et Goeje, d'une grande
réputation en Asie, en Afrique et en Espagne ».
Reinaud qui avait jugé sévérement le chef-d'ceu-
vre d'ldrissi, dut cependant reconnaitre : « Pris
dans son ensemble, il est comme celui de Stra-
bon, un véritable monument élevé a la géo-
graphie », :

L'ceuvre d'ldrissi est originale : dans la car-
tographie marocaine, les contours des ports
s'accusent pour la premiére fois, chez notre
géographe, et « toute une nomenclature précise
apparait — dit Massignon — sur les bords
rectilignes des fleuves et incurvés des chaines
de montagnes ».

Quant a Ibn Battouta, il naquit en 1304 apres
J.-C., dans la ville voisine : Tanger. A peine eut-
il dépassé I'age de 20 ans qu'il se langa dans
une série de pérégrinations aventureuses, &
travers les contrées les moins explorées. A Fés,
sa derniére étape, le voyageur tangérois se fit
rédiger (comme Marco Polo) le récit de son long
périple qui a duré plus de 28 ans et totalisé
75.000 milles, par un secrétaire du Sultan méri-
nide, Ibn Jozey, affecté spécialement & ce tra-
vail, Cette célébre relation fut publiée, vers le
milieu du siécle dernier, par les soins de Defre-
mery et Sanguinetti; Gibb publiera en 1928,
un abrégé en anglais, dans sa collection Broad-
way Travellers auquel il joignit une remarquable
étude sur {'auteur.

Hassan Ibn Mohamed Al Ouazzan, dit Léon
I'Africain, est né & Grenade probablement, vers
1495, mais fut élevé & Fés ol il passa la fleur
de sa jeunesse. A I'dge de 21 ans, il entreprit
un voyage vers I'Est, mais fut fait prisonnier
a Naples, en 1519, par des corsaires siciliens.
C'est Ramision qui, dés 1550, publia ia « De-
cerittione dell Africa» que Léon semble avoir
rédigée, directement, en langue italienne et qui

" se divise en IX livres dont le premier est occupé

par des considérations de géographie générale,
ethnologique, climatique. Ce traité constituait,
d’'Aprés Massignon, un véritable « manuel pra-
tique de la géographie de I'Afrique du Nord »



(Le Maroc dans les premiéres annees du XVI°
siécle, p. 43). Tout ce qui est en dehors d’indi-
cations précises et d’applications pratiques,
« le laissa indifférent et sceptique ». La Descrip-
tion est «le seul traité méthodique et original
qui fut publié au XVI¢ siécle, en Europe, sur la
géographie du Maroc, et qui sera, durant trois
siécles, la source presque unique ».

Il ressort donc de ce bref exposé, que I'ceu-
vre arabe, orientale et maghrébine, a joué un
role décisif, dans I'élaboration de la science
géographique et de la cartographie du Monde,
au Moyen-Age.

Dans notre ouvrage en frangais intitule
« L'Art Maghrébin», nous avons longuement par-
ié des aspects essentiels les plus évocateurs de
I'art, surtout sous les Mérinides, au X{V* siécle,
art syncrétisé alors en art hispano-mauresque
strictement méditerranéen.

Malgré linfluence andalouse, cet art se
rehaussait d'une teinte particuiiére ; au souci
dge la statique et de I'équilibre des forces qui
anime l'architecte chrétien, se substitue, chez
I'architecte musulman, outre la solidité de la
charpente, le.sens ornemental et le foisonne-
ment décoratif. Les Arabes font I'admiration de
I'Occident par leurs encorbellements, leurs sta-
lactites, leurs coloris, l'allure parfois majes-
tueuse de leurs formes, leur style incomparable.
Dans I'art architectural, en pleine maturité, mal-
aré l'abus dans les arabesques, 'excés dans le
décor, le déréglement dans les détails et la
qualité médiocre des matériaux, «l'ensemble
demeure clair, les proportions équilibrées, le
décor parfaitement adapté aux espaces qu'il
remplit ; par-dessus tout, I'effet de polychromie
est d’'une sireté et d’'un tact parfait » (2). L'art
mérinide rayonna en Berbérie et en Orient, par
son grand prestige et sa richesse inimitable. Ce
fut une ceuvre hispano-maghrébine ol les mé-
mes empreintes marquaient les monuments
dans les deux rives méditerranéennes. Cette
harmonie artistique est due & la présence de
I'architecte andalou dont l'influence se faisait,
partout sentir (3).

Quoique devant tant & Part oriental, l'art
mérinide = exportait en Orient ses modeéles et y
faisait apprécier ses ceuvres », Mais, de par
méme sa maturité, cet art porte en soi ses
germes de mort, les mobiles de sa décadence.
Dés la fin du XIVe siécle, il avait, pourtant,
épuisé ses forces. Les troubles qui marquérent
le siecle suivant ne permirent plus la création
de grandes csuvres.

Analysant les aspects de la civilisation ma-
ghrébine sous les Mérinides, H. Terrasse (3)

(2) Histoire de I'Afrique du Nord, p. 456.
(3) Histoire du Maroc, T. 2, p. 76 et suivantes.

montre le caractére hispanique et citadin de
cette civilisation ot, dés fa fin du XIll* siécle,
les formules classiques se fixent et finissent
par s’ankyloser.

«Malgré le mécénat des meilleurs souverains
saddiens, ceux-ci n‘ont pas présidé — pense
H. Terrasse — & la renaissance de la Civili-
sation musulmane du Maroc. La Civilisation et
'art étaient déja tournés vers le passé et les
quelques influences étrangéres qu'ils regurent
ne purent ni changer vraiment le fond ancien,
ni porter le germe d’une fécondité nouvelle ».
Ce serait donc, — d’aprés Terrasse — «un art
sans séve, hanté par les modéles du passé ».
Mais, gréce aux Turcs, «un contact indirect
et passager fut rétabli avec les arts de [P'lslam
criental ». Les traces de cette influence se voient
dans le décor monumental ol passent quelques
thémes égypto-syriens ou persans, surtout dans
certains arts industriels, en particulier la reliure,
les tapis et dans le costume masculin ».

Mais de toute fagon, I'art maghrébin, épuisé
par les dynasties précédentes, se chargea alors
d’ornements, perdit de sa sobriété et gagna
en splendeur,

H. Terrasse a essayé de présenter la syn-
thése de I'art hispano - mauresque, sous les
Alaouites, quatre siécles aprés la chute de Gre-
nade. D’aprés lui, les formules architecturales
se figent.

Mais si, sous les Alaouites, cet art continue
& s'enliser dans un traditionnalisme ou les thé-
mes classiques se figent, d'un autre c6té, un
certain. mouvement semble, depuis l'indépen-
dance du Maroc, en 1956, s’orienter vers des
options ol 'empreinte arabe est profondément
marquée par une teinte orientalo - méditer-
ranéenne. Une forte vitalité décéle chez nos
artistes, un génie créateur, un réel talent de
reproduction éclectique, une sorte de synthése
artistique, qui constituera le catalyseur le plus
sir pour IPéclosion d'un art nouveau ol les
données de tous les sidcles s’harmoniseraient
dans un alliage pragmatique avec la statique
moderne.

De cette rostauration appropriée, naitra cette

‘ originalité qui doit marquer I'art maghrébin mo-

XX

derne, pleinement méditerranéen.

Le bien-&tre qui doit se généraliser dans un
cadre assez homogéne, s'inspirera alors de
Pesthétique, pour une vie meilleure. Le sens du
beau et le besoin de confort, doivent présider
4 la rénovation de la société marocaine de
demain.



