
1 
 

 وحدة المغرب العربي
 عبد العزيز بن عبد الله

12العدد  – مجلة دعوة الحق   

 

المغرب في عرف المؤرخين العرب، هو مجموع الأقطار الإفريقية الممتدة عربي مصر بما فيها برقة 

وطرابلس، ولم يكن هذا التعريف بدعا من القول، لأنه يستند إلى حقائق إنسانية لها مظاهر سلالية 

.غرافي، كما لها عوامل تاريخية عن وحدة الفكر والتراثواقتصادية واجتماعية ناتجة عن الإطار الج  

المختلفة لهذه الوحدة التي جعل من المغرب العربي قطعة  المجاليوسنستعرض في هذا ابحث بحول الله 

.متراصة من القارة الإفريقية  

دا طبيعيا محاطة بالبحر في أهم جهاتها )شمالا وغربا وشرقا( وتعتبر الصحراء امتدا "إن جزيرة المغرب"

.لها في الفيافي الإفريقية للمقومات الجوهرية التي يرتكز عليها المجموع  

نعم إن هذه الصحراء التي هي أعظم صحراء في العالم، كانت في الماضي أكثر عمرانا منها اليوم، كما 

.كانت مسرحا لتطورات عميقة تجعلها من صميم المغرب العربي  

ت فيه الحضارة بكيفية أعمق وأبهى، هو ذلك الجزء الذي يمتد على ضفاف ومع ذلك فإن الإقليم الذي تسلسل

البحر الأبيض المتوسط، الذي كان يسمى بحر العرب، والمحيط الاطلنطيكي أو بحر الظلمات في شريط 

هائل طوله ثلاثة آلاف ك. م. وعرضه مائة وخمسون ك. م. ولكن مجموع سكان هذا الجزء من العالم 

مؤسسات وأعراف -م، وهو أمازيغ، من طرابلس إلى قابس إلى الصويرة )سوردونيحملون نفس الاس

(27البربر بالمغرب ص    

وقد اندهش المؤرخون الغربيون للسرعة الخارقة التي كان المغرب يسترجع بها وحدته السياسية في ظرف 

التخوم، منال ذلك أن  سنوات معدودة، بحيث تمتد المملكة بمجرد انبثاقها في مركز من المراكز إلى أقصى

بعض أمراء نوميديا )الجزائر الحالية( مثل سيفاكس ملكوا من قرطاجنة إلى راشكون )تلمسان( كما امتد 

نفوذ الفاطميين من القرويين إلى فاس، وابن تاشفين من الصحراء على قلب الجزائر، وعبد المومن إلى 

.طرابلس  

ائج المحتومة لهذه الظاهرة، زاعمين أن من خواص المغرب، إلا أن معظم المؤرخين الغربيين يتحاشون النت

وكذلك الشرق، انعدام نقطة مركزية أصلية تلتف حولها الأمة على نسق ما جرى مثلا في أوروبا، حيث 

انبثقت نواة مركزية كدولة بروسيا وجزيرة فرنسا وقشتالة وانجلترا القديمة، ثم ترعرعت تدريجيا على أن 

الألمانية والفرنسية والاسبانية والانجليزية، ولعلتا في غير حاجة على التدليل على أن تكونت منها الدول 

عناصر الوحدة التي تتوفر جوهريا في المغرب العربي، وتكاد تنعدم لحمتها بين الشعوب الأوروبية، هي 

.القوام الحقيقي لتلك الظاهرة التي لم تتحقق قط لفاتح أجنبي غير العرب  

 



2 
 

لمؤرخون أيضا، بأن الفكر الشرقي ومنه الفكر البربري يتصور أن التاريخ الشعوب بتسلسل ويقول أولئك ا

خارج الإطار الجغرافي، بمعنى أن الوطنية العربية أو البربرية لا ترتكز في نظره على التراب، ولا 

العرب والبربر  تستلزم وجود وطن له حدود وذاتيته الخاصة، وان الجهاز القبلي الذي هو نواة الدولة يفهمه

مؤسسات »مجردا عن قوامه الإقليمي لأنه جهاز جنسي قبل كل شيء، وقد شعر ) سوردون( في كتابه 

( بما في ذلك من التناقض، فصار يتلعثم في الدفاع عن هذه الفكرة 438)ص « وأعراف البربر في المغرب

ق البربر بوطنه وعدم وجود روابط التي روجها أول الأمر بعض المستشرقين، والتي تريد أن توفق بين تعل

قانونية بينه وبين هذا الوطن. ولعل هذا الوهم المستتب في أذهان الغربيين راجع إلى عدة عوامل، منها أن 

الإسلام في عهده الأول لم يول كبير اعتبار للوطنية الضيقة لأنه كان يهدف إلى نشر فكرة لا تحدها تخوم 

بيلة سلالي ككل قبائل العالم، ولكن الشيء الذي أغفله هؤلاء المؤرخون مصطنعة، ومنها كذلك أن جوهر الق

هو أن في المغرب قبائل اندمج جانب منها سياسيا ضمن قبائل أخرى، وأعطت بذلك الأسبقية للإطار 

الجغرافي، وقد يكون الوازع في هذه الحال، أما إمكانيات اقتصادية أوفر، وأما عواطف خاصة من نوع 

مسقط الرأس ومرتع الصبا، وعلى كل فإن نظرية الغربيين في هذا الموضوع تنطوي على الحنين على 

.شيء غير قليل من الافتعال  

وإذا كان هنالك قبائل تنتقل من الجبل إلى السهل حسب الفصول انتجاعا للماء والكلأ، فغنها تبتعد غالبا عن 

من مائة كيلومتر، وقد تحدث ابن خلدون عن  مركزها الأصلي الذي تقوم فيه مستودعات وبنايات قارة بأقل

بعض هذه القبائل فعلل أيضا انتقالها عن مساقط رؤوسها بضيق العيش في إطارها الجغرافي الأصلي 

.لاسيما وإنها تسكن الخيام المنقولة  

هذه  على انه يمكن أن نرى في هذه الهجرة نفسها دليلا جديدا على أن العقلية البربرية لا تفرق بين أجزاء

الوطن الأكبر الذي هو مجموع المغرب وانه متى أعوزت قبيلة من القبائل وسيلة العيش في ناحية انتقلت 

إلى أخرى ضمن الإطار الجغرافي العام بل هنالك قبائل لم تضطرها عوامل من هذا القبيل على الانتقال 

ة ونفس الذهنية والعواطفإلى أجزاء أخرى وكيف لا هي تشعر هنا وهناك بنفس المناخ ونفس الطبيع . 

على أن البحث عن الحيز الحيوي ولو بالانفصال عن المقر الأصلي غير مستعد حتى في أوروبا التي هاجر 

رجالها على أمريكا كونوا لأنفسهم موطنا جديدا، وفي ذلك ما يحدو الأوروبيين حسب م. كوتي على تغيير 

(93الغامضة للمغرب ص نظرهم في ضرورة القوام الترابي للوطن )العصور   

 ومع ذلك فإن هذه الظاهرة أو تلك لم تكن حادية لنفي الإطار الجغرافي كبوتقة لانصهار مقومات الوطن

.لاسيما وأن بعض فلاسفة الاجتماع مثل رونان لا يتطلبون في تكوين الأمر سوي وحدة التاريخ والعواطف  

الدور الذي قامت  -مثلا-فلنستعرض الآن من خلال قبائل زناتة                                                 

 .به العوامل السلالية في تكوين المغرب العربي

أن الذين خصص لهم سفرا -واقره على ذلك مؤرخون غربيون المثال كوتبى وكويل-فقد قرر ابن خلدون

نون معظم سكان مداشر خاصا في تاريخه منتشرون في المغرب من غدامس إلى سوس الأقصى بل يكو

الصحراء وأنت تجدهم اليوم في كورارة يتكلمون اللهجة الزناتية وكذلك في مزاب وورغلة وقد لاحظ ابن 

خلدون وجود زناتة كذلك في ناحية طرابلس ووسط سهول إفريقيا وجبال الاوراس بالجزائر، وما زال إلى 

ويشعرون إلى « ة وثيقة بمملكة تاهرت الزناتيةبرابرة لهم صلة تاريخي»الآن في جبل نفوسة الطرابلسية 

( ويؤكد ابن خلدون أيضا أن معظم الزناتيين يقطنون 195الآن بقرابتهم مع المزابيين )كوتبى ص 



3 
 

المغرب الأوسط )أي الجزائر( وينصب الوادي الزناتي على اليوم شمالي الاوراس في حدود سهول »

في المواطن الزناتية واعتراف بذلك بعض المستعربين  قسطنطينية والتل وقد تغلغلت اللغة العربية

 .المعاصرين

ومن زناتة كذلك بنو يفرن الذين أسسوا ممالك في أغمات وشالة وتادلة حيث ظلوا قابضين على زمام الحكم 

إلى عهد المرابطين في حين أقام بنو عمهم المغراويين ممالك في فاس وسجلماسة وتلمسان وحتى في 

 طرابلس

تبعنا مواطن زناتة وجدناهم استوطنوا في المغرب الأقصى حيث تسربوا من وجدة وفاس وممر تازة وإذا ت

 .إلى سهول المحيط الأطلسي المتسمة كلها بالطابع العربي

 . وهكذا نرى أن زناتة التي انتشرت في مجموع إفريقيا الشمالية تمثل إحدى الدعائم السلالية لوحدة المغرب

 

ولا يخفى أن البربر أما برانس أو بتر ونصف هؤلاء البتر من ثقوسة ولواتة أي من أصل طرابلسي ولواتة 

بالخصوص قبيلة أصلها من برقة يقال أنها من أرومة قبطية وقد أعبت دورا هاما في بداية تاريخ المغرب 

واتيون الواردون الشرق سفوح جبال الاوراس وكانوا عضوا قويا كما يقول كوتي وقد غمر الل« العربي

للدولة الحفصية في تونس ومن فروع البتر المطغريون الذين استوطنوا ممر تازة واحواز تلمسان، وفي 

عصر ابن خلدون كان غالب سكان سجلماسة عاصمة تافيلالت مطغريين وانبث المطغربون كذلك في 

يج وقد أكد كوتي أن فجيج هذه كانت في القرن الرابع عشر الميلادي هي واحات النخيل بين توات وفج

 (306) البقعة الوحيدة التي احتفظت فيها عائلة مطغرية بالسلطة السياسية

وينتسب المطغريون لبني فاتن الذين توجد لهم فروع أخرى في افريقية وباقي نواحي المغرب لاسيما أقاليم 

راء وهم الذين أسسوا مملكة تاهرت وانتقلوا بعد سقوط هذه المملكة إلى المغرب الأوسط المحاذية للصح

جنوب القطر التونسي حيث أسسوا جزيرة جربة، ومن يسن هذه الفروع قبائل مغيلة التي تقطن المغرب 

الأوسط من مصب مشليفن إلى مدينة مزونة والمغرب الأقصى وبين فاس وصفرو ومكناس وكذلك مديونة 

ن منها مع عبد المومن الكومي إلى المغرب وفي هذه القبيلة فخذة تسمى ندرومة وقد أكد في مقطعة تلمسا

 .اللغوي الخبير ويليام مارسي أن لهجة ندرومة عربية قديمة ربما دخلت في عهد الموحدي

وتقطن في نفس المقاطعات مكناسة التي أسست كرسيف )ناحية تازة( والأخرى في سجلماسة ودائرتها 

أن البتر أو زناتة استوطنوا السهول المتسلسلة بين النجاد والوهاد من طرابلس إلى   هذا العرض ويتجلى من

 .تازة واصلين بحبل وثيق أقطار المغرب العربي وصحراءه

 .ذل هو بعض الدور الذي قام به البتر، فماذا كان دور إخوانهم البرانس

اريخ المغرب العربي هي كتامة وصنهاجة إن قبائل البرانس التي اتسمت بأهمية كبرى في توجيه ت

 .ومصمودة

فموقع كتامة الجغرافي هو الإطار الذي تركزت فيه الدولة الفاطمية والذي كان تابعا لبني اغلب أمراء 

الذي كان يضعضع « بو حمارة»افريقية، وقد اختار الفاطميون مهدية عاصمة لهم، وبعد انهزام أبي يزيد 

فتية رجع المنصور الفاطمي إلى القيروان حيث أسس المنصورية في أرياضها ثم أركان الدولة الفاطمية ال

كان فتح مصر ولعبت كتامة في كل ذلك دورا أساسيا حيث كانت السند الأقوى للفاطميين، ومنذ ذلك العهد 

 .صار الحكم في المغرب العربي على البربر المسلمين طوال عدة قرون

هي الموقع الأصلي لقبيلة كتامة التي ما زال سكان شرقيها يتكلمون لهجة  والمقاطعة القبائلية في الجزائر



4 
 

عربية، ومعلوم أن اللغة العربية دخلت مبكرا إلى تونس وسهول عناية حيث خلفت مباشرة اللغة البونيقية 

إلا في القرنين الثامن  -في نظر ابن خلدون-التي يجمعهما مصدر واحد في حين أنها لم تدخل الجزائر

لتاسع، وربما كان لكتامة أثر في تعريب الناحيتين الوسطى والغربية للمغرب الأوسط، وهذا الدور قامت وا

به كتامة في تاريخ المغرب العربي بل وفي تاريخ الشرق الإسلامي لم يمتد من نصف قرن ولكنه كان بليغا 

نفسهم إلى الكنانةتغلغل في الأعماق حيث أدى تأسيس الخلافة الفاطمية وانتقال الكتاميين أ . 

ناحية   أما صنهاجة فإنها قبيلة ترعرعت وامتدت فروعها في أقاليم شاسعة من المغرب العربي وهي تقطن

من الجزائر والصحراء الغربية )حيث يسمون الزناجة ومنها الزنوج في بلاد السنغال( وشرقي « القبائل»

المرابطين ولا تذكر صنهاجة إلا مقرونة بكتامة الأطلس بين ممر تازة والصحراء وهم الذين ساندوا دولة 

الجزائر فإن البربرية « قبائل»وإذا كان اسم صنهاجة ق اندثر في  -على ما يقال-وينسب كلاهما على حمير

(335قد اندثرت كذلك وخلفتها اللغة العربية إلا عند جماعة ضئيلة تسكن بين بليدة والمدية )كوتي ص  . 

ن استقروا بين المغرب الأوسط وافريقية ليسوا من القبائل الرحالة مثل بني عمهم وصنهاجة الجزائريون الذي

المرابطين وقد خلف الفاطميين في المغرب أمير صنهاجة هو بلقين بن زيري بن مناد جزائر بني مزغنة 

اصمة هـ.( القلعة المعروفة بقلعة بني حماد وهي الع 398ومليانة والمدية وقد أسس حماد بن بلقين )عام 

الثانية لبني زيري الذين انتقل منهم الناصر بعد ذلك بثلاثة أرباع قرن إلى بجاية وهي العاصمة الثالثة 

والأخيرة لصنهاجة وقد أكد كوتي أن المملكة الصنهاجة خضعت لتأثيرات الشرق حيث ابرز بيليي في 

قي في أروقة قلعة بني حماد( حفرياته الطابع الشرقي الذي تتسم به الهندسة المعمارية )الطابع العرا

 .)والطابع الفارسي في زخرفة الأواني(

 أما المصامدة فهم سكان الأطلس الكبير الذين ساندوا دولة الموحدين ومنهم أيضا غمارة سكان الريف

وقد اتضح الآن أن مجموع الجبال المغربية و القبائل الجزائرية كلها من البرانس الذين تعد منهم كذلك قبيلة 

ويقطن عقبها اليوم في « مسكارى»وربة وهي قبيلة كسيلة الشهير التي كانت تسكن غربي الاوراس حسب أ

سهول وادي العبدي ووادي العرب ويظهر من كلام ابن خلدون أنهم كانوا منتشرين في التل ألوهراني 

لى المغرب الأقصى وناحية تلمسان وحتى ممر تازة وقد انتقلوا بعد مقتل عقبة بن نافع وانهزام كسيلة إ

حيث نزلوا مدينة وليلي المعروفة أيضا بقصر فرعون وهذا مظهر لوحدة الجزائر والمغرب الأقصى 

الجغرافية والتاريخية حيث أن شكلية الأراضي نفسها أقرت رابطة طبيعية بين إقليمي الاوراس والملوية 

وكورطا متأرجحين بينهماالذين كان أمراء نوميديا )أي الجزائر مثل سيفاكس وماسسنيسة وج . 

ولكن أين الصحراء من كل هذا ؟ على أية شعبة ينتسب البربر الذين يتغلغلون في أعماق الصحراء 

المتاخمة للسودان أنهم بربر أشهرهم التوارك أو الطوارق الذين يعتبرهم ابن خلدون من لمطة ولمتونة، إلا 

ا اللمطيون واللمتونيون الذين أسسوا الدولة وهناك أن علماء النسب يرون في هؤلاء فريقين اثنين احدهم

فريق آخر وهم ملثمو الشرق المعروفون بالهكار وهم هوارة الذين جاءوا من برقة وطرابلس ولعبوا دورا 

 .هاما في تونس والاوراس الجزائرية فهم أذن بتر من بني عمومة البرانس

ربر وقد فعلت ذلك عن قصد لان هذا الميز يكاد يكون وقد يلاحظ أنني لم أميز في بحثي هذا بين العرب والب

غير موجود سواء اعتبرنا الأرومة العربية للبربر تبعا لرأي كثير من علماء النسب أو اعتبرنا الوحدة 

الطارئة أثر التوالد والامتزاج بين الجنسين أو مظاهر الوحدة الاجتماعية والفكرية أو غير ذلك فقد أكد 

إن نتائج الفتح العربي بعد مرور اثني عشر قرنا (« 225-221الغامضة )ص  عصور المغرب»مؤلف 

تبعث على الدهشة لأن المغرب استعرب على نطاق واسع كما تغلغل الإسلام في أحشائه وشمل مجموع 



5 
 

وقلما أحرزت الفتوحات في تاريخ المعمور مثل هذا النجاح... لقد شعر ابن خلدون أن إمامه »أجزائه 

إننا نلاحظ خلال مجموع تاريخ المغرب تجاذبا ( »254ثم قال كوتي )ص « ة سلالية كبرىبالمغرب وحد

وقد « بين الرحل البربر والعرب ذلك أن تشابه مناهج الحياة والعواطف الجوهرية أقوى من اختلاف اللغات

واطف فالمغرب اشرنا إلى ما قاله رونان وهو أن من دعائم الوطن الوحدة الروحية وأهمها وحدة الدين والع

(قد احتفظ في قرارة نفسه 1الذي احتك نحو ألف من السنين بالحضارة القرطاجنية والبونيقية الشرقية )

فقد اندرج في بحبوحة « ( لهذا256»)بإحساسات استعدادات فطرية نصف لا شعورية تتفتح للإسلام 

( 256»)لغة مكتوبة وإلى أدب الإسلام بالمغرب كل من له فكر مثقف وكل من يحس بالحاجة الملحة إلى 

عبر في ظفرة واحدة مساحات « والظاهرة الجديدة التي تتحدى تاريخ أوروبا كلها هي أن العربي الفاتح

المغرب الشاسعة ناهجا المسلك الطبيعي الدائم بين الهضاب وممر تازة... وعبر مضيق جبل طارق متجها 

( وأغرب من هذا الأندلس الذي هو من 257ص )»الفتح لفتح الأندلس ساحبا معه القبائل البربرية لهذا 

-وأهمل حتى الأدب اللاتيني« طينة سلالية غير طينة العرب ولا البربر علق هو أيضا بالعروبة ومظاهرها

أعمق الإهمال واحتقره أبلغ الاحتقار بينما أحس بالأدب العربي يلهب سويداءه  -حسب المؤرخ دوزي

كان الأندلسي مستعد للتنازل عن الأدب اللاتيني كله في مقابل نتف من « »وشعر بمتعة لا نهائية خالصة

( وما ثورة الخوارج التي 256« )الشعر العربي وهذا معيار لنفوذ العرب وسلاح قوي اكسب القلوب

امتدت من طرابلس إلى تونس إلى الجزائر إلى طنجة وسهول سبو ثم من قابس إلى فجيج إلى سجلماسة 

دعم وحدة المغرب بإيعاز دعاة العرب وتحت شعار الإسلام ولم يكن في هذا أي مظهر سوى طفرة نحو 

مقصود لما زعمه المستشرقون من وجود روح انفصالية بين العرب والبربر أو روح الثأر من البربر ضد 

ما لبثت العرب إذ لو كان ذلك حقيقيا لما اصطبغت الثورة بتلك الروح ولا بذلك الشعار غير أن هذه الثورة 

ككل الثروات في العالم أن تمخضت عن تيارات عنيفة حادت عن مجراها الأصلي فأشيع باسمها الدمار في 

تركيز السيطرة »  (273افريقية ولكنها أدت مع ذلك إلى نتيجتها المحتومة وهي كما يقول كوتي )ص 

لعل من أهم رواسب طفرة في مجموع المغرب من افريقية إلى تاهرت إلى تلمان إلى مراكش و« العربية

لقرابته من  -على قول النويري-الخوارج قيام مملكة المولى إدريس الذي احترمه حتى الاغالبة التونسيون

الرسول وإذا كان من عادة أمراء البربر الاستناد إلى قبيلة مثل كسيلة مع أروبة والكاهنة مع جراوة 

حدين مع مصمودة وكومية فإن المولى إدريس قد والفاطميين مع كتامة والمرابطين مع صنهاجة والمو

احتضنته مجموعة من القبائل لا واحدة ذكر منها ابن خلدون زواغة وزناتة وسدراتة وغيانة ونفزة ومكناسة 

وغمارة وجميع القبائل الأخرى التي كانت تستوطن المغرب مثل اوربة ومطغرة )التي ساندت ميسرة من 

وة على بني يفرن ومغراوة أي مجموعة الكتلة الزناتية من فاس إلى التليف قبل( ومغيلة الجزائري. هذا علا

الجزائري ولم يكن مع المولى إدريس سوى يضع مآت عن العرب اخترق بهم تامسنة إلى تادلة إلى 

الكبير بينما اتجه الاغالبة إلى نشر الإسلام وحضارته في صقلية وهذه هي المرة الأولى التي تطأ   الأطلس

لأن الإمبراطورية الرومانية لم تستطع قط »أقدام فاتح أجنبي تراب هذه الناحية من جنوب المغرب فيها

 (289) «المساس بهذه الكتلة البربرية الضخمة في المغرب الجنوبي

ويحق للمؤرخ كوتي القول بان تاريخ المغرب الأقصى يبتدئ من هذه الفترة التي انفتح بعدها المجال واسعا 

والموحدين نحو الشمال والشرقللمرابطين  . 

« ( 257ص  1في تاريخه )ج « طيراس»كما يقول الأستاذ -وقد عاد المغرب الأقصى في عهد المرابطين

كما كان مغربا مزدهرا تحتف به الطمأنينة والسلام غنيا بموارده الطبيعية ورجاله الشجعان كما ازدهرت 



6 
 

(259ص  1في عهدهم وبفضلهم في الأندلس حضارة الإسلام )ج  - 

ص  1وقد أمكن لعبد المومن بفضل الفطرة الإسلامية وعزيمته القوية أن يوحد مصامدة الأطلس )ج 

( وعبد 238ص  1( وأن يؤسس مملكة مترامية الأطراف تمتد من قشتالة بالأندلس إلى الجزائر )ج 273

ة سياسية مشتركة امتدت المومن هذا هو الذي وحد المغرب الإسلامي للمرة الأولى في التاريخ تحت سلط

(314ص  1من قشتالة على طرابلس )ج  . 

دولة موحدة في مجموع المغرب العربي  -حسب المؤرخ كويل-وهكذا قامت للمرة الأولى في التاريخ

( ولكن في هذا العهد )القرن الخامس الهجري( انصبت على 28الكتاب المذكور ص -)سوردون

سلميين وكانت العربية إذ ذلك هي اللغة الوحيدة المنظمة بالمغرب موجة من العرب الهلاليين وال  المغرب

بينما ظلت اللهجات »ونحوه وكتابته وأدبه  بالمعنى العادي للفظة لغة أي جهاز كامل الأجزاء بمفرداته

( غير أن العرب الجدد 386البربرية اللغة الشعبية خارج الحواضر )عصور المغرب الغامضة ص 

تغلغلت العربية في تونس »ية في شكلها الدارج حينما حلوا أي في البادية نفسها وبذلك أشاعوا اللغة العرب

وحواشي الاوراس والهدنة وهضاب إقليم وهران وسهوله وتسربت من ممر تازة إلى سهول المحيط 

الأطلسي أي في مجموع البلاد التي تسودها السلالة الزناتية ومعنى هذا أن العامل اللغوي أنضاف على 

العامل الجنسي لترصيص الوحدة بين هذه الأقطار من المغرب العربي على أن عرب معقل بلغوا مجموع 

الصحراء المغربية ولم يزد عددهم إذ ذاك على المائتين ومع ذلك تمكنوا من تعريب جزء غير يسير من 

ن الكيلومترات صحراء المغرب ومنها شنجيط على أن أفواج بني هلال وبني سليم التي اخترقت إلفين م

لقطع المسافة الفاصلة بين صعيد مصر وتونس وكلها صحراء ما كانت تتعدى مائتي ألف نسمة على اكبر 

تقدير وإذا صدقنا الأستاذ كوتي القائل بان سكان مغرب القرن الخامس كانوا أوفر منهم اليوم أمكننا أن نقدر 

استطاعت مع ذلك أن تترعرع في شخص الأعراب النسبة الضئيلة التي تمثلها هذه الهجرة العربية التي 

الذين ساهموا في رفع نسبة التوالد بين الجنسين وامتزاج السلالتين ذلك أن هؤلاء الأعراب ما لبثوا أن 

ثم بعد « ( مجموع الصحراء الشمالية من سفوح الأطلس إلى بحر الظلمات405عمروا كما ويقول كوتـي )

ودكالة ومما يدل على تسرب العربية عن طريقهم إلى الصحراء أن ذلك سهول أزغار وتامسنا وتادلة 

بعض التصانيف النحوية التي اندثرت في المغرب توجد الآن في الصحراء» » (405). 

وفي الجزائر نفسها شاهد ابن خلدون انتشار هؤلاء الأعراب الذين ما لبثوا أن اندرجوا في سلك قبائل زناتة 

ن ظهراني البربر تأثير قوي أدى بالكثير إلى تبني اللغة العربية كما وقع في الأصلية( بل كان لوجودهم بي

افريقية حيث اعتنقت هوارة ما للهلاليين والسلميين من أعراف وأساليب في الحياة واللباس وغير ذلك بل 

رب تركت البربرية حتى أصبحت نسيا منسيا واتخذت مكانها لغة الضاد وقد انتشرت بنو زغبة وهم من الع

في المغرب الأوسط حيث سكنوا الحواضر والبوادي واندمجوا في زناتة ولاحظ ابن خلدون أن العرب 

أصبحوا يستوطنون في عصره مجموع نواحي بجاية وقسنطينة التي كانت موطن زواوة وكتامة وعجبة 

 .وهوارة اللهم إلا بعض الجبال المنيعة

غة العربية والحضارة الإسلامية في مجموع المغرب مع ثم جاءت الهجرة الأندلسية بعد ذلك فانتشرت الل

قلول الأندلسيين التي استقرت بالحواضر الكبرى مثل تونس ووهران وتطوان والرباط وفاس وحتى في 

بعض النواحي الجبلية مثل فازاز بالأطلس الأوسط وقد تغلغلت الروح العربية في نفوس البربر إلى حد أن 

( أصبحوا يرفضون باستنكار فكرة الانتساب إلى 410كما يقول كوتي )ص -الرحل العرب بدون استثناء

أرومة بربرية فهم يرون في هذا الاحتمال سبابا لهم وضربا من المحال وهم لا يكتفون باتخاذ العربية لغة 



7 
 

لهم فحسب بل يؤكدون أنهم عرب وانه لا تجري في عروقهم نقطة من الدم ليست بعربية نجد العرب اليوم 

فهذا الإشعاع الخالد الذي تمخض « قرين في المواطن التي كانت تعمرها زناتة في العصور الوسطىمست

عنه الفتح الإسلامي واستباب الروح العربية منذ أزيد من ألف سنة يتناقض مع ذلك الانمحاء الكلي الذي 

ة ومن بينهم سوردون منيت به الحضارة الروماني في المغرب العربي فقد لاحظ كثير من المؤرخين الغربي

إن خمسة قرون ونصف قرن من المدنية الرومانية تبخرت في المغرب في ( »41)كتابه المذكور ص 

م إلى أن فتح عقبة بن نافع  439ظرف قرنين اثنين ونصف قرن من فتح قرطا جنة على يد جنسيريك عام 

تراث روماني غير الأنقاض م وبعد هذا التاريخ لم يبق فوق تراب المغرب أي 682مدينة طنجة عام  » 

هذا في حين أن حضارة البوتيك ظلت متأصلة في المغرب العربي حيث امتد نفوذها إلى القرن الخامس أي 

(31)سوردون ص « محققة بذلك فترة انتقال سهلة إلى الفتح العربي»طوال الاحتلال الروماني . 

؟ولكن لماذا نجحت حضارة اليونيك حيث أخفقت مدنية الرومان   

يظهر أن وجود القرطاجنيين في المغرب يرجع إلى القرن الثاني عشر قبل الميلاد فقد أسست قرطاجنة عام 

التي أسست بالقرب منها أقدم وكذلك المدينتان المعروفتان بـ « اوتيك»قبل الميلاد ولكن مدينة 813

قبل  146طاجنة عام أي طرابلس وثم هدم قر« ليبتيس ماكنة»وهما بنزرت وعناية أو مدينة « هيبو»

المسيح بحيث يمكن القول بان النفوذ الفنيقي بالمغرب استمر عمليا ألف وكانت قرطاجنة هذه تمثل في 

غربي البحر الأبيض المتوسط الحضارة الشرقية التي هي أقدم حضارة في العالم وقد فضل الفينيقيون 

م التجارية ومن تلك المدن قرطاجنة التي الاستبطان في السواحل وإقامة مدنهم على طولها حفظا لملاحته

التي كانت معركة دمار « الحرب البونيقية الثالثة»صارت عاصمة المغرب والتي دمرها الرومان في 

تلك هي -تهدف لمنع الزعيم ماسينيسا من الاستيلاء عليها واتخاذها عاصمة لمملكة مغربية وطنية كبرى

أن ماسينيسا هذا تمنى أن يكون بالنسبة للحضارة البونيقية ما  نظرية المؤرخ كزيل الذي أكد من جهة أخرى

لاسيما وان هذا الامتزاج والتدخل كانا قد قطعا « كأنه لاسكندر المقدوني بالنسبة للحضارة الإغريقية 

(102أشواطا في المغرب لأنهما تهيئا منذ قرون )كرتي ص  . 

ج المغرب ولم تستعمر البادية المغربية مثل روما ويرى كزيل أن قرطاجنة لم تبذل قط جهودا منظمة لإدما

وقد أسست نحو العشرين مدينة في الساحل بين طرابلس وتونس وامتزج الدم القرطاجني بالدم البربري 

فكانت لحمة أولى بين الشرق العربي الممثل في القرطاجنيين وبين المغرب المشخص في البرابرة وكانت 

زامية أهل الشام( اللغة الرسمية عند أمراء نومبديا القوميين ولكن النفوذ لغة البونيك )التي تقرب من إل

البونيقي تجاوز الحدود التي كانت تشرف عليها قرطاجنة حيث وقع العثور على كتابات بونيقية في تونس 

نت أوكستان الذي ولد في منتصف القرن الرابع الميلادي( أن اللغة البونيقية كا-وشرقي الجزائر وأكد سان

بروكوب»منتشرة في البادية في عهده وأكد  » Procope  إنها كانت دارجة في القرن السادس والمسافة

أن في وسعنا أن نفرض أن البربر تبنوا لغة الإسلام -قصيرة بين هذا العهد والفتح الإسلامي لهذا يقول كزيل

 4را )تاريخ إفريقيا الشمالية القديم ج لأنهم تعلموها بدون مشقة لمعرفتهم للبونيقية التي لا تختلف عنها كثي

( وقد استند كزبل نفسه إلى وثائق قديمة أشار إليها في كتابه واستنتج منها كوتي )عصور 498ص 

وقد وصف لنا بروكوب المذكور « تسلسلا عميقا»( تسلسل تاريخ المغرب 105المغرب الغامضة ص 

غرب بعد وفاة سيدنا موسى عليه السلام وكانت فينيقيا كيف هاجر العرب الناطقون باللسان البونيقي على الم

تمتد غذ ذاك من صيدون )وهي صيدا الحالية( إلى مصر وعندما اكتسحها العبريون هاجر الفنيقيون من 

« أساطين هرقل»ومنها إلى المغرب حيث انتشروا إلى   وطنهم إلى بلاد الكنانة التي كانت في حدود بلادهم



8 
 

ه النظرية صلة بما قاله المؤرخون العرب في انتساب كتامة وصنهاجة إلى حمير )مضيق جبل طارق( ولهذ

ومعلوم أن الحميريين أقطاب الملاحة التجارية بين الهند وشرقي حوض المتوسط هم مثل الفنيقييين بالنسبة 

 قبائل حميرية ومضرية وقبطية وكنعانية وقرشية -في نظر ابن خلدون-لهذا الحوض وكان بين البربري

 .تجمعت في الشام وبها غزا افريقش الحميري المغرب

كما -ومهما تكن قيمة هذه النظرية فالواقع أن القرطاجنيين مشارقة وان لغتهم وحضارتهم الشرقيتين ظلنا

قرطاجنة »تحت الرماد طوال عهد الرومان والو ندال والبزنطيين إلى أن جاء الإسلام فوجد في -يقول كزيل

واستمرار البونيقية في المغرب كانت له في نظر « تدثر أثرها مستعدة للفتح والازدهارجرنومة مشرقية لم ي

للاتقاء « الأصابع الخمسة»كزبل ذيول أخرى منها الديني )عبادة بعل مثل العرب( واستعمال الهلال واليد 

 .من العين والمحافظة الشديدة والتمسك بالدين

للطابع الشرقي في المغرب استعمال القرطاجنيين للقميص  ويستمر كزيل في الاستنتاج فيلاحظ كمظاهر

الطويل بدون حزام وللشاشية والبرنس مع حلق الشعر أو تقصيره وإرسال أللحي وصبغها واستعمال الحناء 

والكحل والختان والسجود في العبادة ) مما كان يدهش الإغريق والرومان( وتحريم لحم الخنزير وما هو 

(125دة الفكر الذي يختلف هنا عن فكر الغربيين )كوتي ص أعظم من ذلك وهو وح . 

والذي يؤكد أيضا من الوجهة التاريخية وحدة القرطاجنيين والبربر أو وحدة الشرق والمغرب أن القطرين 

اللذين فتحهما المسلمون واستوطنوهما خارج إفريقيا في غرب حوض المتوسط هما الأندلس وصقلية وهما 

وعلى كل فإن وجود هذه الصلة بين »وطنهما الفنيقيون والقرطاجنيون قبل الإسلام وحدهما اللذين است

قد اندرج في سجل التاريخ وان سكان قسط شاسع من المغرب يتكلمون لغة سامية « قرطاجنة والإسلام

ق)ريبة من العربية ويلبسون ويتعممون ويفكرون ويحسون على طريق المشارقة منذ ما يقرب من ثلاثة 

132-130ن السنين )كوتي آلف م ). 

وننساق من هذا إلى الحديث عن الأعراف والعوائد الاجتماعية في المغرب، فما نسميه بالعرف لا يمثل 

( 281العرف دائما، لأن العادة المحكمة تكون تارة عرفا وتارة شرعا، والشرع كما يقول سوردون )ص 

حين أن العرف في نطاقه الحقيقي ليس سوى ذلك هو العرف العام أي المادة التي يستقي منا العرف في 

الجزء الجنائي أو المدني من العادات، وهو عبارة عن الاتفاقات المبرمة بين الجماعات لتحديد بعض نقط 

بأجدير»أو تعديلها في خصوص العوائد المتعلقة بالسواقي أو المخازن المسماة   العادة »(2). 

أجدير الخ(  -مجلس الأعيان -الدوار-لتي توجد عند أما زيغ )الدشروشكلية الجماعة عند الشلوح شبيهة با

وتلاحظ نفس الوحدة في الهيكل العام للقانون ألعومي، ولا بدع في ذلك حيث أن القبيلة التي هي النواة 

الجهوية للجماعة تتسم بنفس المظاهر الجماعة هو المكلف هنا وهناك بتطبيق العرف العام الذي هو الشرع 

العرف الجنائي الخاص وكذلك . 

( وحتى في النواحي 473على أن الفقه المالكي منتشر في نصف المغرب العربي تقريبا )سوردون ص 

أو مفتين ويختارونهم بالاقتراع لمدة   العرفية يلجأ الناس إلى الطلبة أو إلى الحكام يطلقون عليهم اسم قضاء

في المغرب « قط أي تصادم بين الشرع والعرف أنه لم يقع»مؤقتة أو بصورة دائمة، ويؤكد سوردون 

فإن الفقه المالكي مطبق فيها، ولكن ذلك لم يمنع « ولنضرب مثلا بمنطقة الاوراس البربرية-(342)ص

( والأعراف متشابهة في 390عرفا يستمد مقوماته الخاصة من وسط شبيه بسوس والأطلس الأوسط )ص 

والأطلس الأوسط بينما نرى التقارب محسوسا بين الأعراف في  )افريقية )تونس( وبلاد القبائل الجزائرية

( بحيث تلحظ وحدة موصولة بين كثير من أجزاء 442وسط المغرب الأدنى وجنوبه والاوراس )ص 



9 
 

فمن أجدير إلى قابس على الجزائر إلى بوذنيب إلى ابن صالح في »المغرب العربي لأن الجوهر واحد 

473)ص « هيكل العام الذي هو إفريقيا الشماليةالصحراء توجد لحمة واحدة في ال ). 

ولعل من أبرز مظاهر وحدة المغرب العربي المظهر الجغرافي الذي تمخضت عنه كثير من المظاهر 

وبالأخص الحاجيات الاجتماعية والوحدة الاقتصادية ذلك أن أقطار إفريقيا الشمالية تتجلى كجزيرة جبلية 

 400كيلومتر وعرضها على  1.800في المسافة ينيف طولها على  شاسعة تمتد من الشرق إلى الغرب

كيلومتر ويحف بها البحر من ثلاث جهات، في حين تتغلغل جنوبا في فيافي الصحراء، وإذا استثنينا هذه 

الصحراء الشاسعة التي هي امتداد طبيعي للمغرب العربي وحدنا أن مسافة إفريقيا الشمالية تبلغ 

ك. م 800.000 . 

الأطلسان الأوسط والأكبر نحو الشمال الشرقي عبر المغرب العربي بواسطة الأطلس التلي بينما  ويمتد

نحو الشمال الشرقي في « أطلسا صحراويا»ثم يستطيل « القصور»يتعرج الأطلس الأكبر شرقا إلى جبال 

نسلسلة سامقة تتخللها ممرات واسعة وفي تونس يلتحق الأطلسان الواحد بالآخر ثم يمتزجا . 

و  800ومن الأطلس الكبير على تونس يحف الأطلسان بسلسة من الهضاب الكبرى يتراوح ارتفاعها 

كيلومتر 1.000 . 

وتتسم الشواطئ أيضا بنفس المظهر : ضفاف واطئة في المحيط الأطلسي دون أي تنوء صخري وعلى 

قيمتفتحة لرياح الشمال والشمال الشر  ضفاف المتوسط شواطئ تتخللها فرض ضيقة . 

أما المناخ فهو على وجه العموم حار معتدل مع أمطار شتوية وتمتد أمام نظرك على طول الشاطئ وفي 

السهول ومنحدرات الأطلس التلي والريف والأطلسين الأوسط والأكبر أدرج وأشجار مستديمة الأوراق 

ت الزيتون في السفوح إلى صيفا وشتاء تتخللها الدفل والعناب والدوم ومآت النباتات العطرية وترتفع غابا

م. بينما تكثر في النواحي الرطبة أشجار الصنوبر والعفصية والبلوط والخفاف )الذي لا يوجد إلا في  800

 .الحوض الغربي المتوسط( وتتسامق أشجار الأرز في القنن العالية

م تسرح تحت حراسة أما في الهضاب العليا والنواحي التي لا تنزل فيها الأمطار بكثير فغن قطعان الغن

 رعاة رحل بينما تغطي الحلفة بخضرتها القائمة مساحات شاسعة )إفريقيا الشمالية لم. كليز

(Gleyze)   ولا توجد في أي مكان في الدنيا غير الأطلس واسبانيا، فالحلفة إذن من أكبر خواص

من المغرب الأقصى  ( وهكذا يتجلى الأطلس المتسلسل161كوتي ص -المغرب العربي )إفريقيا البيضاء

إلى المغرب الأدنى قطعة واحدة يغمرها نفس الضياء ونفس الأشعة ونفس المناظر الطبيعية )إفريقيا 

كيلومتر من أكاد ير إلى  3.000أقطار الأطلس وعلى طول   ( ولكن في مجموع153البيضاء كوتي ص 

155عمق الجبال )ص كيلومتر في  150صفاقس لا تتوغل الحياة البدوية والحضرية أكثر من  ). 

 .ومن ثورات إفريقيا الشمالية علاوة على الزيتون أشجار الفواكه واللوز والكرم والحوامض والمشمش

وتتسم هذه الوحدة الجغرافية والاقتصادية بطابع خاص عميق بين المغرب الشرقي والجزائر حيث يمتد التل 

 ألوهراني إلى الملوية الذي هو أعظم نهر في

لشمالية كما تتلاحق هضاب دبدو مع هضاب تلمسان وتتلاحق نفس الهضاب من الجزائر إلى قبل إفريقيا ا

وفي هضاب الجزائر والمغرب الشرقي تكثر الحلفة وقطعان الغنم التي تباع في « تندرارة»الصحراء 

بركنت وتصدر على الخارج من وهران وتعتبر فجيج مركزا هاما في الأطلس الصحراوي المغربي 

على أن سهول وهران نفسها إنما هي امتداد طبيعي لممر تازة أو العكس  ائريالجز  

وتوجد في المغرب العربي نفسي المعادن تقريبا )الفوسفاط والحديد والزنك والرصاص والنحاس، وان كان 



10 
 

ترول(المغرب الأقصى ينفرد بالمانغنيز والقصدير والكوبالط والموليبدين والأخص الفحم والب . 

كما يقول « أن إفريقيا الشمالية واحدة في جميع مظاهر حياتها الماضية والحاضرة»القول هي وخلاصة 

والعوامل « كتلة متراصة لا يمكن تجزئتها»( فهي 55الكولونيل يوطس في كتيبه عن إفريقيا الشمالية)ص 

هم آلاف السنين بين أجزاء جزيرة هائلة عاش سكاتنها منطوين حول أنفس« لهذا التماسك وتلك الوحدة»شتى

في حين هيأت لهم الوضعية الجغرافية الخاصة أسباب التواصل فتيسرت في جميع العصور عوامل التبادل 

من أقصى المغرب إلى أقصاه بين عناصر تجمعها أرومة واحدة سلسلة من المسالك السهلة تمتد من تونس 

! هذه الطريق التي عبرها عقبة بن عبر ممر تبسة إلى هضاب وهران ومن ممر تازة إلى المحيط الأطلسي

الخط الأكبر »نافع منذ أزيد من ألف عام لتوطيد قدم العروبة والإسلام هي التي وصفها ويليام مارسي بأنها 

وهذه الطريق تتخلل الأطلس الثلاثة لتضفي على المغرب العربي وحدة « للحياة في المغرب الإسلامي

ة الإفريقية فريدا في بابه لاسيما إذا أضفنا إلى ذلك وحدة الطقس جغرافية خاصة تجعل هذا الجزء من القار

 .التي تنشر على الكل سربالها الدافئ المشع بنوره الأزرق اللماع

والمغرب العربي يعتبر من الوجهة الاقتصادية قطرا فتيا فلاحيا في جوهره ينطوي على قابلية ذاتيو 

املة ولا تزيد التطورات الحديثة هذه المغارب الثلاثة إلا تقاربا للتصنيع نظرا لوفرة المواد الخامة واليد الع

 .لأبلغ وامتن

وهذه الوحدة الخاصة التي تجعل من المغرب العربي وصحرائه كتلة من جميع الوجوه لا تتنافى مع الوحدة 

ن العامة التي تربط المغرب بالعالم العربي والتي تتجلى مظاهرها في وحدة اللغة والحضارة والدي

 .والعواطف وكذلك التاريخ

فالقطر الليبي هو امتداد طبيعي للمغرب نحو الكنانة وباقي أقطار الشرق، تجمعه بالمغرب وحدة الجنس 

علاوة على وحدة التاريخ والحضارة ولكنه ينفصل عن المغرب جغرافيا واقتصاديا، لان الأطالس تمتد إلى 

واطئ نفسهاتونس فقط ولان الصحراء تمتد في ليبيا إلى الش . 

ولا يختلف وضع مصر عن ليبيا بالنسبة للمغرب إلا قليلا إذا اعتبرنا أن الأقباط ينتمون إلى نفس الفصيلة 

اللغوية التي ينتمي إليها البربر وان مصر كانت دائما معبرا بين الشرق والمغرب العربيين وصلة وصل 

 .حية بينهما

ثم تدفقت بعد خمسة قرون موجة العرب الهلاليين  فعن طريق مصر دخل إلى المغرب الفاتح العربي

والمسلمين الذين تواردوا إلى الصعيد المصري من جزيرة العرب التي تصلها بالمغرب زيادة على هذه 

أسباب أخرى لا تقل عن الأسباب التي تربطها بباقي -النفتة الجنسية التي كان لها أعمق الأثر في التاريخ

 .العالم العربي

ام التي أنت مهد الخلافة الإسلامية في العصر الأموي والتي كانت حدودها السياسية والجغرافية وبلاد الش

والحضارية تتغلغل بين دجلة والفرات والأردن إلى صحراء فلسطين كانت أيضا مهد الفينيقيين الذين نشروا 

ى الاقتصادية منها في جناحي العروبة الشرقي والمغربي نفس الحضارة بما فيها من أبسط المظاهر حت

أن الفينيقيين هم الذين حملوا من الشام إلى المغرب للمرة الأولى الزيتون والتين والكرم والرمان »حيث 

(82)الكولونيل بوطس  . 

ومن هذا العرض الموجز تتجلى لنا في أعمق مظاهرها وأبهى مجاليها تلك الوحدة العريقة التي تجعل من 

ينتظر أن تقوم بدور هام في حوض البحر المتوسط خصوصا والعالم  المغرب العربي مجموعة متراصة

 .الحر عموما مع شقيقاتها العربيات



11 
 

(1) 

امتد إشعاع اللغة البونيقية التي كانت تشتمل على نسبة من العربية من قرطا جنة إلى قابس ومن طنجة إلى بجاية ثم إلى بلاد الجريد  

 والاوراس

(38ال ذلك ما لوحظ في البونيقية من أن لفظ ملك لها نفس المعنى في اللغتين )سوردون المذكور ص ( مث31كوساك ص  -)تاريخ المغرب  

(2)  

أجدير عبارة عن مستودع لخزن ذخائر مجموعة من العائلات التي تملك الهرى وتسمى أهل الحصن أو أهل الأصل وهي تكتتب لشراء 

وهي واجبات الشركاء أو المصالح  يير هذه المستودعات بالارتكاز على فكرة اللوازمالأرض ثم تبنى عليها عمارة من ثلاث طبقات ويباشر تس

في المذهب المالكي تجعل هذا النوع من العرف عادة محكمة ذات « المصالح المرسلة»وهي العلائق بين هؤلاء الشركاء لا يخفى أن فكرة 

 .صبغة شرعية

 


