L'ISLAM

ET

LES DROITS
DE
L’HOMME

. par Abdelaziz Benabdellah.

L v

Sur invitation de 'UNESCO, le professeur Abdelaziz Ben-
shdellah, dirscteur du Bureau de¢ Coordination de I’Arabisation

dans le Monde Arabe et récacteur en chef de ‘a Revue Al-Qods, a
participé a un colloque orgonisé @ Bangkok, capitale de la Thai-
lande du 3 au 7 Décembre 1979, en vue d'étudier 'a position prise
por chacune des diverses religions en foveur des droits de I'hom-
me.

Le Monde musulman y a été représenté par le professeur
Abdelaziz Benabde'lah qui a foit un exposé intitulé « la pensée is-
lamique et le développement des droits de I'homme » (rédigé en
francais, i'une des deux 'angues du collogue, |'autre étant l'an-
glais},

Il est & noter que le professeur Abdelaziz Benabdellah a été élu
membre actif de I'HRI (Human Rights Internet) dont le siége est &
Washington.

_

En Is!lam, les droits et les
devoirs sont essentiellement re-
ligieux. Leur gorantie est assu-
rée en principe, par un pouvoir
coercitif basé sur la foi, en tant
que substrat et compendium,
comportant par définition d'ou-
tres éléments considérés lai-
quement, dans la société mo-
derne, comme facteurs - condi-
tionnant i'équilibrg social. Ces
facteurs sont en généra) d'or-
dre civilisationnel et en particu-
lier d’empreintes cultuelle, psy-
chologique et idéologique. La
nature: de la foi, en Islam, dif-
fére foncidrement de toutg opti-
que occidenta'e, en |'occurren-
ce, d'autant plus que la notion
du ¢ Din » n'a pas un
fond commun avec le termére-
ligion. Autant un pays occiden-
tal tire sa force coercitive de
mobiles sociologiques et éthi-
ques, autant une communauté
musulmane doit puiser dans la
foi, 'optimum de son énergie.
Cette communauté qui eng'obe
parfols certains pays sous-dé-
veloppés, de faible conviction
religieuse, pourrait étre victime
d'une - dégénérescence '$OCiO -
écoriomique, fruit d'un déséqui-
libre moral suscité par ("absen-
ce de toute conception adé-



quate, méme civique, du bien
commun. Une rupture d'équili-
bre s'ensuit fatalement entre
l'individu et la collectivité, com-
me cboutissement péremptoire
d’une déviation de la foi bien
entendue, donc de la Loi réve-
lée diiment interprétée. D'gil-
leurs, toute société d'obédience
religieuse est sujette @ une cer-
taine déviation qui sergit de
graves conséquences, si el'e
n‘est pas renflouée par une
rééducation pragmatique saine.
Les devoirs sociaux et les prati-
ques de courtoisie et de civilité
en sont |'émanation, Des princi-
pes coraniques d'équité, d'inté-
grité et de solidarité sont des
cencepts d’ ordre religieux.

L'homme, dans une société isla-
mique, semble jouir en tant
qu'étre humain, d'une certaine
autonomie, lui afférant des
droits, au sein de la communau-
té. « L'intérét communautaire »
aurait tendance G prendre le
pas sur l'intérét individuel. Mais
I'isiam b'en entendu doit confé-
rer & l'individu tous ses droits,
dans 'e respect de I'équilibre
communautaire. L'individu ne
doit pas empiéter sur la com-
munauté et vice-versa. Néan-
moins, le croyant peut et doit se
sacrifier pour ie bien général,

dans le contexte d'une option
libre et consciente. L'émergen-
ce d'un personnalisme aber-
rant, donc d'un esprit individua-
liste, ne se concoit guére, chez
un croyant bisn attaché a !es-
prit communautaire islamique.
La personnalité du croyant doit
s'épanouir et se libérer, mais
non au dépens d’un concitoyen,
méme de confession différente.
ta liberté et la dignité de tout

concitoyen demeurent péremp-
toires pour chacun et pour |'en-
semble, sauf condescendance
libre d'un membreg de lo com-
munauté, au profit d'un autre.
Cet aitruisme o pris, au début
de i'lslam, des proportions ja-
mais connues, chez I'humanité.
Mais il était si précaire qu'il
faisait ostensiblement excep-
tion. Seilon e Prophéte lui-mé-
me, la période de « Khiiafa »
ne pouvait dépasser trente ans.
Ce Khilafa cristallisgit un régi-
me optimum ol le spiritus| s'a!-
liait harmonieusement au tem-
porel, dans une cité idéale qui
a fait ses preuves, durant ce
court laps de temps. C'est un
précédent trés significotif qui
constitue un témoignage irréfu-
table. « L'affirmation métaphy-
sique » — constate Dermen-
ghem fit promouvoir et orien-
ta lo liberté dans « la Cité hu-
maine » ; « Dire que Dieu est le
plus grand, — affirme-t-il enco-
re — c'est fermer lo porte a
toute servitude, c'est se procla-
mer et se réaliser fondamenta-
lement libre ». Néanmoins, cet-
te notion métaphysique de la
liberté ne doit pas constituer
une excuse et une justification
d'un quelconque empiétement
sur la liberté d'autrui. Je ne par-
tage guére |'idée de mon ami et
col'égue Marce| Boisard qui af-
firme dans son ouvrage « Hu-
manisme de I'lslam » que la
« Touts puissance de Dieu con-
duit & la libération de I'homme
a I'égard de !'homme » — et
que « plus Dieu est transcen-
dant et absolu, plus I'homme
est libre a I'égard de tous les
autres ». I* me semble plutdt

que le respect de la liberté, de
40

la dignité d’outrui, donc de son
bien aussi, demeure fonction
du degré de sa piété ; Dieu ne
saurait tolérer & I'égard d’au-
trui nulle injustice qui consti-
tuerait, au contraire, pour !e
croyant un mobile de damna-
tion. Le musulman, méme dans
ses élans de transcendance,
demeure lui-méme ; Je ne peux
encore aquiescer @ la thése de
mon amij Boisard, avancant que
« rien ne peut lui croyant arri-
ver en dehors de ce que Dieu a
prévu pour |ui » ; if y a 'e revers
de la médaille, car des tradi-
tions prophétiques authenti -
ques précisent que |‘aumdne,
la compassion entreg parents et
autres, seraient des mobiles
pouvant annhiler les effets du
Destin, de par la Volonté méme
de Dieu. Le droit du prochain ne
peut donc é&tre limité, méme
dans le contexte d'une trans-
cendance divine, sous ['effet
d’'un facteur métaphysique, La
responsabilité du croyant mu-
su'man est définie dans le pur
sens de I'équité, sans tenir
compte d'une certaine faute ori-
ginelle, telle qu'elle est congue
par |'Occident. Une incarnation
divine ne peut dignifier hom-
me : il n‘a que ce qu'il mérite
rigoureusement. Ce sont id les
contours qui délimitent la no-
tion du droit de I'homme, en ls-
lam. La charte coranique est
catégorique ; !a révélation défi-
nit les droits et les devoirs de
I’'homme, ainsi qus le proces-
sus de leur réalisation, sur le
double p'an individuel et collec-
tif. C’est ce que mon ami Boi-
sard exprime si bien en affir-
mant que «les droits de croyant
seront |o résultante des obliga-



tions prescrites auxX autres par
ia religion ». Je tiens G préciser,
d’autre part, gque i'inspiiation
re'igieuse qui margue toute or-
ganisation sociale, en Isiam, ne
va pos jusqu'd la différenciation
entre membres musuimans et
non-musulmans, d'une méme

communauté. Cette notion d'é-

galité fonciére se répercute,
méme sur le plan fisca! ol la
différence opparente entre di-
me et capitation { )} avait
pour mobile un esprit agissant
de tolérance et le souci de ne
pos imposer aux concitoyens
juifs et chrétiens une fiscalité
d'ordre strictement islomique.
Partout gcil'eurs, le « dhimmi »
est le protégé par excellence,
jouissant d'une immunité totale,
au sein d’'une société ol il se
doit de se montrer, en contre-
partie, un membre intégre et
digne.

Le caractére personnel des
devoirs religisux imposés par
'Islam au croyant est moins
marqué, dans la masse des obli-
gations canoniques, que i'em-
preinte sociale. Les impératifs
d'ordre communautaire créent,
entre citoyens, une cosolidarité
sociole qui prime toute pratique
dévotionne!le. Pourtant, I'esprit
de collectivité ne doit, en aucun
cas, ni émousser la personnali-
té de I'adepte, ni dégénérer en
individualisme égoiste. Les ca
ractéristiques essentie'les de la
foi sont loin de se cantonner
dans des actes purement cul-
tuels. Elles touchent, en pre-
mier lieu, les élans du coeur et
'e comportement des dames.
Tout mérite est surtout condi-
tionné par I'eflicience sociale

de |'acte accompli par le fidéle.
L’amour du prochain, I'altruis-
me, le respect des droits d'au-
trui, de la dignité de I'homme,
de la parole donnée, le souci

d'éviter non seulement des em-
pieétements quelconques, mais
de simples et pures médisances
sur ia personne humaine, sont
autant d'éléments quj définis-
sent la foi, dans le contexte de
I"lslam. Parfois, des obligations,
comme la priére, possent aqu
second plan par rapport @ des
pratiques surérogatoires, te's
le désir de servir, d'aider et de
protéger les faibles, le souci de
toct et de délicatesse, ung pré-
venance de coeur raffinée, L'ef-
ficience du jeline est elle-méme
fonction de divers facteurs,
dont notamment !a profondeur
des sentiments de compassion
du fidéle & I'égard des misé-
reux éprouvés par la feim. La
Zakat, aumbne légale, est une
dime qui a pour but initial d'as-
surer une juste répartition des
biens ; mais, e'le tend aussi @
renforcer, chez le croyant, des
dispositions qui l'incitent, cons-
tamment & se préoccuper des
autres, 0 ceuvrer pour soulager
les miséres, en subvenant aux
besoins des nécessiteux ou en
secourant des gens en détres-
se. Cette socialisation des
biens qui est en méme temps
une harmonisation des coeurs,
ne tend guére @ appauvrir une
couche de la nation au profit
d’une autre. Mais p!utot a réali-
ser au sein de la société, un
certain équilibre susceptible

de bien asseoir la fraternité en-
tre citoyens, La pronibition des
jeux de hasord, de l'usure, n'o-
vait pas une raison en soi : el'e

était surtout due au sentiment
qui animait le législateur, sou-
cieux de diminuer, qu sein de la
communauté, toute cause de
tension ou de malentendu, pro-
voquée par un comp'exe d’in-
justice et de spoliation. Toute
pratique, toute ceuvre initiale-
ment légale, devraient étre ex-
clues ou mitigées, si el'es ris-
quaient de dégénérer en élé-
ment de discorde. Une franchi-
se brutale qui blesse n’est plus
une qualité. Le mensonge qui
pallie un danger, qui réconcilie
deux 6tres séparés, est un ac-
te trés méritoire. Une bonng in-
tention est susceptible de légi-
timer un acte origineilement il-
légal, & condition qu'cucune
des parties en cause ne Soit 1é-
sée. Pour ne pas évoluer dons
I"abstrait, nous allons définir les
droits de I'homme, en Islam,
par une exemplification aussi
vivante que pratique, sur tous
les p!ans ou 'homme doit jouir
de la liberté, de la dignité, de
I'éga'ité et de tous les droits
qui lui assurent une vie décen-
te, une immunité contre I'abus,
le despotisme et la coercition
sur le p'an confessionnel et
économico-social.

Nous allons étayer ces don-
nées par un choix de versets
coraniques ou de hadiths que
nous avons traduits aprés les
avoir extraits de Bokhari (B) de
Moslim (M) du Mouatta de Mo-
lek {Ma) des Sounan (Traités de
traditions ; S) dont Abou Do-
woud (D) Nassai (N.) Tirmidhi
(T) et des Mousnad commg ce-
lui d'’Ahmed lbn Hanbel (A) ou
de Bezzar (BE) ocinsi que des
ceuvres de Tabarani (TA).



LES DROITS DE L'HOMME ET
LA FOI.

ale vrai Mouslim (le musul-
man), est celui qui ne nuit a
personne ni par ses propos mal-
veillants nj par ses actes, »

« Le vrai Moumin (le cro-
yant) est ceiui vis-a-vis de qui
tous les hommes doivent se
sentir en sécurité, dans leur
personne et leurs biens » (T.N.)

On posa au Prophéte la
question suivante : quel'e est
ia qualité jugée la meilleure
chez e musulman ? |} répondit:
« c'est dg calmer la faim d'un
miséreux et de saluer toute per-
sonng connue ou. inconnug »
(B.M.N.), le salut étant considé-
ré, ici, comme un geste inspi-
rant la sécurité.

« Un croyant physiquement
fort est p'us valable et est
mieux aimé de Dieu qu'un mou-
min de faible constitution» (M);
ceci implique qu’un bon croyant
doit prendre soin de sa santé et
développer sa force physique
afin d'étre plus utile & la socié-
té.

« Dieu gime le croyant qui
exerce un métier » (7).

&« Mieux vaut, pour un mou-
min, ramasser du bois, pour as-
surer son gagne-pain que men-
dier » (S sauf D).

Espérance et persévé -
rance sont le propre d'un cro-
yant. Bokhari dans son El Adad
el Moufrad (A. M. TI p. 563), ci-
te le Hadith suivant : « Sj les si-
gnes du Jugement dernier ve-
naient & se manifester, au mo-
ment oll vous vous apprétez @

mettre en terre un plant, n‘hé.
sitez pas a le planter ».

« La foi subjugue le cro-
yant en I'empéchant d'étre per-
fide et scélérat » (D).

« Le bon croyant ne profé-
Te contrg personne des malé-
dictions, des calomnies ou des
propos grossiers » (AM Tl p.
408).

« Ne peut étre considéré
comme croyant celui qui man-
ge G satiété, pendant que son
voisin meurt de fgim » (AM T
P, 201).

« Tout croyant est, vis-a-
vis de ses fréres, comme un mi-
roir dans lequel se refidtent
ieurs défauts » (AM TI p. 333).

« Le bon'croyont ne doit
dire que du bien, sinon il doit
observer le silence ». (B et M).

« Aimer et servir un voisin
constituent des actes de foj »
(A M).

« Le croyant est tenu de
respecter les biens et la vie
d’autrut » (BE).

« O, Crbyantsl observez
strictement la justice... dussiez-
vous témoigner contre vous-
mémes, contre vOs parents,
contre vos proches... » (Sourate
des Femmes, verset 134),

« O, Croyants ! soyez fidé-
les @ vos engagements » S. de
la Tabie, verset 1).

« Réconcilier deux étres
séparés ast un geste plus mé-
ritoire que dg faire 'a priére, le
jelne et I'auméne. » (AM TI p.
482).

Celui qui est dépourvu de

pudeur, ose tout se permetires
(AM T2 p 52) : « Lg pudeur est
Une marque de foi » (p. 61).
« Dieu agrée deux qualités
chez le croyant : |a pudeur et lg
longanimité (ou la pudeur et !a
pondération ou la mesure) (AM
T2 p. 42),

« La turpitude et I''ndécen-
Ce sont les plus vils des carac-
téres qu'un croyant puisse
avoir » (AM TI p. 412).

« Un croyant peut toujours
espérer I'expiration de ses for-
faits, sauf en cos d'assassi-
nat » (B).

La va'eur du « geste » d'un
fidéle est hautement apprécia-
ble, en Islam. « Quelle est I'au-
mone la plus méritoire - deman-
de-t-on un jour au Prophéte 7—
«C'est - répond-il - le sacrifice
consenti, dans un but humani-
taire, par un pauvre dont les
moyens sont trés limités» (N.D).
Dans un autre hadith, le Pro-
phéte précise « qu'une simple
obole donnée en auméne par
un pauvre, vaut mieux qu'une
centaine de milliers accordés
par un riche (N). »

«Dieu ne prend pas en con-
sidération vos aspects exté-
rieurs. nj votre degré d’opulen-
ce, il tient surtout compte de
votre intention et de vos actes»
(M et Ibn Méja).

« La véritable richesse ne
réside paos dans |'gisance ma-
térielle ; c’est plutdt la richesse
de I'dme » (B.M.T.). |} s’agit de
"élan généreux de I'Gme et du
sentiment qu’'éprouve le fidéle
d’étre comblé por Dieu, sans
dépendre aucunement d’autrui.



« La castration est interdi-
te, car la procréation est un des
buts que le croyaont doit se pro-
poser d'atteindre » (B, T et N).

« supporter avec patience
et pardonner, c'est la haute sa-
gesse » (S. de la Délibération,
verset 41).

« Dieu aime l!a bonté, en
toute circonstance » (AM Tl p.
550).

« On ne pourra s'en pren-
dre @ I'nomme qui venge une
injustice qu'il aura éprouvée »
(S. de la Délibération, verset
39).

« Disu n'aime point les trai-
tres » (S. du Butin, verset 60).

« Traitre est celuj qui, con-
sulté, ose donner un mauvais
conseil sur des questions qu'il
ignore » (AM TI p. 358).

« Dieu n’aime point que
I'on divulgue e mal, @ moins
qu’'on ne soit victime de I'op-
pression » (S. des Femmes, ver-
set 147).

« Toute dme n’est respon-
sable que de ses propres oeu-
vres : aucune ne portera le far-
deau d'une autre » (S. de la Ta-
ble, verset 164).

« Dieu n’impose G aucune
ame un fardeau qui soit qu-des-
sus de ses forces » (S. de Ila
Vache, verset 286).

LES DROITS DE LA FEMME.

Le Coran a reconnu & la
femme des capacités et des
droits inconditionngls, dans
toute gestion d'ordre civil, éco-
nomique ou personnel ; la fem-

me jouit ainsi de la capacité et
du droit d'hériter, de donner, de
léguer, de contracter une dette,
d'acquérir, de posséder en pro-
pre, de passer un contrat, d'at-
taquer en justice et d’adminis-
trer ses blens ; elle o aussi le
droit de choisir librement le
compagnon de sa vie ou d'ac-
quiescer a un tel choix, de con-
voler en secondes noces, aprés
étre deveriug veuve ; ce dernier
droit n'a été reconnu a ia fem-
me occidenta's que bien tardi-
vement. (Se référer aux versets
229 au 241 de la Sourate de la
Vache et des versets 4 a 35 et
128 de la S. des Femmes).

« C'est aux Arabes — dit
Gustave le Bon (dans la Civili-
sation des Arabes p, 428-436) —
que les habitants de I'Europe
empruntérent avec les lois de
la Chevalerie, le respect galant
des femmes qu'imposaient ces
lois... ; l'islamisme a relevé Ila
condition de la femme et nous
pouvons ajouter que c'est la
premiére religion qui V'ait rele-
vée... ; toutes les légis!ations
antiques ont montré la méme
dureté pour |es femmes... ; la si-
tuation légale de la femme ma-
riée, tel's qu'elie est réglée par
le Coran et ses commentateurs,
est bien plus avantageuse que
celle de la femme européennens.

L'Islam reconnait & la fem-
me le droit exc!usif, dans cer-
tains secteurs afférant & la vie
conjugale, ménagére et familia-
le, notamment la maternité.
Toute contribution de la fem-
me, dons le régime communau-
taire, demeure légitime, a4 con-
dition toutefois, que cette con-
tribution n’entraineé aucune per-

turbation dans !e foyer. Si la
capacité de la femme se trou-
ve quelque peu limitée dans
certaines activités, telle la ma-
gistrature, c’est que la femme
est, en général, pius dominée
par le sentiment que I'homme ;
elle est moins disposée @ s'o-
dapter aux rigueurs que nécses-
sitent parfois les circonstances.
Le Coran range, certes, la fem-
me & un degré moindre que ce-
lui de I'hnomme ; mais cela ne se
justifie que par les lourdes
charges fami'iales qui incom-
bent @ I'époux ; il ne s'agit nul-
lement d’infériorité inhérente &
la noture méme de la femme.
la doub'e part reconnue a
I'hnomme, dans I'héritage, s'ex-
plique aussij par ies obligations
exceptionneiles auxquel'es
I'homme est astreint, alors que
I'exemption de la femme est to-
ta's, quel que socit son degré
d’opulence. Le marioge impose
au marj I'entretien de son épou-
se ; cet entretien comporte,
d‘aprés le rite malékite, son ha-
billement, son habitation, son
alimentation, la fourniture du
nécessaire de toilette et d'une
domestique pour }‘aider dans le
ménage.

Le lien du mariage est sa-
cré. « Quiconque Se marie,
s'ossure la moitié de la foi ; il
doit réaliser 'autre moitié par
la piété (Ta). Sa rupture par le
divorce est considérée comme
|'acte licite le plus réprouvé de
Dieu (S.). Lo monogamie est le
seu| systéme qui doit — d'aprés
les normes de I'lslam — s’adap-
ter & certaines exigences. « Si
vous craignez d'étre injustes
— dit le Coran — n'épousez



gu'une seute femme » (S. des
Femmes, verset 3) ; or, on lit
ai'leurs, verset 128) : « Vous ne
pourrez jamais traiter égale-
ment toutes vos femmes, quand
méme vous le désireriez ardem-
ment ».

LIBERTE

L'Islam protége ia liberté
et encourage |'affranchisse -
ment des esclaves ; dg nom-
breux hadiths rapportés par
d'éminents traditionnistes tels
Bokhari, Mosiim et Tirmidhi,
mettent en relief le souci du [é-
gislateur, dens ce domaine.
Maintes infractions a la loi  di-
Ving ne sont expiées que par o
libération des ésclaves, Le Pro-
phéte, tout en ménageant les
traditions de son époque (tra-
ditions d’esclavage communes
a plusieurs Nations, méme des
pius civilisées comme les Per-
ses, les Grecs et les Romains),
profitait de toutes les occa-
sions, pour démontrer aux fidé-
les le caractére sacré de la li-
berté. Il s'ingéniait & résorber
cet esclavage, a'ors que plus
d'un tiers dest Nations moder-
nes refusent encore aujour-
d’hui, d'adhérer @& la Conven-
tion Internctionale sur son abo-
lition. I} multipliait les chances
de cet affranchissement quj de-
vint obligatoire, quand ‘e maitre
use de vioience & I'égard de son
domestique (M.D.). Un maitre
ne devait jamais se prendre
pour seigneur et considérer les
serviteurs comme des esclaves.
Il devait manger G la méme ta-
ble qu'eux (B.M.D.). Le Khalifa
Omar, s'adressant un jour a
ceux qui prenaient plaisir @

subjuguer les hommes, leur dit:
« Pourquei donc imposer votre
joug & des hommes nés li-
bres ! »

TRAVAIL ET SOLIDARITE

L’'lslam accorde une place
de choix gu travail, & la persé-
vérance dans le travail et @
I'entraide mutuelle entre cito-
yens. De nombreux versets co-
raniques et hadiths sont 1& pour
ottester la priorité, donnée paor
la religion, qux principes & ca-
ractére social sur ceux pure-
ment cultuels :

« Dieu cime le croyont qui
exerce un métier » (Ta.)

« Quel est le meiileur mo-
yen de gagner sa vie ? — De-
mande-t-on un jour au Prophé-
te —:

« C'est — affirme-t-il — le
travail manue| et le commerce
pratiqué avec intégrité (A.B.E.
Ta).

« Le commercant intégre a
sa place parmi les Prophétes et
'es élus de Dieu » (T).

« Dieu réprouve tout acca-
parement des aliments, suscep-
tible de provoquer la cherté de
ia vie » (Majma el Fawaid).

L'ISLAM ET LA SCIENCE

« La science est plus méri-
toire que lo priére » (BE, Ta) —
faisait remarquer le Promoteur
de !'lslam ; « Un seul homme dg
science — ajoutait-il — a plus
d'emprise sur |e démon, qu’un
millier de dévots ». (TA). « Les
hommes de science sont les hé-

ritiers des Prophétes dont le
seul patrimoine [€gué au monde
est précisément la science »
(T.D.).

¢ Quiconque s'éloigne de
son foyer (quitte sa patrie), a la
recherche de la connaissance,
est censé agir dans le sens
agréé de Dieu » (T). Il s'agit de
toutes les branches de !a scien-
ce aussj bien coranique qu’hu-
maine, « La recherche de la
connaissance est une obliga-
tion pour tous ». (T)

L’Islam tient en grande es-
time les sciences appliquées
d’'intérét pratique, les expéri-
mentations positives, le doute
créateur et !a persévérance
dans |'‘étude et la recherche :
« A un groupe d’agriculteurs
occupé a greffer des palmiers,
le Prophéte ordonna, un jour, de
cesser une telle pratique ; or,
les pa'miers non greffés produi-
sirent des dattes de mauvaise
qualité ; le Prophéts venant a
repasser devant ces mémes
agriculteurs, ils s’en plaigni-
rent : « Vous étes — reconnut
le Prophéte — plus au courant
des choses de votre domaine
(M), C’est & un hommage
éclatant rendu & la science et d
|'expérience.

L'avénement de [Ilslam
avait bouleversé, en l|'espace
de quelques décades, 'a carte
du monde et mit en branie une
révolution scientifique, intellec-
tuelle et socio - économique.
D'esprit « éclectique » et syn-
crétisateur, YArabe, aprés un
stade de décantation, devint
créateur. « Malgré le grand
nom d'Euclide — fit remarquer



E.F. Gautier — ce ns sont pas
les Grecs, ce sont les Sarrasins
(c'est-a-dire les Musulmans)
qui furent les professeurs de
mathématiques de notre Re-
naissance ».

L'Is'am n’est plus, ce que
certains croyaient, « un pur su-
jet d'érudition », Sa tendance
au renouveau, sa fol dans sa
mission poiitico - sociale, toute
son histoire avec ses longues
péripéties de splendeur et de
déclin et les maobiles constitu-
tifs de ce processus, révélent
ou monde un effort continu
d’adaptation, a'imenté par un
richg potentiel qui puise sa for-
ce dans le pragmatisme de |'ls-
lam. Il s'agit |6 d'un systéme
juridico-social dont les données

intrinséques  légitiment, de par
leur souplesse et leur élasticité
intellectuelles, tout mouvement
tendant & |‘activation d'un con-
formisme alliant harmonieuse-
ment lg spirituel au temporel,
dans le monde moderne.

La réalisation du bonheur
de I'humanité et du bien-étre de
I'homme, coenstitue le but su-
préme d'un Islamisme bien en-
tendu, tel qu'il fut défini par le
mouvement salafi, grGce & son
effic'ence concréte et pragmo-
tique. L'économie islamique
doit assurer aux citoyens une
vie digne, confortable et égale
pour tous, sans considération
de confession, de race ou de
cou'eur. La misére, l'ignorance
et ta malodie sont lss flégux

que tout régime islamigue doit
s'ingénier @ combattre, avee les
moyens les plus appropriés et
les méthodes les plus moder-
nes.

L'industrialisation accentue
la force du travail et amplifie
les problémes qui en découlent.
Mais notre Iégis‘ation, dans ce
domaine, est la plus progressis-
te de toutes les législations du
monde, car elle met en con-
nexion !'idéalisme spirituel, la
sécurité sociale et le confort
matériel que doit atteindre
l'ouvrier, en tant que capital-
travail. La dignité de ce capital
humain est le p'us sir garant
de la stabilité et de la prospéri-
té de la communauté musulma-
ne toute entiére.



