Enseignement Comparé de la Médecine
au Maroc et au Monde Musulman
au Moyen-age*

Cet exposé sur I’enseignement de la médecine au
Maroc au Moyen-Age (c’est a dire jusqu’au XVe
siécle, période Mérinide), comparé a celui du Monde
Musulman, s’insére dans une étude que je viens
d’élaborer 4 la demande de la ““‘Commission Interna-
tionale pour le Développement de I'Histoire de la
Science et de la Culture de I’Humanité”’. J’ai donc
essayé d’analyser, dans ce contexte, la portée de la
contribution du Maroc, en I’occurrence. Je parle en
historien qui tend, quoique profane en science médi-
cale, a définir les contours de 'impact de la tradition
maghrébine sur évolution de cette branche scienti-
fique, parallélement A la pensée gréco-romaine, sur le
processus d’évolution des centres didactiques : hopi-
taux, cliniques, polycliniques et ce qu’on appelait
“‘boutiques de traitement™. Simples noyaux d’appli-
cations quotidiennes, les travaux effectués au sein de
ces centres seront bientdt étayés par des expériences
souvent individuelles, mais parfois collectives, avec la
collaboration d’étudiants, au nombre toujours limité.
Une diagnostologie trés élémentaire au début, finit
par constituer, avec les Avempace, les Avenzoar et les
Averroés, une véritable branche d’étude tendant a
mettre au point une symptomologie des maladies et &
tenter des ordonnances adéquates, dans le contexte
maghrébin ; certaines conjonctures particuliéres au
milieu Islamique, avaient faconné, trés tot, les opti-
ques et les options, créant une assise exceptionnelle ol
la médecine préventive s’'imprégne d’une teinte cultu-
relle ot le social prime le religieux.

La médecine et ses dérivés prirent, dés les pre-
miers siécles de I’'Hégire, un cachet sacré, les classant
parmi les sciences dites Islamiques. C’est pourquoi la
mosquée constituait I'institution de choix pour
Penseignement de cette branche scientifique. Elle est
symbolisée au Maroc par la grande mosquée de la
Karaouyene édifiée en I’an 245 de I’Hégire (859 J.C.).

A cette époque, Fez, construite une soixantaine
d’années auparavant, hébergeait le rite Chafiite dont

Abdelaziz BENABDELLAH
Membre de I’Académie du Royaume du Maroc

le promoteur affirmait qu’il ne connaissait guére de
science, autre que la Charia, plus noble que la Méde-
cine. Cette branche de la connaissance qui assure la
santé physique et psychique de I’Homme, est placée
dans le contexte de 1'Islam, au premier rang des
structures essentielles de la société, La polyvalence des
Uléma de la premiére Université religieuse du Monde
Islamique ne se concevait nullement, sans une pro-
fonde connaissance dans I’art médical. Une heureuse
équation entre le temporel et le spirituel est le secret de
I’équilibre dont dépend la félicité de I’&tre humain.
Les enseignements coraniques ou traditionnaires,
englobent les éléments principiels qui régissent le
régime alimentaire, la prévention hygiénique et la
lutte contre tout ce qui est de nature a porter atteinte 4
la santé de Iesprit et du corps. L’éducation de I’4me
vise I'élimination des mobiles psychiques qui pertur-
bent cet équilibre et dont les interférences, accusant
de graves troubles neurologiques, constituent, d’aprés
des statistiques américaines, les 9/10 des états mor-
bides chez I’homme. Le Coran, qui ne s'intéresse
qu’accidentellement a la science, décrit pourtant les
phases de I’embryogenése et du développement aussi
bien intra-utérin que postérieur, Le béhaviorisme du
comportement s’intégre dans ses enseignements, met-
tant en exergue I’idéal des réactions et des conduites
conscientes ou inconscientes de I’homme, L’évolution
de la science médicale, dans toutes ses branches, a
ainsi trouvé un heureux stimulant dans la Charia qui
devait structurer I’enseignement de la médecine dans
les pays Islamiques et notamment au Maghreb, depuis
le IX® siecle de 1'ére Chrétienne, alors qu’en Europe,
la pensée médicale n’a pu prendre son élan, dans le
cours logique de Iexpérience scientifique, qu'un mil-
lier d’années plus tard, c’est & dire au XIX¢ siécle,
avec Claude Bernard. En Andalousie, remarque
Dozy(!), “presque tout le monde savait lire et écrire,
tandis que dans I’Europe Chrétienne, les personnes les
plus haut placées, a moins qu’elles n’appartiennent au
clergé, ne le savaient pas’. Tout cela a été réalisé



grice aux Almohades, en plein XII¢ siécle qui était,
souligne Leclerc(), “le plus grand siécle scientifique

de I’Espagne Musulmane’’. ‘‘Nous ne pouvons guére -

dissocier -affirme Renaud®-1’étude de la médecine au
Maroc de celle de la biographie des savants Andalous
qui ont suivi les Rois du Maroc de Séville et Cordoue
4 Féz et Marrakech ou Aghmat”’. Le Maroc a donc -
dit-il - ““le droit d’adopter les Avempace, Ibn Tofail
et Ibn Roshd”.

A I’époque ou I’Andalousie dépendait de Mar-
rakech, capitale de ’Empire, un ensemble de méde-
cins de toutes spécialités a été attiré par les cours
Almoravide et Almohade dont elles encourageaient la
mission clinique et enseignante, les recherches théra-
peutiques et pharmaceutiques dans les hopitaux. La
réputation du Maroc fut telle qu’un certain Gerbert,
devenu Pape sous le nom de Sylvestre II en 999 de
I'ére Chrétienne, s’inscrivit comme étudiant a la
Karaouyéne ol un moine d’Espagne y obtint la chaire
de professeur. Il semble - d’aprés Kanouni qui cite un
orientaliste. auteur d’une brochure sur I’art dentaire
au Maroc - qu’une école de médecine aurait été édifiée
a4 Fez, dés le Xe siécle (IVe de I’'Hégire). La
Karaouyéne qui, de simple mosquée, s’¢leva alors au
rang d'Université, créa des cycles d’étude de méde-
cine, pour former des généralistes dont I'exercice
médical était considéré comme une obligation com-
munautaire, tant qu*un nombre suffisant de médecins
et de spécialistes n’emergeait pas au sein de la société.
Les théologues, jurisconsultes, traditionnistes et exé-
gétes du Coran n’en furent guére exceptés, car la
médecine constitue un' des facteurs socio-
économiques les plus afférants au processus vital de la
communauté dont il supervise la structuration. Le
Maghreb, fagonné par un Islam agissant, tient en
grande estime toutes les sciences appliquées d’intérét
pratique, les expérimentations positives, le doute
créateur et la perséverance dans la recherche. “C'est a
la médecine - affirme encore Leclerc (I, 36) - que
revient I’honneur d’avoir ménagé la concorde et
I’alliance heureuse de la science et de I'Islamisme’’.
La science, d’aprés le Coran, s’identifie a la Hikma
ou Sagesse et la Sagesse comportait, au temps des
Almohades, toutes les branches de la philosophie et
des sciences. Mais plus tard, la Hikma concernait
exclusivement une spécialité préférée, compte tenu de
certaines contingences régionales, a savoir celle de
Poculiste appelé Hakim, alors que le médecin ou
Tabib était un simple généraliste!®. N’empéche que
plusieurs médecins arabes, soit au Maghreb, soil ail-
leurs dans le Monde Musulman, ont cultivé maintes
autres branches avec les sciences médicales et natu-
relles, telles les Mathématiques, la Philosophie,

I’ Astronomie et autres qui avaient leurs chaires res-
pectives & 1'Université de Fez, et plus tard a celle de
Ben Youssef, & Marrakech. C’est gréce a cette poly-
valence que le Maghreb a connu alors toute une lignée
de médecins dont quelques uns eurent une réputation
universelle. C’est & travers I’ceuvre grandiose de ces
médecins que nous allons évoquer les caractéristi-
ques de la mission didactique médicale au Maghreb.

L’expérience dans les laboratoires s’effectuait au
milieu des étudiants, soit individuellement au sein
d’officines ou cliniques personnelles, soit a I’hopital
ou dans une polyclinique collective. Le premier
Maristdn (hdpital) est celui qui fut édifié par
Al-Mansour 3 Marrakech, pourvu d’onguents et de
remédes en abondance et dirigé par un groupe de
médecins, avec ’assistance d’étudiants, dans un site
admirable, dépeint par I'auteur du ““Mo’jib’’. Cet
hopital - dit Millet (dans son ouvrage ‘“Les Almo-
hades”’, p. 130, paru en 1925), non seulement laissait
bien derriére lui les maladreries et les hotels-Dieu de
notre Europe Chrétienne, mais ferait encore honte
aujourd’hui (c’est 4 dire en 1925) aux tristes hdpitaux
de la ville de Paris’’, De grands spécialistes, réputés
dans le monde médiéval, avaient participé & la mise
sur pied de ce Maristdn - école ou les théories et les
pratiques médicales s’affrontaient, animées par les
Avempace, Ibn Tofail, Ibn Roshd et Avenzoar :

— Ibn Badja Abou Bekr Mohammed Ibn Saigh
dit Avempace mourut & Fez en I’an 1138 J.C./538 H.
Ibn Abi Ossaibia le compare 4 Al-Fardby et le place
au-dessus d’Avicenne. Il élabore un ““Discours’ sur le
Traité des Simples de Galien et les médicaments d’Ibn
Ouafed.

— Ibn Tofail, Abou Bekr Mohammed ben
Abdelmalek, disciple d’Avempace, mourut & Marra-
kech en 1185 J.C... Il était le maitre du grand Alpe-
tragius (Al-Bitroudji) et ses travaux médicaux furent
étayés, en sus des expériences cliniques, par sa grande
érudition philosophique.

— Ibn Roshd, Abou Al-Oualid Mohammed ben
Ahmed dit Averrogs ; il est qualifié par Leclerc (II,
97), comme ‘‘le plus grand nom de I’Espagne
Musulmane”. Il mourut également @ Marrakech en
1198 J.C.. Sa connaissance du grec et de la philoso-
phie hellénique lui vaudront le surnom de ‘‘commen-
lateur d’Aristote’’, Eminent médecin d’Al Mansour
et de son pére Youssef, il élabora sa principale oeuvre
médicale intitulée Al-Koulliat (Colliget) ou il traita
des généralités de la médecine, réservant pour un
autre livre ses particularités, En fidéle disciple
d’Aristote, Averroés souligne bien que pour com-



prendre le Colliget, il faut faire la connaissance de la
logique et des sciences naturelles. Dans ses commen-
taires d’Avicenne dictés a ses éléves, il préconisa le
changement de climat dans la phtisie, indiquant
comme stations hivernales I’Arabie et la Nubie. Ses
recherches 'amenérent & la découverte de la grande
circulation du sang, avant William Harvey et ’'Egyp-
tien Ibn Nafis qui n’a pu déceler que le processus de la
petite circulation pulmonaire. Ses investigations
dépasseérent le cadre philosophico-médical pour
atteindre les grandes découvertes d’ordre historico-
géographique. Christoph Colomb, cité par Ernest
Renan dans son ouvrage ‘*Averroés et I’ Averroisme”’,
a reconnu n’avoir eu vent de I'existence d’une terre
ferme outre-atlantique qu’aprés avoir lu la traduction
latine du Colliget. C’est grace a Ibn Roshd, que
s’effectua I’échange millénaire entre la pensée grecque
el la pensée arabe, & travers le Maghreb, dont la capi-
tale intellectuelle, Fez, a été considérée comme
I’Athénesde I’ Afrique. Les échanges Maghrebins avec
les savants romains, notamment sur le plan médical,
sont attestés par la récente découverte d’'une statue
d’Esculape, dieu romain de la médecine, imberbe, 4
Volubilis®), A Padou (Vinitie), se constitua une école
ou les doctrines d’Averroés faisaient le fond de
I’enseignement jusqu’au milieu du XVIII® siécle.
Témoin de son éminence, une statue est érigée en son
honneur a la faculté de médecine de Montpellier.

Avec la grande famille des Ibn Zohr, la réputa-
tion du Maghreb, sur le plan médical, s’accentua et la
mission didactique enseignante se développa. De
nouvelles méthodes cliniques virent le jour. Abou
Al-Ala Zohr Ibn Abi Merouén, qui mourut en 1131
J.C., mit en avant avec I'aide de ses éléves des dia-
gnostics audacieux, par ses pronostics qui se Liraient
du pouls et de I’analyse des urines. II fit peu de cas du
Canon d’Avicenne et se fia aux résultats réalisés en
laboratoire. Son ‘‘Traité des propriétés”” médicales
est cité une cinquantaine de fois par le naturaliste Ibn
Al-Beitdr. Son ““Opuscule sur les médicaments sim-
ples” (Bib. de Paris N° 28) fit sensation sur les deux
rives du Détroit. Mais le plus éminent de la famille est
Abou Merouan Abdelmalek ben Abi Al-Alaa, dit
Avenzoar dont le génie médical tire sa grandeur d’une
expérience clinique basée sur I’observation. Avenzoar
est, pour certains, le plus grand médecin de I’école
arabe auquel seul Razés est comparé. Son principal
ouvrage, le *““Teissir’” est un chef-d’oeuyre qui con-
crétise ses options médicales on il se montre indépen-
dant et créateur. Ce Teissir, que j’ai préfacé dans une
nouvelle édition élaborée par I’Académie Royale du
Maroc, a été maintes fois publié et traduit en latin ;
Ibn Zohr le dédia a son célébre disciple Averroés. Il y

parla de son séjour & Marrakech ou il fut, semble-t-il,
chargé de la direction d’un hopital. Ce fut pour ses
étudiants un manuel de travail, od Avenzoar déve-
loppait I’analyse de thémes nouveaux, dans une sorie
d’institut des spécialités. Il a pu en définir, avec une
précision étonnante, les données d’un diagnostic dif-
férentiel (des encéphalites, des humeurs fibro-
kystiques, du Xanthome, de la conjonctivite kératite,
du Cataracte, de la symptomologie du délire chro-
nique de I’Osteite, de la trachéotomie, de I'Oedéme
aigu des poumons etc... Son autre ouvrage, intitulé
“I’Iqtisad”’, comporte une synthése originale sur un
double théme : médecine du corps et celle de I'ame.
La psychiatrie est alors étayée par 1’étude des mala-
dies organiques. Il fut, 13, un innovateur, recom-
mandant la contraception, par ordonnance de recettes
qui empéchent la grossesse. I a pu simplifier
Pancienne thérapeutique et montra que la nature,
considérée comme une force intérieure réglant
Porganisme, suffit généralement, A elle seule, pour
guérir les maladies. Son fils Abou Bekr el Hafidh,
médecin de génie et grand traditionniste, mourut -
dit-on - empoisonné en I’an 596H/1199 J.C., avec sa
soeur qui fut, elle et sa fille, gynécologues, accou-
chant les femmes du Palais,

D’autres médecins parmi les Ibn Zohr sont
dignes de figurer dans la nomenclature d’honneur
ainsi que leurs célébres collégues tels Ibn el Boudouh
Omar el Maghreby qui résida longtemps & Damas ol
il tenait une officine.

Abou Yahia ben Qassim gérait le dép6t des bois-
sons et onguents. Abou Jadfar Ahmed ben Hassan,
savant praticien, écrivit un traité du régime et mourut
a Fez. Abou Yahia ben Assam était le pharmacien en
chef d’El Mansour. Un autre pharmacien, Abou
Jadfar Al-Ghazzali, fut chargé par le Palais de pré-
parer les médicaments et les onguents. Abou Jaifar
ben Haroun Etterjaly, philosophe aristotélicien et
médecin, était oculiste ; devenu impotent, il donnait
des cours et des consultations & domicile et eut pour
€éléve le célébre Averroés.

Tous disciples de la premiére école médicale de
Marrakech, ils constituaient un cercle de chercheurs
dont les applications cliniques se doublaient de prati-
ques didactiques. Les consultations du fameux Abou
Bekr ez-Zohri, disciple d’Avenzoar et d’Ibn Roshd,
étaient données gratis, étayées par de véritables
ordonnances. Les autres cités marocaines ne man-
quaient pas d’officines ou cliniques jouant le méme
rdle. Ibrahim el Hajary (décédé en 506 H) exercait a
Tanger puis & Fez, Maimoun es-Sahraoui, exercant
dans le bled, mourut la méme année. Ce fut un célébre



psychidtre (selon Youssy). Ali ben Atiq de Fez pro-
fessa la médecine & Bougie et mourut en I’an 598 de
I'Hégire. Une famille de médecins, dite Al Karra-
mioune, eut pour ancétre Abou Bekr Ibn Al-Araby®).
A Fez aussi, les Ben Aflatone (fils de Platon) s’impo-
saient par leur vaste érudition médicale. Un ordre de
médecins est alors régulidrement constitué 4 la capi-
tale, ayant a sa téte le doyen des généralistes, Abou
Jaafar Dhahby. Ce réseau comportait d’autres
savants, spécialisés dans diverses branches scientifi-
ques. Le Chérif Idrissy, “professeur de géographie
d’Europe’’ - comme le qualifiait maints
orientalistes - et qui naquit a Ceuta, plus tard que I’an
1100 1.V., est un médecin naturaliste. C’est lui qui
élabora pour Roger II, Roi de Sicile, la premiére carte
du Monde, sous forme de planisphére coulée en
argent. Il rédigea un “‘traité des simples’’ cité par Ibn
Abi Ossaibya ; ses articles de thérapeutique sont par-
fois étendus et remarquables ; ils parait avoir eu
quelque connaissance du grec. Mais tous les savants
andalous connaissaient - d’aprés Ibn Hazm dans son
Jamhara - aussi bien le grec que le latin et le catalan.
Au moins trois lexiques ou dictionnaires médicaux
assuraient les échanges entre le Maghreb et I'Occi-
dent :

1) Ta’rib (arabisation) du “*Tadhkira’® d’Ibn
Zohr élaboré par Ibrahim ben Abi Sa’d (décédé en
1151/546 H).

2) El Manhaj sur la médication d’Abi Sa'id el
‘Alaiy médecin du XII¢ siécle, est un lexicon des
termes médicaux, en trois langues.

3) Un trosiéme lexique intitulé ““Charh Asmda Al
Oqar’’ (explication des noms des médicaments) est dii
au fameux Maimonide, décédé en 1204/601 H.

Ces dictionnaires seront étayés par d’autres au fil
des années.

On saisit aisément I’importance de ce rayonne-
ment scientifique maghrébin, en constatant que
I'Europe fut encore au stade de la médecine cabalis-
tique. L’Eglise réprouvait alors toute médication,
comme défi 4 Dieu qui punissait par le mal physique.
Cette ére dite ““de la foi”’ ne prit effectivement fin
qu’au début du XII¢ siecle, sous P'influence de la civi-
lisation andalouse.

Quant a I’Orient, ou Iévolution scientifique
rayonnait, a travers les traditions grecques, depuis le
IXe siécle, les savants maghrebins et andalous y
apportérent leur bénéfique contribution, depuis le X¢
sidcle. Nous en citons pour mémoire, quelques uns
tels :

_ Mohammed ben ‘Abdoun de Cordoue
(décédé en I'an 360 H) et qui dirigea 1'hopital
d’Egypte.

— Ali ben Yaqdhén de Ceuta qui émigra en I’an
544 H en Egypte, Yemen et Iraqg

— Ibn Sam’oun Youssef ben Yahya el Fassy qui
devint le médecin préféré du Prince Mimoun d”’Alep

— Ali ben Ahmed el Harrali de Marrakech qui
mourut en 637 H 2 Damas ou il donnait des cours
dans les différentes branches de la médecine. Sa haute
méthode pédagogique fut sans pair en Orient.

— Omar ben Ali Al-Qal’y, décédé en 576 H,
tenait une officine 4 Damas ou il exercait la médecine,
préconisant des pronostics allant & I’encontre de ceux
d’Avicenne.

— Ali ben Hilal Hadramy de Ceuta, décédé en
678 H et dont la ‘‘boutique de traitement’’ (officine)
comportait un rez-de-chaussée réservé aux cours de
médecine. Il dut recourir aux vastes pavillons de la
mosquée quand le nombre de ses étudiants augmenta.

Cet échange avec 1’Orient se poursuivait au XIII®
sigcle par Iintermédiaire d’autres spécialistes magh-
rébins comme Mohammed el Qoubeh (638 H) qui
donnait des cours & I’hdpital de Damas et Ghélib
Chaqqoury (741 H) qui dirigeait ‘‘Iinternat’ du
Maristin du Caire et qui retourna au Maroc pour
exercer 4 Fez. Un autre Fassy, Ahmed ben Hatim
(851 H), exercait tour @ tour en Egypte, Syrie et la
Mekke. C’est pourquoi, dés le XII¢ siécle, Damas,
profitant des Croisades, put cultiver les sciences et
notamment la médecine et les mathématiques, pour
éclipser pendant les siécles suivants Baghdad et le
Caire (Leclere, II, 7).

En réalisté, quand le Maghreb eut cette ascen-
dance, a ses débuts, sur le plan des recherches scienti-
fiques, Ar-Réazi (Abou Bekr Mohammed Ibn Zakarya
dit Rhazés, mort en 923 J.C.) était le pére de la
médecine arabe. Ses deux encyclopédies médicales
furent en Europe la base de I’enseignement dans les
Facultés de médecine.

Ibn Sina (Avicenne) (mort en 1037 J.C.), est
Pauteur du Canon, enseigné en Occident jusqu’au
milieu du XVII¢ siécle. Il nous légua une description
remarquable de la méningite aigué, des fidvres érup-
tives, de la pleurésie et de ’apopléxie. Par ses expé-
riences cliniques, il prépara le terrain aux grandes
découvertes de la Renaissance.

Une décision de I’Université de Louvain en Bel-
gique, datée de 1617, rendit hommage aux oeuvres des
deux savants musulmans, considérées alors comme



bases de I’enseignement médical, pendant six

siccles), Deja, en 9317319 h, I Calife Abasside
Al-Mogqtadir organisa, pour la premiére fois a
Baghdad, des examens a I’echelle supérieure ou le
nombre de diplémés atteignit alors 860 médecins(®),

Dés Pannée 907/295 H, I'art de pratiquer la
médecine fut réglementé, en vue de protéger la société
contre le danger des praticiens charlatans et des dro-
guistes ambulants. En 835/221 H, un concours uni-
versitaire mit en compétition des étudiants en phar-
macologie. Le secret professionnel était déja Iégale-
ment institué, recueilli et contr6lé par le Mohtassib,
prévot affecté a la supervision des corporations arti-
sanales et professionnelles®. Les médecins s’enga-
geaient, par serment, & n’ordonner ni médicaments
dangereux, ni poisons, a ne révéler guére aux femmes
les moyens d’avortement et aux hommes les drogues
stérilisantes. Le médecin est astreint 4 disposer de tous
les instruments connus a 1’époque.

Un réseau d’hdpitaux et d’institutions cliniques
dispensaient le bien-étre physique et moral. Le pre-
mier hopital de I'Islam était fondé 4 Damas en I’an
705/86 H, par I'Omeyade Al-Walid. En Egypte, le
premier Maristdn remonte a I’époque Abbasside. Ce
furent de véritables centres didactiques, dotés d’un
personnel qualifié, de- médecins célébres, de labora-
toires et de dépdts de médicaments constamment a
jour.

Abou Kassim ez-Zahrdoui (Abulcassis), anda-
lous, fut le plus célébre chirurgien de tout le Moyen-
Age. C'est 4 lui que la chirurgie médiévale doit plu-
sicurs de ses découvertes. Son livre ‘‘Attesrif”’ est
illustré d’héliogravures et croquis, représentant les
instruments de chirurgie qui figurent dans le manus-
crit de la Bibliothéque Générale de Rabat. Il fur la
base des études chirurgicales en Occident, et la pre-
miére expression de la chirurgie fondée sur I’anatomie
(Leclerc, 1, 458).

L’andalous Ibn Joljol, fameux naturaliste, Lra-
duisit en arabe I’oeuvre de Diskoride, I’étayant par un
Code de pharmacopée toute nouvelle,

Le mouvement de traduction des oeuvres grec-
ques débuta en Afrique, au cours de ce X¢ siécle,
grace a I'école de médecine de Palerme, édifiée par
Constantin le Tunisien.

Mais cet édifice s’ébranla dés le XIII¢ siécle. Le
Maghreb ne connut plus de savants de grande réputa-
tion. Néanmoins, “‘si - préconise Leclerc (11, 252) -
nous n’avons pas d’hommes éminents a signaler, le
grand nombre des noms mis en lumiére accuse un

certain mouvement scientifique.”” :

— Mohammed ben Ahmed es-Sakkoiini ;
(décédé en I’an 1238/636 H) rédigea un traité sur I'art
vétérinaire.

— Ibn Al Khatib Lissan ed-Dine cultiva la
médecine et la professa ; la Bibliothéque Nationale de
Paris conserve de lui “‘un ouvrage qui témoigne d’un
bon esprit’” (Leclerc). La Bibliothéque de la
Karaouyéne possede aussi un Traité (Men Tabba
limen Habba). D’autres de ses opuscules traitent de la
peste, de I'art vétérinaire, de I’évolution physiolo-
gique du foetus et de I’hygiéne, outre la pathologie
générale, le diagnostic différentiel, la symptomologie,
la chirurgie, la cosmétique, les affections de 1’oeil et
les fonctions génitales. ““Les abortifs lui paraissent
permis en certains cas ou I’étroitesse des parties peut
entrainer la mort chez les femmes enceintes’’.

L’enseignement de la médecine se poursuivit
alors, quoiqu’en rythme moins accéléré et moins pro-
fond. Il n’y eut pas de ville qui ne fut dotée d’un
hdpital ou Maristdn-école avec un directeur technique
a sa téte. Les Mérinides s’attelérent activement en
plein XIV© siécle 2 Pencouragement de I’enseignement
supérieur, en créant des cités universitaires appelées
Médersas destinées & accueillir les étudiants qui
affluaient & Fez de tout le Royaume et méme de
Pextérieur. Dans toutes les cités maghrébines, les
mosquées furent dotées de bibliothéques ou les
ouvrages de médecine abondaient. Méme dans une
des petites villes comme Salé, la Médersa Bounanya
(qui doit son nom au roi Abou Indne) a été une école
de médecine.

A Fez, un hépital traitait les neurasthéniques, en
essayant d’agir sur les nerfs du patient par la musique
andalouse ; et ce, bien avant I'usage en Europe du
Rock-and-Roll, dans le méme but, En 1350 J.C., un
célébre Maristan était fondé a Fez, sur le modéle de
celui du Caire. Mohammed el Qorchi qui a exercé la
médecine 2 Fez dans son officine devint le directeur de
cet hopital (Leclerc, II, 280). A Ceuta, un hdpital fut
doté - selon Godard - de 800 lits. Le fait n’est pas
invraisemblable, si on tient compte du grand standard
de cette cité Mérinide, décrit par un contemporain
Mohammed ben Kacem en 1421/825 H, L’hépital
d’Algesiras a été dirigé par Ibrahim Eddany et ses fils.
Mais il semble que I'enseignement de la médecine a
perdu de son essor, a tel point que des étudiants pré-
féraient émigrer en Orient pour poursuivre leurs
études. Mohammed el Qouba’ qui mourut en
1337/738 H avait suivi les cours de médecine 2
I’hopital de Damas!!), Mais on parlait encore de
doyen de médecine comme Abou Tammam Ghalib



Al-Hascofiry qui mourut 4 Ceuta en 1350/751 H,
laissant - d’aprés Leclerc (11,283) - plusieurs
ouvrages de médecine. Mais, il parait qu’une certaine
carence dans le domaine médical amena le roi de Fez a
le charger du prélévement des impdts. Néanmoins,
Pévolution de la médecine, bien que trés limitée,
s'étendait grice aux Mérinides, a d’autres villes du
Grand Maghreb et notamment a Ifrigya et Bougie.

A Tunis, les Hafcides, issus des Almohades,
protégeaient les lettres et les sciences. Abou Abbas
Ahmed, médecin d’Ispahan, se fixa 4 Bougie, et alla
terminer sa carriére au Maroc.

La Karaouyéne rayonnait toujours, et Ali ben
Maimoun, Cadi de Chaouen au XVe© siécle
(d=1511/917 H), précise en parlant de Fés, qu'il n’a
guére vu en Orient et ailleurs des hommes aussi poly-
valents que ceux de cette ville, dont la vaste érudition
embrassait les mathématiques, la médecine, la logique
et toutes les sciences rationnelles!?). L’Imam
Senoussi commenta a la fois “‘Le recueil des Tradi-
tions”” d’El Bokhary et le Canticum d’Avicenne ; il
fut aussi mathématicien a I’age de 19 ans(3).

Quant & I’époque des Saadiens, Renaud souligne,
dans sa “Médecine Antique’ (p. 75), le chaos qui
régna au Maroc ou les ouvrages classiques ne citent
aucuri médecin marocain jusqu’a la fin du XVIII®
sidcle ; le seul qui apparut alors - d’aprés lui - est
'oculiste Mohammed ben Azzollz el Marrakchi
(1789), auteur de ‘‘Dhahdb el Koussouf’(4) qui
prouve - selon Leclerc - existence au Maroc, d’un
certain nombre de monuments de la médecine arabe”’.
Renaud réitéra ses affirmations dans son Discours au
Ve Congrés de I'Histoire de la Médecine, tenu a
Genéve en 1926 (p. 3). Par contre, L. Provencal sou-
ligne dans son ‘‘Histoire des Chorfas”’, ‘“‘la Renais-
sance du Maroc sur le plan littéraire, précisant qu’il
serait invraisemblable que cet essor n’atteignit pas en
méme temps les sciences médicales. Cette préten-
tion, n’est guére fondée a notre sens.

Mais, ce qui attire notre attention dans 'ensei-
gnement de la médecine a la Karaouyéne, c’est le role
joué par le Canticum d’Avicenne enseigné par les
grands jurisconsultes au sein de cette univertisté, tel
Soqgein (15417950 H).

Cependant, Hassan el Wazzén, dit Léon I’ Afri-
cain, auteur de la ““‘Description de I’Afrique”, nous
laissa un ouvrage intitulé ‘‘Les vies des’ illustres
arabes”’, ou il compta vingt sept noms célebres parmi
les philosophes et les généralistes.

Un naturaliste Abou el Quassim Al-Wazir el
Ghassany, médecin célébre, est auteur de ““Hadigat

Al-Azhar”’ qui se distingue - d’aprés Renaud(!S) - par
“la méthode trés claire de la description botanique
qui a souvent une allure originale”’. C’est - dit-il
encore - un essai intéressant de classification a trois
degrés qui apporte dans la description des plantes de
la vieille pharmacopée orientale un €lément nouveau
concrétisé “‘par une documentation sur la plupart des
produits pharmaceutiques de Fez''.

La médecine, tant sur le plan clinique qu’ensei-
gnant, se dégradait effectivement pour revenir au
stade empirique. Les hopitaux devinrent désormais de
simples asiles d’aliénés ou les patients sont aban-
donnés a leur triste sort. Les officines ou boutigues de
traitement remplacérent les cliniques d’antan. De
rares médecins, dignes de ce nom, parurent ga ¢ Ia,
maintenant les applications classiques, souvent
dépourvues de tout élément nouveau. Méme en
Orient, le méme marasme planait.

Le XVe siécle ““ne produit qu’une douzaine de
médecins dont Souyouty, traditionniste et poly-
graphe. Un seul nom s’impose, celui de Dawoiid el
Antagy’’ dont I'oeuvre devint comme nous I’avons vu
le leit-motiv classique 4 la Karaouyene. C’est le ““plus
éminent médecin qui ait paru en Orient depuis le XIII®
sidcle”. Dans tout le monde Musulman, alors que
’art médical florissait en Occident, les sciences
occultes et le cabalisme ont généralement fini par
fausser le cours de la médecine. Les praticiens ne sont
plus animés d’un esprit réellement scientifique. Pen-
dant trois siécles, 4 peine une vingtaine de
“médecins’’, se relayaient. D’ailleurs, le véritable
esprit de I’Islam commenga & s’émousser, laissant la
place a un bigotisme ou religiosité excentrique.

Abdelkader ben Chekroun de Meknés, est
l'auteur du poéme dit ‘“‘Chakrounya™ (700 vers)
publié & Fez en 1911/1329 H, et & Tunis & la méme
époque. Renaud I’analyse dans son “‘Discours”’ en
1920 (p. 5), précisant qu’il ne manque guére de ren-
seignements valables et qu’il constitue une contribu-
tion dans I’élaboration de la terminologie technique
du dictionnaire médical marocain ( un manuscrit se
trouve 2 la Bibliothéque Générale de Rabat, 667 vers).

Aderraq es-Soussi El Fassi (1679) fut, avec plu-
sieurs de ses parents de Fez, d'assez bons praticiens
qui évitaient de faire usage de moyens thérapeutiques
“durs” ou ordonner des drogues ou médicaments
dangereux.

Abderrahman ben Abdel Kader el Fassy (1685)
compile dans son ““Kitdb Al-Ognolm” les principes
des sciences, comportant les définitions de 300 bran-
ches scientifiques dont la médecine, la chirurgie, I"art



vétérinaire, la médecine végétale, la médication par la
musique,la symptomologie, la pharmacologie et les
drogues.

Deux autres médecins, Ahmed Al’Attdr de Mar-
rakech (d=1693) et Mohammed ben Qacim ben
Zakour (1708/1120 H) se basaient, dans leurs appli-
cations sur le Canticum d’Avicenne. Un certain
Abdelmajid ez-Zabadi el Fassy (1749/1163 H) semble
avoir été trés doué en Ioccurrence. Comme Ahmed
Aderraq, médecin au service du Sultan Sidi
Mohammed Ben Abdellah, Soleiman el Fechtaly
(1793), Cadi de Fez, excellait - dit auteur de Salwat
Al Anfas, (111, 116) - dans les *‘sciences antiques”, &
Pinstar des grands humanistes,

Ahmed ben Hamdofin bel H&j (1898/1316 H) est
considéré par Renaud comme le ““dernier specimen du
médecin et du savant arabe parfait’’. Il a écrit un
traité intitulé ‘‘Addorar ettibya® (Perles médicales)
dédicacé au Sultan Hassan 1¢. Il nous donne pour la
premiere fois dans I’histoire du Maroc - souligne
encore Renaud - une “‘répartition technique des
médicaments’’.

Ahmed ben Mohammed el Kerdoudy
(1900/1318 H) s’attacha au ‘‘Tadhkira®’ d’Al-Antiqy
qu'il étaya d’annotations personnelles ((Al-I’lJam d'El
Marrakchi, 11, 253).

Ahmed Houssein que Renaud rencontra a
Mogador, put procéder - d’aprés lui - avec succes a
une opération chirurgicale,

Abdeslam el Alami qui étudia la médecine
comme interne au grand hopital “Qsar el ‘Ainy au
Caire’’, a écrit un traité intitulé “Dyda en-Nibrds’’
sur la iraduction des termes médicaux d’El Antaqy en
dialecte Fassy (publié en 1900/1318 H) ou figurent les
termes berbéres. Cet ouvrage, d’une profonde
analyse, est un élément de transition dans [’histoire de
la médecine marocaine, basé sur des expériences per-
sonnelles et sur celles recueillies au Caire ot le nombre
de ses maitres atteignit une cinquantaine. 1! tenait une
officine prés de Moulay Idriss a Fez.

Les “*Villes et tribus du Maroc’* (série Rabat et sa
région, 1, 33 et 225) cite Omar ben ‘Arabya comme
professeur de médecine sous les Alaouites. Des
Dizaines d’autres médecins de moindre envergure
assuraient la conlinuité empirique des pratiques
médicales. Le dernier dans celte nomenclature,
décédé il y a quelques décennies, est le Cheikh Hassan
Mezzour doyen des maitres de la Karaouyéne qui
enseignail la médecine et qui préparait soigneusement
dans son petit laboratoire, les doses des médica-

ments qu'il ordonnait lui-méme, Certains de ses
patients vivent encore.

C’est - note Bensimhon (dans le Maroc
Meédical, sept. 1951) ““qu’en de nombreux cas, cette
médecine élémentaire el tout empirique, appliquait
des traitements dont efficience est, depuis, incon-
testablement reconnue”. C’est ainsi, souligne-t-il
encore, que le malade atteint de la rougeole était
enfermé dans une chambre dont les murs et le lit
étaient tapissés de tissus de couleur rouge ; le malade
lui-méme était entouré d’objets rouges et enveloppé
de couvertures de la méme couleur. Cette photothé-
rapie était encore appliquée par le Dr. Chatiniére et il
avait remarqué que grace a elle, I'éruption étail atté-
nuée, la fievre amoindrie et les complications préve-
nues’’. D’ailleurs, la variole, & alternances septenales,
€tait combattue, depuis des temps immémoriaux, par
un vaccin d’origine bovine. Les maladies vénériennes
dites “‘mal franc”, connues pour la premiére fois au
Maroc, au XVI¢ siécle, car apportées par les refugiés
francs - comme le souligne Léon I’Africain - se
répandaient a tel point qu'un dixiéme de la popula-
tion en fut affecté. Un traitement prophylactique de
la rage est signalé par Mouliéras, dans son ‘“Maroc
Inconnu®, en 1895 (II, 299). ““Les maréchaux-
ferrants pratiquaient plus au moins la médecine vété-
rinaire, comme en Europe’ (Archives Marocaines,
1907, P. 379). Derriére les remparts de Fés, depuis
Idriss II, campaient les malades afin que leurs odeurs
soient emportées par les vents de I'Ouest qui domi-
nent Fez, et pour que les malades ne se servent de
I’eau qu’aprés sa sortie de la ville et qu’il n’y ait aucun
danger pour Fez (Zahrat ¢l As, p. 52). A Marrakech -
précise Doutté (“Marrakech’, p. 241) - les lépreux
étaient parqués dans un village spécial appelé¢ Hara
(ou Maladrerie en France)’’, Le Makhzen prenait
alors les mesures préventives pour circonscrire les
contaminations, comme ce fut le cas lors de la peste
de I’an 1089 de I’Hégire, a Fez et El Ksar el Kébir. Le
Sultan Moulay Abderrahman promulgua un Dahir
daté du 18 novembre 1866, correspondant au 10 rajab
1283 de I'Hégire, faisant de Magador un lieu de qua-
rantaine ou un isolement de quarante jours était
imposé aux pélerins venant de la Mekke. “Malgré sa
décadence, le Maroc n’a pas manqué, au cours des
siecles - fait remarquer Renaud in Hesperis T XXVI,
1939), d’une certaine “‘culture hygiénique’’, ce qui
fait - dit-il encore - que “‘ni Fez, ni Meknés ni Mar-
rakech n’ont été touchées par la peste proprement dite
depuis plus de 100 ans ; seul le choléra les a plusieurs
fois visitées au cours du XIXe siécle”. ““La longue
paix dont avait joui le Maroc - dit H. Terrase (His-
toire du Maroc, II, 17) - avait di accroitre le chiffre



de sa population. Mouliéras (I, 27, 38) parle de **vingt
quatre & vingt cing millions d’habitants pour ce beau
pays si peu connu el auquel toutes nos géographies
s’acharnent a n’accorder que cing & six millions
d’ames”’. Le Maroc riche en ressources naturelles, se
suffisait 4 lui-méme. Les sécheresses et les famines qui
ont fait en plein protectorat, dans les années qua-
rante, un million de victimes dans le Sud auraient ét¢
sans gravité, si I'on tenait compte de ce que nous
apporte Charles La Martiniére dans son ouvrage
““Questions du Maroc™’, paru en 1859, qui fait monter
au Maroc & quarante huit millions, le nombre d’ovins
et A six millions le nombre de tétes bovines ; les (étes
ovines ne dépassent guére aujourd’hui vingt cinq mil-
lions, pour toute ’afrique du Nord. C’est pourquoi
les historiens occidentaux ne furent pas d’accord sur
la valeur de la médecine, au Maroc, a cette époque.
Erckman dans son ‘‘Maroc Moderne” (1885, p. 97)
nie P’existence de tout médecin, faisant état de “‘per-
sonnages médiocres qui apportérent d'’Europe ou ils
ont passé quelques mois, des médicaments dont ils
ignoraient les doses nécessaires & chaque cas”’. Pour
Renaud aussi, ces personnes n'avaient que de vagues
connaissances sur les causes des maladies et les pro-
priétés des médicaments, procédant, néanmoins, avec
dextérité, a quelques petites opérations chirurgicales
(ibid, .128). Mais il souligne ’absence de toutes com-
plications découlant d’infections, grice a I’emploi
d’onguents qui anéantissaient les germes microbiens
et aux moyens thérapeutiques élémentaires mais effi-
caces dont il cita quelques spécimens.

De toutes fagons, Renaud souligne I’étude de la
discipline médicale a I'Université Karaouyéne, au
moyen d’oeuvres classiques telles les traductions des
Hippocrate, Galien et Diogéne, jusqu’a la fin du
XIXe siécle.

En 1893/1310 H, un jury composé de quatre
professeurs a la Karaouyéne, accorda un diplome en
médecine, a un étudiant qu’il soumit a un interroga-
toire trés serré, décelant la portée du programme des

études médicales et pharmaceutiques et ou figure une
nomenclature assez longue comportant le codex
médical, ses applications, la préparation des médi-
caments el toute une série de questions sur I’hémato-
logie, I'ostéologie, la neurologie, la botanique. Des
analyses de cet exposé, nous pouvons aisément nous
rendre compte, que la décadence au Maroc commenca
avec la Reconquista ibérique au XVe siécle et que
notre pays. confronté désormais a une multitude de
dangers qui menagaient son indépendance, cherchait
surtout a renforcer sa balistique défensive. Rien
d’étonnant s’il est le seul Etat Africain qui, surmon-
tant le chaos d’une civilisation mouvementée, a su
conserver intactes, depuis la Conquéte Arabe, son
intégrité territoriale et sa pleine indépendance. Un fait
reste inoui dans les annales des nations, & savoir (dit
L. Provencal) “‘que le Maghreb est toujours parvenu
a sceller jusque dans I’anarchie son unité politique.™

* Conférence prononcée & la Faculté de Médecine de Rabat lors du
25éme anniversaire de la création de I'Université Mohammed V.

1) Histoire des Musul d'E: 11, 184

2) Histoire de la Médecine Arabe, 2 tomes, II, 71 - Paris, Edit.
Leroux, 1876 (réédité, Rabat 1980)

3) Médecine Ancienne au Maroc, 1, 72

4)Ibn el Qady, Dorrat el Hijal, p. 117

5) H.P.J. Renaud, Esculape, revue
ct des arts

lle illustrée des sciences

6) *‘Boucharit ez-Zayrine™

7) Gautier, Mocurs et Coutumes des Musulmans, p. 245
8) Al-Qifty, p. 130

9) Nihdyat er-Rotba de Chaysary

10) Description et Histoire du Maroc 1, 62
11) Nail El-Ibtihdj, p. 228

12) Salwat Al-Anfas I, 74

13) Nail El-Ibtihdj, p. 353

14) “Ce qui écarte les éclipses en médecine'

15) Etude publiée par I'Institut des Hautes Etudes Marocaines
XVILI, 195

* K



