Contribution du Maroc dans I’élaboration
culturo-scientifique de I’Humanité

I

Abdelaziz Benabdallah

Membre de I’Académie du Royaume du Maroc

et des Académies Arabes
(Etude élaborée pour la Commission

dans le Monde)

Le Maroc occupe une position-clé qui domine
deux des secteurs les plus actifs et les plus civilisé du
Monde : La Méditerranée et [I’Atlantique. Le
Maghreb qui, pendant plus d’un millénaire, a porté
I’étendard de la civilisation musulmane en Occident,
I'étendard toujours un ‘‘lieu géométrique’” essentiel
dans les rapports internationaux. Cette heureuse
situation n’a pas manqué d’influer sur les destinées
historiques du Maghreb qui assuma, trés tot, le role
de médiateur et de syncrétisateur entre deux mondes.
Sa quadruple vocation : africaine, orientale, médi-
terranéenne el atlantique, a fait de lui le point de con-
tact de deux civilisations qui n’ont cessé d’agir, I'une
sur l'autre, depuis plusieurs siécles, pour livrer a
"humanité une synthése éclectique d’une portée uni-
verselle.

Il est curieux de constater que la science au
Maghreb, fut, dés le début une option d’ordre reli-
gieux, cultivée au sein de la mosquée et notamment
I’Université de la Karaouyéne édifiée en I’an
859/245 h. L’hommage rendu a la Science par I'Islam
€n fait un sublime acte d’adoration. “‘La science est,
en effet, plus méritoire que la priére”’, fait remarquer
le promoteur de I’Islam, le Messager Sidna Moham-
med ; ‘“‘un_seul homme de science - dit-il a plus
d’emprise sur le démon qu'un millier de dévots...”
Les savants sont les héritiers des prophetes dont le
seul patrimoine légué au Monde est, précisément, la
science’’. Le Maghreb, faconné par cet Islam agis-
sant, tient en grande estime les sciences appliquées
d’intérél pratique, les expérimentations positives, le
doute créateur et la persévérance dans ['étude et la
recherche. C’est pourquoi, la science, dans la tradi-
tion maghrébine, prime le cultuel.

Fez, dans laquelle Gautier voit ‘‘un miracle
d’adaptation a I'état oriental’” a été édifiée au début
du 1Xc siécle, au croisement des grandes routes el
devint rapidement le centre culturel du Maghreb. Huit

chargée au sein de
I'UNESCO, de I'histoire de la science et de la Culture

cents familles arabes y affluérent en 814 J.C., venant
des faubourgs de Cordoue, capitale Omeiade de
I’ Andalousie. Bientét, trois cents autres familles vin-
rent de Kairouan, considérée, alors, comme la plus
grande cité musulmane de I’Afrique du Nord. *‘Ainsi,
la vieille patrie des docteurs de I’Islam se mettait a
I’école des Berbéres de 1’Ouest’’?

Lettrés et savants policés, une bonne partie des
nouveaux venus firent rayonner des idées nouvelles
qui devaient engendrer un mouvement d’évolution.
Les deux pdles de I'Islam occidental fournirent au
Maroc les éléments de sa civilisation.

Méme apreés la dislocation du Royaume Idrisside,
les grands princes de la Dynastie continuérent a
fonder de petites capitales qui devaient, a I'envi de
Fez’’, adopter peu a peu et répandre autour d’elles,
les formes de la civilisation musulmane’’. Dés le V¢
siécle de I’hégire, les grands centres étaient déja les
foyers d’une civilisation de teinte andalouse ou un
large mécénat encourageait la culture et la science, dés
le 1V siécle de I’'Hégire, d’aprés El Kanouni qui cite un
orientaliste, auteur d’une brochure sur I’art dentaire
au Maroc, une école de médecine aurait été édifiée a
Fez, a 1’époque ou I’Andalousie dépendait de Mar-
rakech, capitale de I'Empire, un ensemble de méde-
cins de toutes spécialités ont été attirés par la Cour
Almoravide et Almohade dont elle encourageait la
mission clinique et enseignante, les recherches théra-
peutiques et pharmaceutiques dans les hopitaux. Le
Maghreb a connu alors toute une lignée de médecins
dont quelques uns eurent une réputation universelle.

Renaud affirme que nous ne pouvons guere dis-
socier I’étude de la médecine au Maroc de cette de la
biographie des savants andalous qui ont suivi les Rois
du Maroc de Séville et Cordoue a Fez et Marrakech
ou Aghmal.



Le Maroc a donc le droit d’adopter les Avem-
pace, Ibn Tofail et Ibn Rochd (D,

L’Espagne musulmane couronnait - dit Leclerc
(I1,8) - cinq siécles d’une civilisation brillante et alors
sans égale par un riche épanouissement de philoso-
phes et de médecins.. Les Almohades favorisérent les
sciences ; mais leur intolérance de néophytes retirait
d’une main ce qu’elle donnait de I’autre... Jamais
cependant, en dépit de ces entraves, la pensée ne prit
un aussi libre essor et n’eut de pareilles audaces.

L’Afrique a eu, a travers les Sanhaja almoravides
qui déferlérent du Sud, un impact sur la civilisation
tant Maghrébine qu’Andalouse. Tant d’archives
arabes dont quelques unes demeurent encore manus-
crites, dépeignent cette influence saharienne béné-
fique sur une des civilisations les plus marquantes du
Monde. L’étude critique de ces textes inédits réfutent
certaines théses, comme celle de Dozy qui prétend que
la conquéte almoravide avait provoqué ‘‘une brusque
et funeste révolution” ‘‘La civilisation - dit-il céda la
place a la barbarie, I’intelligence a la superstition, la
tolérance au fanatisme””®. Mais un orientaliste
espagnol, Codera, a entrepris de réviser le proceés @,

Les sources arabes sont a la base de cette
méprise, car certains auteurs musulmans, surtout des
Maghrébins n’ont voulu voir dans le promoteur du
mouvement Almoravide, Ibn Tachfin, et ses compa-
gnons que des saints de I’Islam, faisant abstraction de
leurs qualités profanes. Or, le saharien Ibn Tachfin
eut au moins Lemérite de prendre 4 son service des
personnages distingués qu’il trouvait chez les Reyes de
Taifas iyl d,b-‘ ; ces sahariens, purs origi-
naires d’Afrique, établirent donc une transition
honorable entre I’age des Reyes de Taifas et celui des
Almohades, et furent aussi les agents de liaison entre
I’Espagne, c’est-a-dire tout I’Occident et I’Ouest de la
Berbérie 4. Le XII¢ siécle, des Almoravides et des
Almohades, fut ainsi “‘le grand siécle scientifique de
I’Espagne musulmane’’ ©)

Plusieurs médecins arabes, soit au Maghreb soit
ailleurs dans le monde musulman, ont cultivé maintes
branches scientifiques avec les sciences médicales et
naturelles, telles les mathématiques, la philosophie,
I’astronomie elc...

La sagesse comportait au temps des Almohades
toutes les branches de la philosophie et des sciences.
Mais il semble qu’une certaine différenciation s’est
établie, aprés les Almohades, ou le terme Al-Hakim

concernait I’oculiste, spécialiste des maladies de 1’ceil
tandis que le médecin (el-tabib) était un simple géné-
raliste.

‘‘Les Arabes s’engagérent, dés le IX¢ siécle, dans
des voies inconnues des Grecs, soit en fécondant les
notions qu’ils en ont regues, soit en systématisant ™
L’ensemble des connaissances dont ils sont les pos-
sesseurs.

Point n’est besoin de noter, que dans nos rap-
ports avec ’Occident Antique, la pensée grecque, que
ce soit sur le plan philosophique ou scientifique
(notamment médical) a été toujours, jusqu’au siécle
dernier, un théme d’attraction, a la fois pour nos
savants et nos souverains. Le fameux postulat
d’Euclide, grand mathématicien grec du III¢ siécle av.,
J.C., fut, depuis un millier d’années, la base des
études a I’Université Karaouyéne. ‘‘Les éléments’’
euclidiens figurent en téte des ouvrages qui ont été
commentés et traduits par des dizaines de mathéma-
ticiens maghrébins. Platon (428-347) avant J.C.),
disciple de Socrate et Maitre d’Aristote, est I’auteur
des “‘Dialogues”’, traduits en arabe par le maghrébin
el-Blidi. Une nouvelle édition a été publiée & Rabat,
par le Bureau de Coordination de I’Arabisation en
1970. C’est & travers ce traité célébre que le Maroc a
pu connaitre et apprécier la philosophie de Socrate,
sur la science morale et la promotion de I’homme,
C’est la une fresque en miniature, donnant une idée
de I'échange millénaire entre la pensée grecque et la
pensée arabe, a travers le Maghreb, dont la capitale
intellectuelle Fés, a été considérée comme I’ Athénes
de I’Afrique. Les échanges maghrébins avec les
savants romains, notamment sur le plan médical, sont
attestés par une récente découverte. Une statue
d’Esculape, dieu romain de la médecine, imberbe, a
été en effet trouvée a Volubilis ®),

L’ceuvre entreprise dans le vieux Maghreb, en
vue de protéger I’hygiéne et la santé publique, loin
d’étre idéale, n’étail cependant pas négligeable pour
I’époque. Un maristan était fondé, pour la premiére
fois, & Marrakech, sous les Almohades. D’aprés
'auteur contemporain du ‘‘Mocjib’’, il aurait cons-
titué un véritable hopital, digne des hopitaux
d’Orient. Cet hdpital non seulement - dit Millet en
1925 - laissait bien loin derriére lui les maladreries et
les hotels - Dieu de notre Europe chrétienne, mais
ferait encore honte aujourd’hui aux tristes hdpitaux
de la ville de Paris” ). On saisit aisément I’impor-
tance de telles institutions, en constatant que I’Europe
fut encore au stade de la médecine cabalistique.
L’Eglise réprouvait, alors, toute médication, comme
un défi a Dieu qui punissait par le mal physique. Cette



ére dite ‘‘de la foi’’ ne prit effectivement fin qu’au
début du XIIe¢ siécle, sous I’influence de la civilisation
andalouse.

Nous allons passer en revue les grands savants
que le Maghreb a connus sous les Almoravides et les
Almohades :

— Ibn Badja Abou Bekr Mohammed ben Yahia
Ibn Saygh, dit Avempace, fut pendant vingt ans le
vizir d’lahya ben Tachfin et mourut jeune a Fez en
I’an 1138 J.C./533 h. Ibn Abi Ossaibiah le compare a
El Faraby et le place au-dessus d’Avicenne el d’Al
Gazaly. Ses connaissances embrassaient la musique,
outre la médecine, les mathématiques et la géométrie.

uvrage le plus original d’aprés Munk (10 €st le
5‘?&311‘16 Eau® Solitaire - geuﬁ: une traduction

hébraique existe encore, dans la Bibliothéque Bod-
léienne (Catalogue, 1¢* Vol, 1ére partie)

— Ibn Tofail, Abou Bekr Md ben Abd el Malik,
naquit & Guadix au début du XIII¢ s. Disciple
d’Avempace, ses études - remarque Leclerc (T.II p.
113) - portérent sur toutes les connaissances humai-
nes ; il excella dans la philosophie, les mathémati-
ques, la médecine, la jurisprudence. Il devint ministre
et médecin de I’Emir Almohade Youssouf, remplacé
par* Ibn Rochd qui Ilui doit sa vocation
philosophique - Al Bitroudji (Alpetragius) comptait
parmi ses disciples. Il mourut a Marrakech en 1185
J.C.. Il nous laissa un célébre ouvrage ‘‘Hay ben
Iaqdhan” ou (le vivant fils du vigilant), sorte de
roman philosophique ‘‘ou il nous présente - souligne
Leclerc - Les évolutions successives d’un homme isolé
dés sa naissance et arrivant par ’observation et le rai-
sonnement aux plus hautes vérités philosophiques et
religieuses. Pocoche I’a publié en arabe et en traduc-
tion Latine

— Abou Al-Ali Zohr est le fils d’Abi Merouan
ben Zohr, il mourut en 1131 J.C aprés avoir regu la
faveur des Almoravides. Ce fut un praticien réputé
pour ses pronostics qui se tiraient du pouls et de
I’analyse des urines.

— Abou Meroudn Abdel Mailek ben Abi
Al-Alda dit Avenzoar, est le plus éminent de la
famille. C’est un praticien dont le génie médical tire sa
grandeur d’une expérience basée sur I’observation ; il
est, pour certains, le plus grand médecin de I’école
arabe auquel seul Razés est comparé. Son principal
ouvrage, le ““Teissir” est un chef-d’ceuvre qui con-
crétise ses options médicales ou il se montre indépen-
dant et créateur. Le Teissir a été traduit en latin et
maintes fois publié. Avenzoar le dédia & son célébre
disciple : Averroés. Il y parla de son séjour & Marra-

kech ou il fut, semble-t-il, chargé de la direction d’un
hopital.

Son autre ouvrage a pour titre ‘“‘L’Iqtisdd’”,
dédié a ’Emir Ali ben Youssef ben Techfin, et com-
portant une synthése originale sur une double méde-
cine : celle du corps et celle de ’ame. La psychiatrie
est alors étayée par I’étude des maladies organiques. Il
fut 1a un innovateur recommandant la contraception,
par ordonnance de recettes qui empéchent la gros-
sesse.

Abou Bekr M9 ben Ali Merouan ben Zohr dit Al
Hafidh, est un médecin de génie ; il était versé dans
les sciences islamiques ; Yacoub I’Almohade le
chargea de la recherche des ouvrages proscrits de phi-
losophie. Averroes, Maimonide et tant d’autres en
furent les victimes qui cherchérent refuge hors du
Maroc. Il mourut en I’an 596 h/1199 J.C., empoi-
sonné avec sa sceur qui fut, elle et sa fille gynécolo-
gues.

— Abdellah ben Abi Bekr ben Zohr, remplaga
trés tét son pére auprés d’El Mansour ; il fut, dit-on,
empoisonné en 1205 & Ribath Sala, le seul ouvrage
qu’il put élaborer traitait des maladies des yeux.

— Abou Merouan Abdel Malek et son frére
Abou el Alaa, fils d’Abdellah ben Zohr furent éga-
lement d’éminents médecins, contemporains d’Ibn
Abi Ossaibiah auteur d’un lexique biographique des
grands médecins arabes.

— Ibn Rochd Abou Al Oualid M9 ben Ahmed
dit Averroés est (le plus grand nom de I’Espagne
musulmane)(!1), gréce 4 sa supériorité en philosophie
plutdt qu’en medecine. Il est disciple d’Ibn Tofail qui
lui conseilla de commenter Aristote dont L’ Almohade
youssef ben Abdel moumen, (versé dans la connais-
sance de la philosophie grecque, se plaignait de I’obs-
curité de ses traditions, ce qui lui vaudra plus tard le
surnom de (commentateur par excellence) . Youssef et
son fils El Mansour en firent leur premier médecin.
Mais ses ennemis, envieux de sa rapide ascension,
Paccusérent d’irreligion. il fut exilé & Lucena prés de
Cordoue, et ses biens confisqués . Il mourut & Mar-
rakech en 1198 J.C peu de temps aprés étre rentré en
faveur auprés d’El Mansour.

Ses commentaires sur Aristote furent traduits dés
le commencement du XlIle siécle par Michel Scot,
puis par I’Allemand Herman. A Padoue s¢ constituait
une école ou les doctrines d’ Averroés faisaient le fond
de ’enseignement jusqu’au milieu du XVII¢ siécle. Le
koullyat ( Colliget) est la principale ceuvre médicale
d’Averroés. En fidéle disciple d’Aristote, Averroes



