outre les divers aspects de notre unité, d’autres
mobiles spécifiques, puisés dans notre volonté déli-
bérée, constamment soutenue, de nous unir, par les
actes d’allégeance de la Beia, qui jalonnent les
périodes marquantes de notre histoire.

Certains historiens occidentaux ont tendance a
concevoir le processus d’évolution des annales magh-
rébines, a travers la tradition occidentale. L’aboutis-
sement fatal d’une telle aberration est la falsification
de notre histoire.

Néanmoins, le sens national des Marocains
rebondissait chaque fois qu'une parcelle de la Patrie
était menacée de l’extérieur. M. Terrasse ne put
s’empécher de constater 1’élan unanime qui soulevait
la collectivité maghrébine devant le péril étranger.
L’esprit nationa! se concrétisait, alors, en une réac-
tion que notre auteur qualifie de ‘‘vive et profonde’ ;
“‘partout - dit-il - la résistance aux chrétiens s’orga-
nisa spontanément et sans retard. On vit sous les murs
de Ceuta des guerriers de I’Extréme-Sud marocain’’,
Il reconnait I'existence ‘‘d’une sorte de conscience
nationale’’ (3).

A I’avénement de I’Islam, une premiére conquéte
arabe du Maghreb amena Ogba Bn Nafi jusqu’au
Sud. Mais, ce fut la une occupation précaire qui
marqua, cependant, une grande partie de I’Afrique et
du Sahara de I’empreinte de I’Islam. ‘‘Désormais,
tout ce qui a au Maghreb un cerveau cultivé, tout ce
qui sent le besoin impérieux d’une langue écrite, d’une
littérature , tout cela, en totalité, a passé a I’Islam,
sans réserve. Un fait immense, cela équivaut a la
conversion de tout le Maghreb” (Gautier, Siécles
Obscurs du Maghreb).

Des auteurs prétendent qu’Ogba parvint,
jusqu’au Soudan et au Ghana. ‘A I’époque méme ou
Sidi Ogba quittait le pays des Lemta, la capitale du
Ghana comptait douze mosquées’’ (Ahmed Baba).
Mais, il semble qu’on ne peut vraisemblablement le
faire aller, en 681, que jusqu’a la source de la Seguia
el Hamra. Ce qui est a retenir de cette premiere expé-
. dition arabe, c’est qu’elle constitue le premier contact
des sahariens avec I’Islam.

D’aprés Ibn Abi Zar’, la conversion a I’Islam de
quelques territoires sahariens et méme d’une partie du
Sénégal daterait de la fin du premier siécle de I’hégire.
Déja, la ville de Tatchlatin, aux confins du Sénégal,
fut conquise a I'Islam, grace a I’intervention directe
d’Oqgba (le Quirtas, p. 7). Dés 740/123 h, un gouver-
neur marocain est nommé a Seguia El Hamra ; il
s’agit d’Ismail Ben Obideillah ; en 761, le gouverneur
marocain du Sahara, Uhamed Sonjai est allé vers le

sud jusqu’au Soudan (4).

Un des descendants d’Ogba. Abderrahman Ibn
Habib, gouverneur de I’ Afrique en 127 hég. (745 ap.
J.C.), fit entreprendre la construction de toute une
ligne de puits sahariens. L’entrée de I’Arabe dans la
scene africaine a tout changé. Citant les témoignages
des auteurs musulmans, Gautier fait remarquer que
‘“‘dés que les Arabes prirent contact avec le Maghreb,
la nomenclature changea, le mot Maghreb fut subs-
titué a celui d’Africa, le ‘‘Berbére’’ remplaga le
““Libyen’’ ; plus de Numides ni de maures, un cata-
logue complet des tribus fait ressortir, chez Ibn
Khaldoun, cette grande unité maghrébo-saharienne.

Les Zénata forment, a peu prés, toute la popula-
tion des villages situés dans les régions dactyliféres du
désert. Ces Zenétes Botr qui seront représentés au
Maroc par les Maghrawa, les Yéfrénides et les Méri-
nides avaient occupé le Sahara.

11 est curieux de constater que parmi les invasions
zéneétes successives, la plus importante - dit-on
-“‘daterait de I’année de I’éléphant’, c’est-a-dire
I’année de la naissance du prophéte Mohammed. La
révolution Kharidjite, provoquée par les Berbéres
néophytes, au nom de I’Islam, de ses principes d’éga-
lité et de justice, ne manqua pas d’accentuer le déve-
loppement et [’expansion de la religion de
Mohammed. Un fait nouveau : ‘‘la création du Kha-
ridjisme la plus durable et la plus considérable’’ est la
fondation en 788 du royaume de Fez, par Idriss, qui
réalisera, pour la premiére fois dans I’histoire du
Maghreb, une grande unité a laquelle s’opposait le
particularisme outré qui déchirait les tribus. Alors que
chaque dynastie devait s’identifier avec une tribu
berbére (les Koceila avec les Aureba, les Kahena avec
les Djerrawa, les Fatimides, avec les Ketama, les
Almoravides avec les Senhaja, les Almohades avec les
Masmouda, les Mérinides avec les Zénata), Idriss 1¢*
rallie a sa cause ‘“‘toutes les peuplades qui habitaient le
Maghreb’’.

A Idriss I¢r dont I’attraction ‘‘se fit sentir fort
loin au dela des limites de I’ Algérie’” succéda Idriss 11
qui, accompagné de quelque 500 Arabes, occupa le
Maroc jusqu’au Haut-Atlas. ““L’Empire romain n’a
jamais touché - affirme Gautier - a cet énorme bloc
barbare du Maroc méridional’’ ; la pénétration idris-
side, au sud du limes romain, ouvrit les portes du Sud
aux Almohades. Ce qui commence la, c’est ’histoire
du Maroc, du Grand Maroc.

La route entre le Maghreb et le Sahara, bloquée
jusqu’ici par ’occupation romaine et le déchirement
tribal, est dégagée pour la premiére fois, dans ’his-



toire africaine ; dés lors, et pendant une longue
période de son histoire, le Maghreb el Akca ne con-
naitra plus de barriére de la Méditerranée jusqu’au
Niger ; et par son intermédiaire, la civilisation de
PIslam, /et partant, I'expansion de la langue du
Coran,/'trouveront des échos de plus en plus retentis-
sants dans I’ame africaine.

L’influence du Maghreb Arabe fut telle qu’au
IXe siécle, la route des caravanes qui conduisait - fit
remarquer Terrasse - dans son histoire du Maroc
-directement du royaume de Ghana a I’Egypte, fut
abandonnée. Le trafic entre les pays noirs et I’Orient
se fait alors par les routes des caravanes du Sahara
atlantique qui aboutissaient au Maroc présaharien
avec Sijelmassa comme centre commercial de tout
I’Islam. Le Maroc devient alors - d’aprés Ibn Hawqal
- un relais pour les caravanes se déplacant entre le
Sahara, Bagdad et Bosra. Le Maghreb s’érige désor-
mais, en médiateur entre I’Orient arabe et I’Afrique
islamisée.

Cet élan de I’Islam se cristallisa alors par I’édifi-
cation de la premiére Université du Monde, qui existe
encore.

Ce fut Fatima Oum El Banine, originaire de
Kairawane, qui fit construire a ses frais, en 245 h (859
ap. J.C.), la mosquée Karaouyéne, alors que la Zei-
touna de Tunis fut édifiée en 141 h et la mosquée
Al-Azhar, en 359 h (969 ap. J.C.).

Ali Bey el Abbassi (alias D. Badia y Leblich)
considére Fés ‘‘comme I’ Athénes de I’Afrique’’. Lévy
Provengal n’avait-il pas souligné que Fés n’avait rien
a envier aux autres métropoles musulmanes, et que
¢’est 13 on s’élaborait ce que I’on a appelé la civilisa-
tion arabe, qui partait du Maroc pour briller d’un
éclat dont les reflets commencaient a éclairer
I’Europe, alors barbare ?

Déja en 1032/424 h, Moussa Ben Abi El Afia est
allé jusqu’a Takrour, en plein Soudan; en
1157/552 h, les Almoravides s’installent au sud du
Royaume, a Séguia El Hamra. Ce sont les ancétres
des deux grandes tribus Sahraoui : les Aroussiyine et
les Ouled Dlim. Ce sont les Almoravides qui ont
construit la route Lemtouna qui traverse le Sahara
encore aujourd’hui (5). Entre temps, les Magils
expulsés d’Egypte nomadisent au XII¢ siécle, dans la
région septentrionale du Sahara occidental, entre le
Seguia El Hamra et le Draa ; ils s’allient avec un
groupe berbére. Une des tribus de ce dernier, les
béni-mérines, fonde alors une nouvelle dynastie. Les
Magqils sont dans le Nord, les instruments de domina-
tion des nouveaux sultans et leurs collecteurs

d’impdts. Ils en profitent d’ailleurs, pour rangonner
les contribuables du Sud et ‘‘c’est précisément pour
mettre un terme a cette situation que les Mérinides, &
la fin du XIIIé et au début du XIVeé siécle, viennent
eux-mémes y mettre bon ordre, en se déplagant jusque
dans la Séguia El Hamra’’ (6).

En 1267/666 h, le Sultan Abou Dabbous regoit
un serment d’allégeance des Cheiks de Séguia EIl
Hamra (7). En 1284/683 h, le général Ibn Youssef est
envoyé par Yacoub le mérinide, pour pacifier Séguia
El Hamra (8). Depuis I’avénement des Mérinides,
’histoire des Tekna et des Maures s’est identifiée a
celle de PEmpire marocain (9). Ahmed El Mansour
continua la politique saharienne et revendiqua les
mines de Taghassa en 1578/896 h 10); par leurs
expéditions contre le Soudan, les rois du Maroc, et
notamment Ahmed El Mansour, n’auraient visé que
la pacification du Sahara marocain contigu au pays
du Soudan, en I’occurrence les royaumes limitrophes
des Askia au Gao et ceux de Fouta - Djalon et des
Foulbés (11). ““‘Avec peu de monde et de bons mous-
quets, le sultan saadien a bouleversé le vieil édifice
social de I’Afrique entre I’Océan Atlantique et la
grande voie moulouya gdo. Maitre des deux rives du
désert, le monarque marocain a contrdlé ensuite le
trafic saharien’’ (12). Parlant du monarque Ahmed et
Mansour, Odette de Puigaudeau souligne que *‘le plus
remarquable dans cette affaire est d’avoir fait tra-
verser le désert de Marrakech & Tombouctou a trois
mille hommes, avec un convoi d’artillerie et d’avoir,
chemin faisant, foré une centaine de puits’’ (13).

La route Jouder fut construite, en effet, par le
général marocain dont elle porte le nom, en plein
Sahara, a I'occasion de la grande expédition saa-
dienne au Soudan en 1590/999 h (14); en
161871028 h, le roi Moulay Zidane traversa, lui aussi,
le Sahara pour atteindre Tombouctou. La souverai-
neté du Maroc sur le Sahara est donc déja pleine et
entiére ; c’est son rayon territorial et ses contours qui
n’étaient pas constants. “Aprés que le Chérif saadien
se soit emparé d’Agadir et qu’il ait augmenté son
pouvoir et son prestige dans les territoires marocains
du sud, il imposa des conditions aux pécheurs ;
chaque saloute devait payer au Chérif un ducat, en
échange duquel il lui donnait un sauf-conduit pour
aller et venir en sécurité, débarquer et s’approvi-
sionner en eau et en bois. (15) “En 1670, Moulay
Rachid poursuivra jusqu’au Niger un marabout du
Sous qui s’était rebellé. Il organisa une expédition
vers le Soudan, en 1665/1076 h, deux autres, en 1668,
par la route Lemtouna et une 4& vers Taghassa en
1680 (16). Moulay Abdallah traversa en 1730, tout le
Sahara et notamment Séguia El Hamra, pour



atteindre le Sénégal ; une 2¢ expédition le porta
jusqu’au Soudan, en 1734 et 1736. Vers 1757-1759,
I'Emir du Trarza, Ali Chandora, regut du Sultan Sidi
Mohamed Ben Abdellah un tambour d’airain (17) ;
c’est 'enseigne du titre de commandement militaire
conféré par le roi du Maroc & I’Emir, insigne d’hon-
neur et de ‘“‘vassalité’”’. En 1860/1277 h, le sultan
Moulay Mohammed Ben Moulay Abderrahman écrit
a Cheikh Sidyia el Kébir : ““Nous avons bien regu
également votre reconnaissance, bénie de notre per-
sonne, en tant que prince légitime’’. (18).

En 1880, il envoie & I'Empire de I’Adrar, Ahmed
Ould M’hammed, une délégation pour le confirmer
dans ses fonctions et le féliciter pour la fagon-dont il
administre I’Adrar (19). Le Sultan Hassan I (1875-
1894) se rend lui-méme & Tarfaya. La présence(20)
marocaine au Sahara s’est constamment manifestée,
outre les actes d’allégeance périodiques, a I’occasion
des missions sahariennes au Palais, & Marrakech ou
Fés, par une représentation permanente du souverain
dans les chefs-lieux. Une administration qualifiée est
déléguée par le Sultan, aprés entente avec la popula-
tion. Partout au Sahara I'influence des Chérifs est
bénéfique ; les Alaouites ont une ascendance chéri-
fienne qui remonde au temps des Idrissides, c’est-a-
dire a douze siécles. Leur dynastie est la plus vieille du
Monde et le Maghreb s’en glorifie. Le prestige du
Maroc, gréce a elle est allé s’accentuant, tout le long
de notre histoire, par suite de I’afflux des peuples
africains qui se sont ralliés spontanément a la cause
des promoteurs maghrébins de I’Unité islamique.

* & &

(1) Cette question posée par I’honorable membre de la C.1.J.
(Cours Internationale de Justice), M. Pétrin, est ainsi libellée : ““Vu
I'importance donnée dans ces débats & la solidarité religieuse, je
voudrais poser une question aux conseils du Maroc, de la Mauri-
tanie et de I'Algérie : On nous a expliqué que les habitants du
Maroc et du Sahara Occidental sont des musulmans sunnites de rite
malékite. Est-ce cette appartenance au rite malékite serait une par-
ticularité qui les distingue des habitants d'autres parties du
Maghreb, par exemple des habitants de 1'Algérie voisine 7.

(2) Se ref. & mon ouvrage en arabe ‘*Sahara’', Annexe 1. Encyclo-
pédie maghrébine, 1976. p. 190-194.

(3) Tome I1. p. 147

(4) Vernet, islamisation, 1957 Tétouan p. 48 et 55

(5) (D. Lafuente, p. 21) Tribus del Sahara, les Reguibat, 1945-1946.
(6) Frédéric de la Chapelle).

(7) (Huici, histoire politique de I'Empire almohade, Tétouan 1956-
1957, p. 570).

(8) (Huici, p. 23).

(9) (Etude documentaire du Gouvernement frangais, secrétariat
général du Gouvernement, 1959).

Cette auréole du Maghreb, renforcée par la sain-
teté de I’origine de ceux qui président & ses destinées,
s’est illuminée de plus en plus, grace a ’apport, sans
cesse revivifiant, de la pensée de I'Islam rayonnant
depuis Féz. C’est la que des caravanes de pélerins,
accourant de toute I’Afrique, venaient se joindre aux
étudiants, pour se recueillir, auprés des sanctuaires
qui furent le point de départ du grand mouvement
d’islamisation de I’Afrique des Temps Modernes. Se
référant 2 G. Bonet Maury, dans son ouvrage
“L’Islamisme et le Christianisme en Afrique”’,
Chékib Arsalan affirme que “I’Afrique aurait été
entiérement islamisée, sans le coup porté a I'influence
de la Confrérie Tijanie’..., le fait, ajoute-t-il, est
comparable a I’élan d’islamisation de I’Europe, arrété
a Poitiers par Charles Martel’’ (21).

Le Maghreb continue a étre le point de mire de
tout I'Islam grace aux heureuses initiatives que la
Dynastie alaouite ne cesse de prendre pour consolider
I’Unité de I'Islam. Le dynamique souverain Hassan I1
a su, bien avant la célébre ‘“Marche Verte’’, rejoindre
avec bonheur et efficience, ses illustres ancétres, et
promouvoir I'élan catalyseur du Maghreb, dans le
concert des Nations musulmanes. La commémoration
du XIV® centenaire de la Révélation du Coran et les
conférences données, chaque année, sous son haut
patronage, au Mausolée du Roi Med V, a I'occa-
sion du mois de Ramadan et avec la participation
d’éminentes personnalités représentant le Monde de
I’Islam sont, entre autres, des aspects de la contribu-
tion active et constante du Maghreb au Renouveau de
I’Islam.

(10) (D. Lafuente. p. 28)
(11) (Manahil, 1912 p. 78.).

(12) (Bonafos, Taoudeni hier et aujourd’hui, (Presse de I'Etat
major-Dakar, 1934).

(13) Le passé maghrébin de la Mauritanie, 1962 p. 33.
(14) D. Lafuente p. 30) di p. 16-17

(15) (G. Figueras, Santa Cruz. p.)

(16) (D. Lafuente p. 32) id p. 16-17)

(17) p. Marty, loc. cit, 1919 p. 79, Livre blanc sur la Mauritanie,
Rabat 1960 p. 37.

(18) (A. Leriche, Bull. LF.A.N. XIV, n°® 2 1952 ; texte arabe p.
634, trad. p. 632)

(19) Ahmadou Mamadou Ba. L'Emirat de |'Adrar mauritanien de
1872 a 1908. Bull. soc. Géog. et archéol. Oran 55¢ année, T. 53,
fasc 190, 1932, p. 103.

(20) Pierre Labathe, Voyage au Sénégal, Paris, 1882) (p. 35).

(21) Dans, son livre sur le **‘Monde musulman contemporain®' (T.
2, p. 398).



