Unicité originelle des dialectes arabes

““Le dialecte maghrébin, comparé aux patois du Proche-Orient,
est une marque de I'unicité originelle de la langue parlée Arabe”

L’Organisme dit “‘les langues de I’Orient”’ a édité
une collection d’études sur les langues afro-asiatiques
dont “I’Introduction a I’Arabe Marocain’’, élaborée
par le professeur Louis Brunot, en 1950. Cet éminent
spécialiste des dialectes maghrébins a fait I’historique
de I'implantation de I’Arabe au Maroc. Il précise
qu’un fait capital domine I’histoire du pays et I’a
marquée d’une facon indélébile. C’est son islamisa-
tion et comme corollaire son arabisation qui débuté-
rent au VIIeé siécle. “‘Il faut, dit-il, mettre ’accent sur
cette connexion étroife qui existe dans I'esprit des
Maghrébins entre la religion et la langue. ““L’Afrique
du Nord présente cette particularité psychologique
d'étre rebelle a toute différenciation entre la langue et
la religion; tout progrés social ou individuel
s'accomplit immanquablement dans le sens d'une
islamisation plus parfaite, qui va de pair avec une
connaissance plus approfondie de la langue arabe. Le
Maghrébin musulman en général, et plus fortement
encore le Marocain, voit dans I’Arabe une langue
divine, celle du Coran, une langue supérieure. Mon-
sieur Brunot affirme que, si I’on tient compte de la
connexion inévitable et constante, qui existe au
Maghreb entre la religion islamique et la langue
arabe, on voil déja quelle emprise la nouvelle langue,
venue d’Orient, pouvail avoir sur le domaine,
jusqu’alors réservé exclusivement au Berbére et le
retentissement que pouvait avoir, dans la suite des
siécles, sur le terrain linguistique du Maroc, la con-
quéte arabe. ‘‘La victoire de I’arabe était inéluctable
et son ampleur devait se mesurer a celle de la victoire
religieuse et sociale. La création de Fés, tout au début
du IX¢ siecle par Moulay Idriss II, marque le début
d’une réelle arabisation et d’une efficace islamisation
du Maroe. C’est ainsi que fut fondé le premier foyer
d’Arabisation du Maghreb El Aksa. Des écoles de
toutes sortes s’y installérent et firent de Fes, jusqu’a
nos jours, un des phares de ’Islam. La capitale idris-
side qui regut des contingents d’émigrés andalous
arabise toul le Nord-Ouest du Maroc, qui était Ber-

par le professeur Abdelaziz Benabdellah

bére ; et les tribus les plus voisines du Sud et de I’Etat
berbére également. D’autres villes furent créées, a
I'instar de Fes, griace a des apports andalous et qui
constituérent d’autres foyers d’Arabisation ‘‘presque
exclusivement citadins'’. Quant aux plaines maghré-
bines, elles furent arabisées par les Béni-hilal au XII¢
siecle, puis par les Madqil. L’essentiel dans cette
seconde invasion arabe est que-précise notre éminent
philologue-cette arabisation fut le fait d’une invasion
éthnique par des musulmans qui parlaient I’arabe, se
fondirent avec les autochtones et s’installérent dans
des steppes 4 peu prés vides. Ainsi, & partir du XIV¢
siécle, une moitié ou plus de la population en monta-
gnes, parle ‘‘le berbére’’ ; le reste, dans les villes et les
plaines. qui encerclent la montagne parle l’arabe.
L’homme ‘‘berhére’’ ne pouvait échapper 2
I'influence de la ville, car il se déclarait musulman,
plus réellement et plus profondément musulman que
les bédouins et les bédouinisés des plaines, plus que les
citadins eux-mémes. On se rend compte des progres
de I’arabe, au seul examen du lexique des ‘‘dialectes’’
berbéres ; nembreux sont les mots arabes que ces dia-

_ lectes ont di adopter, les tribus berbéres qui, au voi-*

sinage des villes ou des tribus arabes, deviennent faci-
lement bilingues et ce phénomeéne prend, chaqueg jour,
plus d’ampleur, grice a la sécurité et la facilité des
communications. Des bourgades et des villes qui se
fondent en zdne berbére, s’arabisent immanquable-
ment. La ou le berbére est éliminé, toute tentative de
reberbérisation reste vaine, car ‘‘c’est un fait évident,
comme le remarque Monsieur Colin, que la destruc-
tion linguistique du berbére devant I’arabe a toujours
un caractére définitif”’. Jusque-la notre célébre ara-
bisant a su mettre en relief, avec un heureux succes,
des dominantes de I’évolution de la langue arabe,
dans les pays du Maghreb et de I’assimilation, par ce
véhicule de la plupart des données, qui impriment a
une langue sa force et son expansion. Mais, entrainé
dans une malencontreuse déviation qu’il veut impré-
gner d’une allure scientifique, il croit devoir nier



I’existence de toute relation entre I’arabe marocain el
'arabe classique. “Une langue locale comme la
langue marocaine - affirme - t-il - est aussi indépen-
dante du classique que Pitalien moderne I’est du Latin
de Ciceron. On peut, et scientifiquement on doit
Pétudier en soi, sans le relier constamment & une
langue uniquement écrite qu’on lui donne, par habi-
tude irréfléchie, pour origine lointaine. ‘‘Partant de
la, les arabisants au Maroc ont commencé par bannir
la graphie arabe, sous pretexte que celle-ci a é1é créée
pour une langue ancienne et orientale qui représente
plus ou moins exactement la prononciation d’un passé
linguistique inconnu qui convient peut-étre a une
langue classique, universelle, mais non parlée, du
moins au Maroc. Cette graphie s’avére inapte dans le
contexte de I’arabe marocain, “langue occidentale, et
qui se parle sans s’écrire”’.

Il est vrai que le professeur Brunot a fait, dés le
début de son étude, sans arriére-pensée, un mauvais
pas en s’alignant sur certaines opinions érigées en
doctrine par des philologues, représentant un secteur
de I’Orientalisme contemporain et qui veulent élever
un cloisonnement étanche entre I'arabe classique,
““langue universelle du Monde cultivé musulman,
langue écrite beaucoup plus que parlée, seul aspect de
I’arabe qui mérite, aux yeux des musulmans le nom de
langue arabe”, et les autres langues parlées dans les
diverses contrées du Monde Islamique. Certains lin-
guistes arabisants prétendent que la langue du Coran
ne représente ni le parler de la Mekke, ni les autres
parlers arabiques, mais une ‘‘koiné”’ poétique com-
prise, en gros, depuis le centre de la Péninsule
jusqu’au hedjaz et dans les steppes syro-irakiennes
(Blachére, revue’ les langues Modernes’’ ; Mai 1946).
“C’est la révélation du Coran, dans cette “koiné”’,
qui éleva cet idiome-conclut Monsieur Blachére - au
rang de langue écrite et religiense”. Nous ne savons a
quels sérieux arguments linguistiques, ni a quelles
données historiques, ces arabisants se reférent-ils,
alors qu’un fait indéniable, reconnu par tous les
grands philologues, consiste dans I’affirmation una-
nime que la langue coranique est la somme des plus
grands patois arabiques dont le parler de la Mekke el
des aulres tribus.

Une fradition authentique du prophéte signale
cette synthése qui fait du Coran le creuset de toutes les
tendances linguistiques en Arabie. Ce hadith précise
que le Coran a été révélé en sept idiomes dont la
langue de Koreich, langue surtout parlée aussi bien
que les autres idiomes, I’écriture n’étant pas alors
répandue et vulgarisée. Les Grands Linguistes
devaient, pour étoffer leur parler classique et étayer
les références de leur lexique, faire un long stage chez

les tribus éparses dans la masse des steppes arabiques.
La langue, issue de ce dépouillement méthodique et de
ce sondage scientifique, représente bien cette langue
classique arabe dont la pluralité synonymique n’est
pas le reflet de sa vitalité et des diverses nuances qui
décelent des termes, en apparence synonymes. Un
fonds commun est la base de cette mosaique linguis-
tique et ce fonds concrétise I’origine des parlers arabes
usités dans les diverses tribus du Monde arabo-
islamique. Ibn Khaldoun n’a pas manqué de soulever
ce probléme dans sa Chronique générale (version
arabe tome I page 488 a 497), en précisant que le
parler arabe de son époque (X1V siécle) difféere de la
langue modarite qui est la langue du Coran ; il sou-
ligne encore que les dialectes qui servaient, alors, de
véhicule et d’instrument d’expression, dans les
Amsar, ne furent pas inventés par ces peuples, mais
seulement hérités de leurs ancétres, modarites pour la
plupart. Ibn Khaldoun conclut en affirmant que ce
processus prouve I'origine arabe des parlers contem-
porains ; néanmoins, le brassage des peuples arabes
installés dans les diverses contrées de I’Empire, aprés
I'avénement de [I’Islam, provoqua une certaine
absorption du parler original. Ainsi, le berbére influa
sur le parler arabe maghrébin dont la structure
s'éloignail, en conséquence, de la langue classique. Le
méme phénomene se produisit en Orient ou une partie
des parlers arabes fut assimilée par le persan ef le ture,’
et en Andalousie par les langues romaines. Le philo-
logue maghrébin Ibn Khaldoun, connu par son
objectivité et par ses vues judicieuses et sévéres sur
I’évolution de I’arabisme, dut ainsi reconnaitre la
parenté étroite et les affinités multiples, malgré cer-
taines divergences de forme, entre le classique el
I'actuel dans la linguistique arabe. En conséquence, le
parler des peuples arabes ne fut que le prolongement,
certes déformé et, parfois méme, jusqu’a la confu-
sion, du classicisme modarite, dont la langue korai-
chite du propheéte fut un des reflets les plus vivants.
En admettant méme, avec Monsieur Brunot, que
I'arabe classique n’était lui-méme, a Porigine, qu'une
super-langue d’initiés et de potics, on ne peut
accepler ’assertion gratuite, qui tend a taxer d’aber-
ration ceux des orientalistes qui, par conviction,
marquent les caractéres originaux des dialectes, ““les
comparent régulierement au classique comme a une
norme, 2 une source’’. Cette méthode conforme aux
principes de foutes sciences comparatives adoptées
par d’éminents orientalistes, pour faire prévaloir
I’existence d'un parallélisme étroit entre les dialectes
et leurs origines, a é1é reconnue par Monsieur Brunot
lui-méme comme efficace, parce qu’elle atfeint son
but. Son inconvénient majeur, pour lui, est qu’elle
suppose que le scrutateur de P’arabe marocain, par



exemple, connait au préalable Parabe classique.
Ce qui revient a dire, d’aprés I’optique scolastique de
notre vénéré arabisant, que I'ignorance des moyens
scientifiques d’argumentation doit s’identifier a
I'inéxistence méme du faif a3 démonter. Nous ne
cachons pas au noble professeur, qui a élaboré des
ouvrages trés documentés, que, nous aussi, nous
avons fait notre la méthode comparative des Orienta-
listes, dans notre étude sur le processus de la linguis-
tique arabe. Pour ne pas évoluer dans 1’abstrait, nous
allons prendre comme exemple de cette unicité fon-
ciére, I’évolution du parler tribal dans un district
marocain quelconque, de souche éthnique arabe.
Mais, préalablement, nous croyons utile, pour pou-
voir transposer, avec efficience, nos données dans le
contexte marocain, d’esquisser un apergu sommaire
sur le facteur historique de cette évolution. Point n’est
besoin de démontrer que la langue arabe a été, depuis
un millier d’années, le seul instrument véhiculaire de
la vie courante au Maroc, aprés des siécles de domi-
nation turque qui a mis a I’index la langue du Coran,
dams certaines régions, ou I’a reléguée au second plan
dans d’autres. Le Monde arabe s’est rendu compte de
la dégradation de la terminologie arabe en retard sur
les langues modernes. Au début du XXéme siécle, les
pays arabes, encore sous le joug othoman, n’ont pu
réaliser cet alignement de la langue arabe sur la lin-
guistique occidentale, condition pourtant indispen-
sable pour la survie de I’instrument de transmission
internationale que fut la langue arabe au Moyen-Age.

Le Maroc demeure, néanmoins, le seul pays qui
avait échappé a ’emprise de la ‘‘Porte sublime”’ et qui
put, tout le long de son histoire médievale et contem-
poraine, assurer la pérennité de la langue arabe et
conserver sa pureté originelle. Nous avons précisé,
dans une fresque sur le développement des dialectes
marocains dans les diverses régions du Maghreb, que
les patois maghrébins sont plus rapprochés de la
langue littéraire antéislamique que beaucoup de dia-
lectes du Monde Arabe. En établissant un parallé-

lisme entre nos dialectes maghrébins et le contenu des
divers lexiques classiques, nous avons constaté I’ori-
ginalité frappante des dialectes maghrébins qui ont
gardé toute I'empreinte et toute I’allure des patois
tribaux de I’arabe islamique. Nous avons surtout
déduit, d'une comparaison substantielle entre des
spéciments des dialectes citadins et des patois
bédouins marocains, d’une part, et I’évolution éty-
mologique de la langue classique, d’autre part, que la
similitude est caractéristique entre les deux tendances
de I’évolution historique de la linguistique arabe au
Maghreb et chez le bédouin arabique. Nous nous
sommes, surtout, ingéniés a procéder a un dépouil-
lement, dans le patois citadin de Rabat qui est une
somme de diverses influences (Andalouse, bédouine
et classique) et dans le dialecte de la région de Rabat,
a savoir la grande tribu des Zaérs : nous sommes ainsi
parvenus a des résultats qui ne font que mieux asseoir
notre opinion sur le purisme linguistique des dialectes
maghrébins.

Des centaines de termes, gardant leurs allures
classiques, évoluent, depuis prés d’un millier
d’années, dans l’orbite tribale, pourtant assez cir-
conscrite, des Zaérs, qui conservent encore 'usage des
mots et des expressions dont nous avons établi une
longue liste et qui nous donnent I'impression saisis-
sante de vivre au milieu d’une tribu orientale. Toutes
les péripérites de la vie tribale, si mouventée et si évo-
luée soit-elle, trouvent dans le patois Zaérs, pris
comme exemple des autres dialectes, des moyens
d’expression vivants et subtils. C’est la la preuve la
plus éclatante d’un purisme que nous avons toujours
essayé de mettre en relief, dans nos études compara-
tives trés documentées, qui s’intégrent dans le cadre
de nos recherches sur les divers aspects de la civilisa-
tion Maghrébine, tel notre lexique, élaboré en 1964,
sur les ‘“‘origines arabes et étrangéres du dialecte
maghrébin’’; comparé avec les patois du Monde
Arabe.



