vant de 'arabe comme langue véhiculaire. Vers I’an
960 de I'ére chrétienne, un homme de science juif
andalou nommé Mounahim ben Sarouq composa un
fameux dictionnaire, connu sous I'appellation de
‘*Mahbart” qui permit I’étude de la langue de
I’Ancien Testament, tandis qu’un autre juif savant de
Feés, Donach Ben Labrat, prit I'initiative de suggérer
une idée audacieuse : a savoir qu’il fallait nécessai-
rement recourir a la langue arabe pour comprendre la
terminologie de ce Livre Sacré. A ce propos, il donna
a titre d’exemples, environ deux cents mots hébreux
dont les savants talmudistes n’auraient pu saisir le
sens, sans leur recours a la langue arabe.

Il se produisit & Fés, depuis cette époque, un
conflit entre partisans et adversaires de ’arabisation
de I’hébreu. C’est alors, c’est-a-dire au début du XI¢
siecle de I'ére chrétienne, qu’Abou Zakaria Yahia Ibn
Daoud Hayouj de Fés partit 4 Cordoue, dans le but de
tirer avantage des points de vue de Mounahim précité.
Ayant été le promoteur du mouvement visant a la
renaissance du patrimione hébreu, il fut, dit-on, le
premier fondateur de la philologie hébraique. Grace a
sa grande connaissance de la langue arabe, il fut en
mesure de fixer les régles de I’hébreu, en les complé-
lant par une terminologie arabe. Abou Al Walid
Merouan Ibn Jonah de Cordoue, né dans la premiére
moiti¢ du XI* siécle, fut I'auteur de I'ouvrage intitulé
“‘Rapprochement et facilitation’’. Dans un autre
ouvrage portant le titre ““Alloumah’’, il traita les
régles de I'hebreu. Quant a son “‘Livre des Origines'’,
il en réalisa I'élaboration grice au recours a des
sources arabes, entre autres : ‘‘Les Particularités"
d’Ibn Jinny, ouvrage relatif a la philosophie de
I"éthymologie et a la dérivation linguistique basée sur
le bon sens.

Parmi les traces de la langue arabe, contenue
dans I'hébreu, il y a celles issues des observations
émises par Yahouda Ibn Thou, comme, par exemple,
I’expression  *‘Faftham™ (qui signifie comprends
donc™), par laguelle on prit I’habitude de terminer
certaines correspondances et certains ouvrages écrits
en langue hébraique. D’autres exemples sonl des
arabismes lels que **Moutafalsifim® (déformation du
mot “‘moutafalsifine’ qui signifie **adeptes de la phi-
losophie™) et “*Moutakallimine™ (qui signifie **théo-
logiens™ el parfois **dialecticiens’").

Les premiers auteurs d’ouvrages dans lesquels
furent traitées les régles de la philologie hébraique
¢élaient, peut-ére, des juifs irakiens, (andis que le
premier élaborateur d'un dictionnaire hébreu fut le
grand rabbin égyptien Saadia Al Fayoumi (892-942
apres J.C.) (16). Quant a Yahia Ibn Qoreich, auteur

d’un livre intitulé **Philologie comparée’’, il attira (lui
aussi) I’attention des juifs nord-africains sur la néces-
sité de s’intéresser davantage a I’arabe pour mieux
saisir les mystéres de I’hébreu et de la langue de
I’Ancien Testament. Il composa encore un diction-
naire hébreu qui ne nous parvint pas, tandis que son
contemporain David Ibn Ibrahim Al Fassi en élabora
un autre, sous le méme titre ‘“*Ajroun’’ et d’une valeur
égale, mais en le complétant par une explication en
arabe pour chaque terme hébreu.

Toutefois, Yahouda Ibn Qoreich étayail son
ceuvre par des citations tirées de la poésie arabe (17), a
'instar d’Ibn Jonah et de ses successeurs, suivant
ainsi le procédé des philologues et grammairiens
arabes.

D’autre part, Alharizi, en imitant les ‘“‘Séances
d’Alhariri”’, introduisit dans la littérature hébraique
un art nouveau, inconnu jusqu’alors chez les hébreux.
Il en fut de théme en ce qui concerne la composition
d’un *‘recueil de proverbes’’,

Par ailleurs, des membres apparetenant a la
famille Tboun t(raduisirent en hébreu un grand
nombre d’ouvrages arabes de philosophie, de méde-
cine, de mathématiques et de contes populaires.
Quant a Isaac, fils de Jacob Alkohen, surnomé
“*Alfassi’’, né en 1013 (404 de I'hégire) a Kaladt Ben
Ahmed, prés de Fés (mort 4 Wassina (prés de Gre-
nade), en Andalousie, en 1103 (497 de I"hégire), il fut
I"auteur d'un commentaire du Talmud en 20 volumes.
Cet ouvrage est considéré, jusqu'a présent, comme
étant parmi les plus importants traités de législation
talmudique. L'ceuvre d'**Alfassi" comprend encore
trois cent-vingt ‘‘fetwas' (interprétations de ques-
tions juridiques), rédigées entiérement en arabe. Il
fonda en outre, en 1089 a Wassina, un Institut de
Hautes Etudes talmudiques qui fut fréquenté par des
¢tudiants venant de toutes parts.

De nombreux juifs ayant afflué au Maroc, aprés
avoir échappé aux inquisiteurs chrétiens d’Anda-
lousie, renforcérent le mouvement de la pensée
hébraique et talmudique. Ils furent ensuite rejoints
par d'autres coreligionnaires chassés tour a tour de
I"lialie en 1242, de I'Angleterre en 1290, de la Hol-
lande en 1350 et du Midi de la France en 1395, en plus
des réfugiés, victimes de I'exil général qui provoqua,
plus tard, I’exode vers le Maroc d'autres groupes
venus de France et d'Angleterre en 1403, d'Espagne
en 1492 et du Portugal en 1496,

Des colonies juives se répandirent sur les plaines,

les montagnes et dans le Sahara du Maroc, tandis que
des familles enti¢res venues d’Andalousie allérent



s’installer dans la région de Debdou, au sud-ouest
d’Oujda.

A Fés, le commerce et I’enseignement talmudique
s’amplifierent. Les juifs du Maroc continuérent a
étudier et a écrire en arabe, a Iinstar de ceux de
’Andalousie, comme, par exemple Yahouda Ibn
Nissem Ibn-Malka, philosophe marocain qui acheva
en 1365 la composition en arabe de son ouvrage inti-
tulé “Ouns al Gharib (18). Un deuxieme exemple a
citer, a ce propos, est celui qui fut le chef des ensei-
gnements dispensés & Fés, Khallouf Al-Maghili chez
qui descendit Abou Abdallah Al Abili, un des maitres
d’Ibn Khaldoun, avant d’aller a Marrakech, pour
rendre visite a Ibn Al Banna (19).

Ce sont la des faits évocateurs qui mettent en
relief : d’abord I'importante contribution des écoles
juives du Maroc au développement des sciences, en
général, et des études talmudiques, en particulier,
grace surtout a l'usage de I’arabe comme langue
véhiculaire ; ensuite, I’enrichissement de I’hébreu par
des termes et des régles d’origine arabe. D’ailleurs, le
parler juif est encore, jusqu’a présent, dans les centres
urbains et ruraux, ce méme arabe qui a subi les
déformations du langage vulgaire, ainsi que cela se
manifeste clairement dans un texte rédigé, peu avant
le milieu du XXe¢ siécle (20), par des juifs de Missour,
localité située sur la Moulouya, au Sahara marocain
et qui débute comme suit : “‘Ce roi appelé Nemrod ne
connaissait guére Allah, parce qu’il fut un puissant
souverain qui donna aux membres de son gouverne-
ment des ordres pour qu’on lui baisit les pieds (en
signe d’allégeance) et qu’on ’adorat, car il prétendait
étre le dieu qui créa le monde, et les gens se mirent a
I’adorer’.

Si les juifs marocains ont joué leur role de trait
d’union avec I’Europe, en raison de leur connaissance
de ses idiomes, et plus particulierement ’espagnol que
les immigrés andalous de religion juive avaient con-
tinué de pratiquer jusqu’a la fin du siécle dernier (21),
leur contribution au renforcement de 1'usage de la
langue arabe en Andalousie avait eu une importance
plus grande encore. Il en fut de méme en ce qui con-
cerne I'influence due a leurs transmigrations, tant en
Amérique du Nord qu’en Amérique du Sud, pays
dans lesquels il existe en plus de I’élément juif, celui
des noirs. Ces derniers furent, pour la plupart, des
immigrants venus du Continent Africain et parmi
lesquels, il y eut des Sahariens de couleur qui se
transplantérent en Amérique, avec leurs coutumes el

leur dialectes marocains.

L’élément noir constitue dans les deux Ameéri-

ques une forte proportion par rapport a ’ensemble
des immigrés : elle atteignit, en 1800 environ, 50 %
sur les trois millions de ces derniers qui allerent en
Amérique du Sud, tandis que la proportion des noirs
immigrés en Amérique du Nord atteignit un tiers de
I’ensemble.

1) 11 en est question dans son livre intitulé **Anthropologie’” (tome
1). Voir aussi la revue ““Tagwime al Mansour”” (numéro paru en
1343 de I’hégire) dans laquelle le Professeur Tawfig Al Madani a
publi¢, avec une héliogravure sur marbre, une intéressante ¢lude
sur la découverte du Brésil par les Phéniciens. Voir encore
'ouvrage en espagnol sur le théme “Arrivée des Phéniciens en
Colombie’ par lbrahim Hajar paru en Argentine & Buenos Aires
(d’aprés la revue ‘Al Madrifa", n® 10, publiée a Damas).

Autres références :

a) - Américan B.C. by Prof. Barry Tell (1977)

b) - The came Before Colombus : Africans in the New World by
Prof. Ivan Van dertima (1977). Rutgers University Prof. Tell
-Harvard University

¢) - Africa and the Discovery of America (3 volumes) by Prol. Lea
Viner (?) or Weiner (1923)

d) - Cauvet, les Berbéres en Amérique, Alger 1930

2) Notre regretté ami, le grand ¢érudit Mohammed Mokhtar Soussi,
auteur d'une étude comparée inédite, réalisa un bilan d’aprés lequel
le nombre de vocables berberes éthymologiquement arabes dépasse
5000, dont la plupart existent depuis I'époque antéislamique... (voir
notre ouvrage écrit en arabe *Evolution de la pensée et de la langue
dans le Maroc moderne, Edition du Caire 1969 p. 26), réédite a
Beyrouth, Imp. Dar Al-gharb Al-Islami, 1983.

3) Ibn Khaldoun, d'aprés Ibn Hazm, n’élait pas d’accord sur I'ori-
gine arabe de ces tribus, en dépit de I'unanimité des généalogistes
arabes. Cette dénégation étail basée sur le fait que les historiens
d’Egypte n'auraient pas mentionné le passage des Himiarites par le
Delta du Nil. Cet argument est non fondé¢, parce que le passage le
plus court pour aller au Maghreb était (pour les Himiariles) celui
pratiqué a travers la Mer Rouge vers le Sahara méridional. 11 fut
fréquemment ulilis¢ jusqu’au I siécle, d'aprés Hassan Ben
Mohammed Al-Ouezzan, connu sous le nom de Léon I’ Africain qui
accompagna une caravane sur ce méme chemin.

Dailleurs, il existe entre le Yémen et le Maroc des ressem-
blances frappantes, nolamment dans les domaines de la musique, la
danse, I’architecture, et au point de vue de I"accent. Des preuves en
ont éé fournies par un groupe folklorique venu d'Oman au
Maroc ; el la similitude entre les deux pays a €1¢ mise en reliel par
Phistorien allemand Helfrilz dans son ouvrage ‘‘Le pays sans
ombre’’.

4) Située preés de Larache, ce ful sur ses ruines que I'on consiruisit
une ville musulmane du nom de ‘‘Tichmeés™ (voir notre livre
“1'Art Maghrébin' écrit en arabe el en frangais).

5) La colonie romaine vivait dans ces ciles, sans contact avee la
société “‘berbéro-phénicienne’ dans laguelle ces deux ¢léments
s'entendaient parfaitement, ce qui facilita, apres la congudle
musulmane, I'expansion de la langue du Coran, grace a leur parler
voisin d’elle et qui s'était répandu dans le pays, plusicurs siceles



avant J.C. (cf. “Les siécles obscurs du Maghreb”’ par Gautier el
“*Meeurs et Coutumes des Musulmans’’ par Surdon)...

6) Ernest Renan a rapporté ce fait dans son ouvrage ‘‘Averroés et
'averroisme'* (Paris 1923).

Ibn Al-Wardi mentionna dans son livre de géographie Pexistence,
bien au-dela des Canaries, d’autres fles immenses, faisant ainsi
allusion au ““Nouveau Monde"’ comme Iatteste sa description. Cet
auteur qui vécut au XIVe siécle, c.a.d. plus de 100 ans avant Chris-
tophe Colomb, attira I'attention sur le fait qu’Ibn Arabi avait sou-
ligné I'existence, a I'Ouest de I’Océan Atlantique, de contrées peu-
plées d’gtres humains, avec une civilisation propre. Ce dernier avait
vécu trois siécles avant Christophe Colomb. Pour ce qui est d’Al
Ispahani, auteur de ‘‘Masalik al Absar”, I'un de ses disciples fit
mention d’aprés lui, 150 ans avant Chr. Colomb, de I'existence
probable d’une terre au-dela de I'Atlantique. Al Ispahani mourut
en 1348 (740-de I'hégire).

7) Numéro d’Avril 1960.

8) Voir notre ouvrage *‘Evolution de la pensée et de la langue dans
le Maroc moderne™ (p.p. 174-179). Les Portugais, dit-on, qui ont
quitté ““Al Brija”, c.a.d. la ville d’Al-Jadida, allérent au Brésil ot
ils fondérent une ville qu'ils appelérent *‘La nouvelle Mazagan’’ de
I'ancien nom ‘““Manzaghan'’ d’'Al-Jadida.

Le nom du “*Brésil’" aurait probablement pour origine celui de
la tribu berbére *‘Bani Borzoul™ dont les membres s'appelaient
“Barazila® (pluriel), ces derniers ayant émigré au X¢ siécle apres
J.C. en Andalousie, puis de la en Amérique du Sud, a I'époque des
Roitelets andalous.

9) Sujet trés largement traité par Jacques Caillé dans son ouvrage
“Les accords internationaux du Sultan Sidi Mohammed Ben
Abdallah’ (1757-1790)." L’Auteur a affirmé que ce souverain
devanga les Occidentaux en ce qui concerne certains principes du
Droit International et I'élaboration de nouvelles lois, I'ensemble
¢élant devenu aux XX siecle, une base pour les Relations entre les
Nations.

10) Tolédano dans son étude **Ner Hamarp™.

11) Ainsi que cela a é¢ reconnu par le grand rabbin d'Alger Mau-
rice Cisenbeth.

12) Il y habita dans une maison connue sous le nom de **Dar
Al-Magana', selon un document juif remontant au XIVe siécle et

retrouvé a Fés (Chronique Semach p. 83).
13) Dans son livre intitulé *“*Al-masalik wal-mamalik (p. 115).
14) Histoire du Maroc par Godard (T. 11 p. 453)

15) Massignon : “‘Etude et Conférences’* - Congrés de ' Académie
de la langue arabe du Caire 1959-1960 (p. 218).

16) Abou Said Ibn Youssouf considéré comme ayant été le promo-
teur de la philosophie juive du Moyen-Age. Il fut 'auteur d’une
traduction en arabe de I’Ancien Testament et perfectionna la loi
hébraique relative au droit d’héritage, en s'inspirant de la législa-
tion islamique.

17) **Conférences sur la littérature hébraique®’ par le Docteur Has-
sanein Ali (Edition de la Ligue Arabe, 1963, p. 147)

18) Hespéris (1952, p.p. 402-458). L’an 1365 de I'ére chrétienne
correspond a 5125 de I'ére judaique.

19) “*Tabaqat Ach-Chadrani’’ (Tome I p. 215)
““Le livre des Calégories', par Chaarani.

20) Hespéris (1952). Remarque : le pronom relatif “qui’’, corres-
pondant au mort ‘jalladhi™ en arabe régulier, est devenu “ally™
chez les musulmans dans le dialecte marocain, tandis que les juifs
I'ont transformé en ““di"",

21) Letourneau, dans son livre *'Fés avant le Protectorat” (p. 183),
a fait la remarque que cette langue (I"espagnol) avait été employée
par les femmes dans certaines familles juives jusqu'au régne du roi
Hassan 1. En 1888, le médecin de la colonie juive a Fés rédigea un
certificat médical en cette langue, alors que cette méme colonie
disposail d'un groupe de 5 médecins dont : un espagnol, un (ure,
un russe, un frangais et un allemand, ce qui montre la diversité des
influences linguistiques, dans le ghetto de Fés et des autres villes
marocaines,

N.B. - Pour appuyer ses apercus historiques traduits ci-dessus et
donner des preuves de I'influence de |’arabe exercée par l'intermé-
diaire des immigrés en Amérique, sur la langue anglo-américaine,
M. le Professeur Abdelaziz Benabdallah a eu soin de compléter
cetle intéressante étude par une liste bilingue, dont les mots arabes
¢laient, et sont encore usilés au Maroc plus qu’ailleurs.

(Voir cette liste dans la Revue Al-Lisiane Al-Arabi, dont le
professeur etait rédacleur en chef,



