La langue arabe dans ses rapports
entre I’Amérique et le Maghreb

Abdelaziz Benabdellah

Les rapports des Arabes en général et des Magh-
rébins en particulier, avec le Continent Américain,
n’ont pas résulté de la découverte, vers la fin du XV¢
siecle de I'ére chrétienne, de cette partie du globe,
appelée depuis lors ‘“Nouveau Monde’’ ; mais leur
origine, bien plus ancienne dans I’histoire, remonte a
une époque antérieure a la naissance de Jésus-Christ
J.C)).

En effet, les Phéniciens, Arabes d’origine cha-
nanéenne installés en Afrique du Nord, se transpor-
térent, aprés la destruction de Carthage par Scipion
I’ Africain en I’an 146 avant J.C., vers des régions, en
bordure de I’Océan Atlantique d’ou, trois ans plus
tard, aprés avoir accompli un certain nombre de
périples, finirent par atteindre I’Amérique du Sud ou
ils fondérent des comptoirs. Ces derniers furent créés
peu aprés la date ci-dessus mentionnée, comme le
prouvent des objets déterrés, notamment le marbre
découvert par un docteur brésilien (1) et sur lequel
avait été gravée la date 125 avant J.C., c’est-a-dire
aprés I’occupation de Carthage par les Romains. Les
inscriptions gravées sur le marbre avaient été rédigées
en langue punique, dans laquelle on trouve des
dizaines de vocables et expressions dont I’aspect
dénote une origine arabe qui, malgré la déformation
des mots, n’échappe méme pas aux profanes ignorant
la linguistique et les régles de la dérivation.

C’est un fait notoire que la langue punique s’est
imposée, par suite de I'extension de la civilisation
phénicienne, a partir de la ville de Carthage, le long
du littoral nord africain, en Méditerranée occidentale.
Elle devint ensuite progressivement distincte de la
langue phénicienne chananéenne, sous I’influence des
dialectes locaux, c’est-a-dire berbéres, qui avaient
eux-mémes été influencés par I'immigration des
Yéménites venus de Himiar (Royaume Himiarite) et
dont les tribus des Masmouda, Sanhaja et Kétama
s’étaient installées successivement et respectivement
dans le Grand Atlas, le Moyen Atlas et sur les plai-
nes (3).

Cette méme langue se mit 2 pénétrer profondé-
ment au Maroc vers I’an 480 av. J.C. alors que cer-
tains de ses éléments y avaient déja pénétré depuis
1101 av. J.C., date de la fondation de la ville phéni-
cienne de Lixus (4).

Selon les assertions de I'évéque Saint-Augustin,
la pénétration du punique dans la campagne maro-
caine se poursuivit jusqu’a la conquéte musulmane,
alors que la langue romaine perdit toute trace avec la
disparition de la civilisation latine qui avait évolué (au
Maroc), dans un cadre restreint, comprenant, d’une
part, ’espace triangulaire compris entre Tanger,
Volubilis et Chellah, d’autre part, la série des cités
romaines construites sur le littoral de I’Océan Atlan-
tique (5).

A propos de I’Amérique, Averroés, médecin
philosophe mort en 1189 (595 de I'hégire), fut le
premier a parler dans la Cour des Almohades, a Mar-
rakech, du Nouveau Continent, et son entretien fut a
’origine de I'idée de I’existence d’une terre située
au-dela de I’Atlantique. Christophe Colomb, lui-
méme, (6) reconnut qu’il ne s’était rendu compte de
cette existence qu’aprés avoir lu le manuscrit de la
traduction latine de I’ouvrage intitulé ‘Al Koullyat™’,
traité de médecine d’ Averroés (traduit en latin, sous le
titre de “‘Colliget™’).

11 faut noter aussi que la revue américaine ‘‘New
Week’’ (7) a affirmé que les Arabes étaient partis
d’Anfa (I’actuelle ville de Casablanca) avant I’an 1100
de I’ére chrétienne (494 de I’hégire) - c’est-a-dire
presque quatre siécles avant Christophe Colomb - et
qu’ils avaient mouillé en plusieurs endroits, devant la
cote américaine.

Quant au Chérif Al Idrissi, il nous parle dans sa
““Nouzha”’, au sujet des ‘‘Jeunes Téméraires’’ (Alfi-
tiat almogharririne) qui, partis du port de Safi, se sont
aventurés au large de I’Océan Atlantique, pour
aboutir a des iles lointaines. Ils s’étaient déterminés a



agir de la sorte, aprés avoir eu vent des nouvelles
répandues alors, surtout en Andalousie, & propos de
I’existence, & I’ouest de I’Atlantique, d’un archipel
aux iles serrées et au-deld duquel se trouve une vaste
étendue de terre.

La découverte du Nouveau Monde, vers la fin du
XVe siecle de I'ére chrétienne, coincida avec la fin de
I'existence arabe en Andalousie et I’aspiration des
Espagnols a une double expansion en Amérique et sur
les cotes marocaines, pour y poursuivre leur cam-
pagne connue sous le nom (reconquista).

I ressort des textes historiques que les Andalous,
chassés de la péninsule ibérique, musulmans et Jjuifs,
n'allérent s’établir que dans les pays arabes qui
s’étendent sur le littoral méditerranéen, de sorte qu’il
est difficile de leur trouver sur le Continent Améri-
cain, la moindre (race remontant a cette période,
pendant laquelle les Espagnols les traquaient pour les
massacrer el les chasser. Ils ne pouvaient donc faire
autrement que d’aller se répandre au Maroc et dans
les pays musulmans, faisant alors partie de I'Empire
othoman, surtout aprés I'entrée de Soliman II le
Magnifique au Golfe Arabique en 1540 (947 de
I’hégire) et apreés 'attaque déclenchée par les Portu-
gais qui furent mis en déroute par le Maroc en 1578
(986 de I'hégire) a-Oued El Makhazine, événement
connu sous le nom de ‘‘Bataille des Trois Rois’’.

Les Espagnols furent donc seuls a émigrer en
Amérique du Sud, au moment ou Francais et Anglais
se joignirent sur la partie septentrionale du Continent.
Les premiers transférérent vers le Nouveau Monde la
civilisation andalouse, avec ses empreintes arabes, el
plus particuliérement la terminologie a laquelle elle
devait sa cristallisation. La langue arabe a tellement
marqué I"aspect particulier de cette civilisation, avant
el aprés sa nouvelle adaptation, que ses vestiges ont
persisté, jusque vers la fin du siécle dernier.

D’aprés les estimations de certains chercheurs,
les mots arabes empruntés par la langue espagnole ont
atteint le quart du contenu du dictionnaire espagnol,
alors que ceux empruntés par le portugais sont au
nombre de 3000.

Le pére Batista, né & Damas de parents arabes,
composa en 1789 un lexique de 160 pages, dans lequel
il recueillit les mots empruntés a I'arabe par le portu-
gais, tandis que Dozy et Engleman furent les auteurs
d’un dictionnaire des mots espagnols el portugais
d’origine arabe. Il existe en outre, dans la biblio-
théque de I'Escurial des lexiques arabe-grec, arabe-
latin, arabe-espagnol composés par des auteurs
musulmans. Le Maroc avait, lui aussi, exercé dans

une certaine mesure, et dans ce méme domaine de la
lexicographie, une influence sur I’Andalousie, durant
trois siécles environ.

Quant aux Portugais qui vécurent au Maroc,
Chavrebiére mentionna dans son ouvrage sur I’his-
toire du Maroc (p. 273) que leur colonie intallée dans
ce pays, pendant le XVI¢ siécle, correspondait en un
arabe plein d’expressions marocaines et écrit en
caracteres arabes. Dozy a rapporté, d’aprés un autre
auteur, que I’arabe demeura comme langue véhicu-
laire de la culture et de la pensée en Espagne jusqu’en
1570. Dans la province de Valence, certains villages
espagnols ont fait de I’arabe leur propre langue,
jusqu’au début du XIXe siécle. Un professeur de
I’Université de Madrid collectionna 1151 contrats de
vente rédigés en arabe, en les considérant comme
modeles des contrats que les Espagnols utilisaient en
Andalousie (8).

Les Portugais|qui vivaient au Maroc pendant le
XVIIe¢ siécle et dont certains accrurent I"émigration
portugaise vers I'’Amérique en y participant, étaient
tellement influencés par la langue arabe que leurs
correspondances et leurs dialogues étaient exprimés
en un idiome dans lequel abondaient les maroca-
nismes, et que leur écriture était faite en caractéres
arabes.

Par ailleurs, le Maroc put acquérir, depuis la fin
du XVIe siécle (X¢ de I'hégire) une renommée qui prit
de I'ampleur en Europe, et particuliéerement en
Angleterre, aprés sa victoire dans la bataille de Oued
El Makhazine, ce qui poussa la Grande-Bretagne a
rechercher I'amitié du Sultan Ahmed El Mansour
As-Saadi et a lui proposer une occupation commune
du dominion de I'Inde, ainsi que sa participation dans
la fameuse aventure du ‘‘Prince Antonio’’.

Cette renommée fut telle que I’on se représentait
avec émerveillement les Africains vivant au Maroc et
dans son Sahara. Il en résulta que certains grands
penseurs furent amenés a en faire I'apologie comme
Shakespeare, par exemple dans “Othello’’ (nom d’un
héros marocain) qui fut une de ses derniéres piéces
théatrales, composée en 1604,

Des faits inquiétants sur le plan patriotique
avaient, alors, profondément troublé les Anglais dans
leurs ames, de méme que les fautes politiques com-
mises par les dirigeants de leur pays s’étaient aggra-
vées, notamment 4 la fin du régne d’Elisabeth, morte
en 1603, aprés avoir encouragé I'occupation de la
Virginie, 'un des Etats-Unis d’Amérique.

Pendant la période d’occupation de Tanger par



I’ Angleterre, les rapports de celle-ci avec le Maroc
finirent par devenir trés importants, mais elle fut
contrainte, sous les pressions de Moulay Ismail, a
évacuer cette zone pour aller occuper Gibraltar en
1705 (1117 de I’hégire), bien qu’elle ait été, durant une
quarantaine d’années, a la téte des pays qui avaient
des échanges économiques avec le Maroc, depuis la
rupture des relations franco-marocaines.

Plus tard, le Sultan Sidi Mohammed Ben
Abdallah, petit-fils de Moulay Ismail, poursuivit la
politique extérieure du Maroc, en lui donnant un
caractére International nouveau qui fut considéré
comme une initiative appréciable dans le droit con-
temporain (9). Ses rapports avec ’étranger dépasse-
rent les relations traditionnelles, en s’étendant vers les
Etats Scandinaves, I’Angleterre et les Etats-Unis
(devenus depuis peu indépendants). Ce sultan du
Maroc, Moulay Mohammed Ben Abdallah, avait été
le premier 4 encourager le mouvement de libération
américaine, en reconnaissant, avant tous les autres
Etats, I'indépendance des Etats-Unis, avec lesquels il
conclut, quelques années avant sa mort, un accord
commercial et maritime, pour une durée de 50 ans.
Cet accord, daté du 16 Juillet 1786, fut renouvelé en
1836.

Un fait certain, en ce qui concerne les émigra-
tions des juifs en Amérique, est qu’elles se poursuivi-
rent, mais individuellement, aprés le refoulement
général de I’Andalousie. Ce fait évoque I’exode de
familles entiéres juives qui, depuis I'indépendance du
Maroc et la fondation du petit Etat d’Isragl, émigre-
rent au Canada et aux Etats-Unis, pays dans lesquels
elles conservent, jusqu’a présent, leurs coutumes
marocaines et font encore usage chez elles de notre
arabe dialectal.

La langue arabe avait, a travers les époques,
exercé par l'intermédiaire de sa forme dialectale
marocaine et andalouse, une grande influence sur
I’hébreu qui se mit 4 prendre de I’extension en Europe
et en Amérique, tout en gardant ses emprunts maro-
cains, car les penseurs juifs, commentateurs du
Talmud, ne pouvaient comprendre une bonne partie
de ses textes qu’a I’aide de la langue arabe. Il ne nous
parait guére possible de confirmer ce point de vue,
sans évoquer ’évolution d’un tel enrichissement ter-
minologique, depuis la conquéte musulmane jusqu’a
nos jours. Si, comme le dit le grand professeur
regretté Abbés Mahmoud Al-Aqqad, le nabathéen et
I’hébreu comptaient parmi les anciens dialectes des
Arabes, il est aussi certain que les Israélites enrichi-
rent, aprés I’apparition de I’Islam, de nombreuses

données hébraiques avec des éléments spécifiquement
arabes.

Le fait est connu que des éléments juifs sont
entrés au Maroc accompagnés de berbéres venus de
Palestine. Quelques siécles plus tard, lorsque le
refoulement des juifs de la péninsule arabique eut pris
fin, aprés la bataille de Khaibar, un certain nombre
d’entre eux s’adjoignirent A ’armée arabe conqué-
rante qui, sous le commandement de Tariq Ibn Zyad,
(10) marcha sur I’Andalousie.

I1s semblérent, sous le régne des Idrissides, avoir
la nostalgie de leur pays d’origine, en Orient, et firent
montre de leur attachement, en tant que sujets, aux
Abbassides. L’adoption de cette attitude n’élait, en
réalité, qu’un moyen d’affaiblissement, a4 I’encontre
de la dynastie. musulmane naissante au Maroc.
Cependant, malgré ce comportement, les juifs conti-
nuérent a jouir, durant deux siécles (11), de la protec-
tion des Idrissides, depuis I’accession au tréne maro-
cain de Moulay Idriss II, en I’an 188 de I’hégire, date,
a partir de laqueﬂe, ils avaient afflué, en venant de
Kairouan, d’Egypte, de Babylone et de Perse, pour
s’installer surtout a Fes.

Or, un mouvement de la pensée talmudique, qui
avait pris naissance a Kairouan, ne tarda pas a pros-
pérer dans cette ville, sous les Almoravides et les
Almohades. Pourtant, le mouvement d’épuration
entrepris par Mehdi Ibn Toumert et ses successeurs
engloba également musulmans et juifs, a I’exception
de la colonie israélite de Tanger, a laquelle I’occasion
de participer aux intrigues almoravides n’avait pas été
donnée, ce qui prouve que les mesures répressives
prises par les Almohades avaient un caractére pure-
ment politique, mais nullement religieux ou racistes.

Moise Maimonide, auteur du ‘‘Guide des
Egarés’’, vint s’installer a Fés (12) qui devint, d’apres
Al Bekri (13), la plus peuplée de juifs parmi les loca-
lités marocaines et, en méme lemps, un centre de
répartition d’ou ils allaient partout ailleurs.

Les juifs avaient fait usage de I’arabe pour écrire
et parler depuis le I11¢ siécle de I'hégire, dans loute
I’Afrique du Nord (14). A Feés, le ““Traité de Gram-
maire’’ de Sibawaih devint leur source d’inspiration,
pour la rénovation de la grammaire hébraique depuis
le Ve siécle (15).

A cette méme époque, de nombreux juifs brille-
rent par leur savoir, en Andalousie et au Maroc. Ils
eurent le mérite de faire renaitre la langue hébraique
ainsi que les études talmudiques, et de contribuer au
renforcement du mouvement scientifique, en se ser-



