Systeme éducatif du XXIe siecle :
Role de ’Islam dans la promotion des ‘‘sciences humaines’’

par Abdelaziz Benabdellah
Des congrés se tiennent, depuis un lustre, menant une campagne houleuses sur I’islamisation de la connais-
sance et sur le systéme éducatif idéal, option future du Monde islamique.

Les tiraillements qui se prolongent, dans un débat, taxé d’inanité par certains, risquent de nous faire plonger
dans ["absurde ; alors que les défis que le Monde musulman affronte, a cette fin du XXéme siécle, I'incite & oeu-

vrer en priorité, en vue de se tailler une place confortable, dans le Monde moderne.

L’islamisation de la connaissance, des sciences
humaines et de la culture constitue un théme d’actua-
lité qui a été soulevé et controversé, depuis un lustre,
au sein du colloque sur la Pensée islamique, tenu,
alors, en Algérie. Ce grand meeting avait finalement
formulé une recommandation visant a soutenir la
campagne, menée en faveur d’un principe qui fait
I’objet de vifs tiraillements entre divers organismes et
personnalités éminentes du Monde islamique. Il
s’agit, en effet, d’un concept, mis en avant par
d’illustres organisations tels que I'ISISCO et I’Institut
Mondial de la Pensée Islamique dont le siége est a
Washington.

Plusieurs congrés lui ont été consacrés, notam-
ment dans la capitale des USA, a Islamabad, Kuala-
Lumpur, Khartoum, depuis le début de 1987. Cette
campagne, encore a ses débuts, se heurte a une résis-
tance farouche qui tente, par tous les moyens, de
I"étouffer dans I'oeuf. Ses détracteurs ne lui laissent
aucune occasion de s’épanouir, la jugeant a priori
stérile et inopérante. Parmi les personnalités les plus
hostiles a “I’islamisation des sciences humaines”’,
émergent deux figures de proue parmi nos philoso-
phes et sociologues, en ’occurrence Zaki Najib
Mahmoud et Mohammed Badaoui.

Si les uns et les autres ont, peut-étre, raison,
chacun de son point de vue, le prolongement d’un tel
débat, dont les tiraillements sont diiment taxés
d’inanité, risque de nous faire plonger dans I’absurde.
Certes, tout ce qui est islamique, doit étre considéré,
comme fonciérement humain ; réciproquement, tout
ce qui est humain est nécessairement islamique ; car,
selon le concept méme de I’Islam, tout ce qui est utile

a Phumanité, a, par définition, un caractére cultuel.
C’est le propre de toute religion universelle dont
I’humanisme constitue la quintessence. Le grand
Imam Chéfii, promoteur d’une célébre école juri-
dique du fikh, place la médecine, science typiquement
humaine, au summum des sciences dites islamiques.
Mais, nous affrontons, dans les douloureuses con-
jonctures de la fin du XXéme siecle, des défis qui
doivent nous faire oublier tout ce qui n’a pas un
impact immédiat, pragmatique sur notre oeuvre
prioritaire, tendant 4 nous faire tailler une place con-
fortable, dans le Monde moderne.

Nous avons élaboré, dans cette mélée, maintes
études dont celle esquissée par le directeur de I'Institut
International de la Pensée Islamique, Ismail Raji Al
Faruqi. Cet éminent professeur a essayé de démontrer
que la Oumma (communauté musulmane) souffre
aujourd’hui d’un grave malaise et s’ingénie a lui
appliquer une thérapeutique susceptible de restaurer
sa santé et de lui restituer son réle pleinier de respon-
sabilité dans le leadership du Monde, en tant que
Nation Médiane. Ces considérations sont de nature a
concentrer 1’attention du Penseur Musulman, en vue
de participer a la future actualisation de la Pensée
Islamique.

La derniére moitié¢ du XIV¢ siécle de I’ére hégi-
rienne a été témoin de 1’éclosion, de par le Monde,
d’une grande conscience islamique cristallisée par un
élan vers I'auto-libération. En dépit de cette trans-
cendance, le méme siécle a vécu une grande régres-
sion : une ruée islamique universelle dans le but s’ali-
gner sur d’autres civilisations. Le résultat ne fut autre
qu’un désistement de I’élite, couche supérieure de la



Société Musulmane et une démoralisation du reste. La
vision de I’Islam s’embrumait, alors, sous I’impulsion
d’une autre vision : celle de I’envahisseur colonial.
Cette derniére a malheureusmeent survécu a la pre-
miére, pour prendre son allure virulente, apres le
départ des colonialistes. Pendant plusieurs généra-
tions, les musulmans paraissaient incapables de s’en
débarrasser. Le premier agent de propagation de la
perspective étrangére fut le systéme éducationnel qui
se divisa en deux branches : la branche moderne et la
branche islamique. Cette bifurcation a été ’épitomé
du déclin des musulmans. Dans le passé, de grandes
autorités, dans les pays d’Islam, avaient tenté de
réformer I’éducation islamique, en intégrant dans les
nouveaux programmes, des éléments constitutifs de
I’Option étrangére. Jamal Abdennacer a, en 1961,
centré sa stratégie, sur la transformation d’Al Azhar,
la plus grande forteresse de I’éducation islamique, en
université moderne. Tous les efforts déployés par ces
autorités et ceux de millions de musulmans avec eux,
reposaient sur la supposition que les thémes soi-disant
modernes ne présentent aucun heurt, et qu’ils peuvent
préter une force nouvelle aux musulmans. Peu d’entre
eux réalisérent, alors, que les humanités, les sciences
sociales étrangéres et méme les sciences naturelles,
étaient des aspects d’un point de vue intégral de la
réalité de la vie, du Monde et de I’histoire, tout a fait
étranger a celui de I’Islam. Peu d’entre eux aussi
étaient conscients de cette étroite liaison des métho-
dologies de ces disciplines, de leurs notions de la vérité
et de la connaissance, avec les systémes de valeur d’un
monde étranger. D’un c6té, on n’a pas touché a la
qualité stagnante de la culture islamique. D’un autre
cOté, le nouveau systéme éducatif n’eut pas autant
d’efficience qu’il avait dans son propre foyer. Au
contraire, il faisait dépendre les musulmans de la
recherche et du leadership étranger. Par ses préten-
tions ampoulées et emphatiques de [I’objectivité
scientifique, le systéle intrus s’efforgait de convaincre
les musulmans de sa véracité et de son authenticité sur
et contre P’affirmation de I’Islam que les promoteurs
de progrés qualifiaient de réactionnaire et de rétro-
grade, Il est grand temps pour les érudits de I’Islam de
désavouer, souligne le professeur Raji, les méthodes
de réforme éducationnelle, accommodantes, mais
nocives et pernicieuses. Pour eux, la réforme de
I’éducation et de 1’islamisation de la connaissance
moderne elle-méme, besogne similaire bien que de
plus grande ampleur, 2 celle entreprise par nos ancé-
tres qui avaient assimilé la connaissance de leur temps
et nous avaient légué le riche patrimoine de culture et
de civilisation. Comme disciplines, les humanités, les
sciences sociales et les sciences naturelles doivent étre
recongues et réedifiées, sur une base islamique nou-

une explosion de connaissance sur tous les fronts sans
planning pour les érudits ou les institutions. Le
Monde musulman envoie toujours sa jeunesse a
I’Occident, pour s’éduquer ; leur nombre va grandis-
sant, nonobstant la perte qui s’ensuit, par suite de la
fuite des cerveaux. D’autres facteurs aggravent la
tragédie de I’Islam, a I"ouverture du XVé siécle de
I’Hégire. La conscience du Musulman est choquée par

velle, en leur assignant de nouveaux buts conséquents
et compatibles avec I’Islam. Chaque discipline doit
étre relancée pour incorporer, autant que possible, les
principes de ’Islam, dans sa méthodologie et sa stra-
tégie, dans ce qu’il considérait comme ses propres
données, problémes, objectifs et aspirations. Chaque
discipline doit étre remodelée, pour s’imprégner de
I’a-propos et de la pertinence de 1’Islam, sur le triple
axe de la Tawhid. Le premier axe est 'unité de la
connaissance, sous laquelle toutes les disciplines doi-
vent constituer une connaissance rationnelle objective
et critique de la vérité. Dans ce contexte. quelques
disciplines, aqli, sont scientifiques et absolues ; et
d’autres, naqli, dogmatiques et relatives, donc non
soumises aux normes discursives tout court. Le
second axe est I'unité de la vie devant marquer ces
disciplines d’une prise de conscience de I’objet foncier
de la création, ce qui inciterait & penser que certains
thémes peuvent se valoriser. alors que d’autres
demeurent neutres, sans valeur déterminée. Enfin, le
troisiéme axe est I’unité de I’histoire, grace a laquelle
toutes les disciplines sont astreintes a reconnaitre la
nature ‘‘oummatique’’, c’est 4 dire communautaire
de toute activité humaine et servir ainsi les fins et des-
seins de la ““Oumma’’ dans I’histoire. Cela consacrera
la division de la connaissance en science individuelle
et sociale, imprégnant ces disciplines du double cachet
humaniste et ‘‘Oummiste’’. Il ne peut y avoir de doute
que I'Islam est en corrélation étroite avec les aspects
de la pensée, de la vie et de I’étre. Cet a-propos doit
étre articulé et énoncé immanquablement et sans
méprise aucune, dans toute discipline. Les livres de
textes doivent étre réécrits et élaborés de nouveau,
établissant cette discipline comme département inté-
gral de la perspective islamique de la réalité. Bien
plus : les enseignants musulmans recevront une nou-
velle formation les adoptant aux textes révisés et les
universités, colléges et écoles musulmans doivent étre
réamenagés, pour reprendre leur leadership de pion-
niers dans I’histoire du Monde.

Les critéres et standards de I’éducation, dans sa
structure islamique initiale, était au point culminant,
eu égard a I’honneur et 4 la dignité dont se prévalaient
les étudiants et les hommes de science. Cette supré-
matie tirait son efficience de la vision structurale
islamique sur laquelle elle reposait, sur la forte
volonté et le sincére dévouement de rechercher la
vérité, pour l'amour de Dieu et de Dieu seul.
Nonobstant tout cela, les musulmans se trouvent, a ce
début du X Ve siécle de la Hijra, assiégés par un flot
d’étudiants, ne disposant d’aucun plan et d’aucune
prévision, en vue d’une poussée naturelle du systéme
éducationnel. Ils se trouvent également investis par

des événements dramatiques, comme la guerre irako-
iranienne, la ruée russe en Afghanistan, I’invasion par
Israél du Liban, la colonisation systématique de la
Palestine, I’apartheid et la ségrégation en Afrique du
Sud, les persécutions perpétrées contre les activistes
islamiques de par le Monde. La cause de ’Islam elle-
méme est en péril.



