Avec J. Guitton, dans
““‘Dieu et la Science’’ (Paris Match)

Positivisme rationnel de I’Islam

Un ouvrage de grande actualité, dans le monde
boulversé d’aujourd’hui, vient de voir le jour. C’est
‘““Dieu et la science’’ (éd. Grasset), dans lequel un
entretien animé affronte respectueusement le philo-
sophe catholique Jean Guitton et deux docteurs
es-sciences, Grichka et Igor Bogdanov. Le but visé est
la réconciliation de la science et de Dieu. ‘‘Paris
Match’’ (n® 2205) publie un questionnaire que I'écri-
vain André Frossard examine avec Jean Guitton
““C’est le match du Dieu de la raison contre le Dieu de
la révélation”’.

L’auteur reconnait bien qu’il y a deux Jean
Guitton, le catholique, né en méme temps que Jésus-
Christ et le philosophe quelques siécles plus tot, avec
les philosophes grecs. Cette alternance du spirituel et
du scientifique dans la pensée d’une méme personne
nous rappelle celle d’Ibn Sina (Avicenne), incarnant le
positivisme rationnel de I’Islam. Il y a, certes, ‘‘une
alliance, une convergence encore plus obscure entre
les savants. les physiciens et la connaissance théolo-
gique, entre la science et le mystére supréme’’.

Pour le double Guitton, ‘‘’humanité entiére
cherche Dieu, son livre sera ‘‘un guide vers le siécle
prochain, chargé de spiritualité”’. Il s’en sent capable,
car - dit-il - j’ai rencontré Dieu, pour la premiére fois
de ma vie, aux confins de la science moderne, je I*ai
vu. Il était 1a, devant moi, merveille d’harmonie,
d’ordre supréme, embrasant le tourbillon des atomes
comme celui des galaxies, illuminant la nuit de la
matiére, comme celle du cosmos’. Ce livre -

souligne-t-il encore - contient la preuve que le vieux
conflit entre le croyant et le savant est désormais
dépassé, le temps est venu pour une rencontre entre
les savants et les théologiens”. J’ose souligner ici que
cette contingence s’est déja révélée adéquate, avec
I’avénement d’Avicenne (980-1037 ap.J.), grand phi-
losophe musulman dont I’oeuvre, en Orient, alliée a
celle d’Averroés, cet autre grand savant théologien
andalous (1126-1198 ap.J.), permet aux scolastiques

par le professeur Abdelaziz Benabdellah

Membre de I’Académie du Royaume du Maroce

et des Académies Arabes

de connaitre Aristote et la pensée grecque. Guitton,
lui aussi, sent que pour mieux connaitre le ‘‘Dieu de la
foi’’, il faut parvenir a ‘‘mieux saisir ses desseins, sa
volonté en regardant les choses qu’ll a créées, c’est-a-
dire I'univers’’, or, pour observer 'univers, la seule
foi ne suffit plus ; il nous faut recourir a la raison’” ;
““mais - reconnait Guitton - la foi n’est pas donnée &
tout le monde ; pour la recevoir il faut, en quelque
sorte, étre frappé par la grande lumiére’’ ; c’est aussi
cette grande lumiére qui constitue le substrat de la foi,
chez le grand savant mystique médiéval, Avicenne. Il
est vrai que la position d’Averroés, un siécle plus tard,
a suscité en Occident le ““grand combat entamé par
Saint Thomas d’Aquin vers 1250 ap.J ou encore par le
concile Vatican I, qui ont pour but de définir la posi-
tion favorable de I’Eglise sur le rapport que la foi
devait entretenir avec le rationalisme”’.

A notre sens, ce grand docteur de I’Eglise, théo-
logien et philosophe (1225-1274 ap.J].), ose déja
reposer sa métaphysique, comme ses prédécesseurs
musulmans, sur le concept que Dieu existe seul par
lui-méme et son existence est établie par une suite
d’arguments rationnels qui tend a prouver que Dieu
est I’ordonnateur souverain du monde. Ce thomisme,
la plus grande synthése théologique du Moyen Age,
vise a réconcilier - il y a déja sept siécles (1273-1991
ap.J.), P’essentiel de la pensée d’Aristote avec les
dogmes chrétiens, alliance qui demeura forte jusqu’a
Descartes, créant le courant de pensée contemporain
dit néothomisme dans lequel une philosophie bien
entendue embrasse la vraie théologie. Notre cher
Guitton a eu, donc? le mérite de nous rappeler ce
processus agissant, a la fin du XXeé siécle, en nous
dépeignant cette lumiére bouleversante dont les
“‘mécaniciens de I'esprit’’ n’ont pu déclencher la per-
ception des phénoménes lumineux, laquelle réside
dans cette ‘‘aptitude au divin’’ qu’est I’ame.

Le savant de cette aptitude a été révélé par Avi-
cenne qui définit la philosophie morale comme la



connaissance des vertus et de leur mode d’acquisition,
pour la purification de I’Ame. “‘La philosophie sou-
ligne Avicenne aurait donc ses méthodes, sa lumiére,
mais resterait subalterne, quant aux principes, a la
révélation. La priére intérieure est, pour Avicenne,
une épuration, une élevation de I’ame...

Par cette intellection, cette science, une béatitude
s’étend sur I’ame et Deffusion sainte descend,
jusqu’en I’intime de I’ime raisonnable’’.

Résultat : “La captation de I'influx des sphéres
célestes et I'intensification de la sympathie qui relie le
microcosme au macrocosme’’(1). 11 faut se garder, en
’occurrence, de sombrer dans I’abstrait ; savoir éli-
miner, avec tact et doigté, toute subjectivité d’ordre
mystique et philosophique susceptible de fausser les
jugements, de par leur psychisme incontrdlé ou leur
métaphysisme sans mesure ; ce double concept exige
done un double contrdle du positivisme rigoureux du
dogme (aussi bien en Chrétienté qu’en Islam) et du
rationalisme de la science moderne. Le soufisme ou
mystique universelle n’est autre chose qu’une philo-
sophie rationalisée, dans laquelle I’illumination se
déverse, selon Ibn Sina, sur I’intelligence du sujet
recepteur ou sur son imagination. Rien ne saurait,
alors, altérer cette science infuse qui n’émane guére de
P’intellect, mais d’un flux divin, C’est en contemplant
Dieu dans Sa grandeur, dans Sa surabondante,
richesse et dans la générosité de Son essence que
’homme réalise sa véritable nature. Toute la morale
de la philosophie mystique ou de I’Ethique soufie se
résume dans I’effort soutenu, en vue de la réalisation
du véritable soi, dans sa pureté originelle. L’homme
doit agir constamment, conscient que ““c’est le libre
gouvernement divin qui ordonne toute chose pour le
bien. Ibn Sina y acquiesce(2) et Carra de Vaux y voit
I'un des principaux aspects de la mystique avicen-
nienne@3). Gare au fatalisme mal entendu ; car ‘‘le
destin ou décret de Dieu prend place dans I’univers de
Penchainement causal nécessaire(4). Le recours a
Dieu, doit étre postérieur A I'acte ; n’avoir lieu que
lorsque 1’initié aura épuisé son potentiel causal.

I'incohérence de certaines spéculations de la phi-
losophie doit-elle nous décourager, et limiter le champ
de nos investigations ? Le processus discursif dans
lequel notre intellect tend & évoluer, pour se faire une
idée de la réalité, a été concluant ? Quel role I'intui-
tion et le subconscient peuvent-ils jouer dans le sou-
tien de la raison ? Tout ce qui a été fait ou dit avant
dans ce domaine, demeure incontrolable. Néanmoins,
un probléme considéré jusqu’ici par la science,
comme entier, vient de trouver un début de solution,
il touche un point essentiel de la connaissance :

I’existence d’un dualisme sujet - objet. d’une unité
psychophysique du Monde. L’évolution sensation-
nelle des sciences physiques, biologiques et psycholo-
giques, durant un demi-siécle, a boulversé certaines
notions traditionnelles et révélé la nécessité d’une
révision radicale de certains concepts classiques.
L’idée de ’antagonisme de I’Esprit et de la matiére
est, sinon battue en bréche, du moins fortement
ébranlée. La science commence & mettre en évidence
unité énergétique de l'univers (le temps étant vu
comme aspect du mouvement et non de la substance)
et la corrélation profonde entre la physique et la bio-
logie d’une part et la psychologie d’autre part.

Avec Hogar Hyden, Egyhsie et Alfred
Herrmann - affirme Robert Linssen(5), nous pensons
que I’électron est , par excellence, ’intermédiaire et le
message servant de lien entre ces deux poles de I’uni-
vers : le physique d’une part et le psychique et le spi-
rituel, d’autre part. On ne saurait assez souligner
’importance du parallélisme existant entre la
mémoire des cerveaux électroniques et celle de
I’homme, entre les processus de la cybernétique et
ceux du cerveau humain : la métamathématique, vers
laquelle s’orientent les savants, est la science de
demain qui décéle un champ différent du champ
habituel des opérations mentales et révélera des
dimensions nouvelles basées sur I'idée avancée par le
Congrés mondial de physique de Pékin (1966), sur
’existence de formes extrémement réduites et subtiles
de I’énergie ; n’est-ce pas la la preuve de I'existence
d’une superstructure psychologique ? L’énergétisme
est la théorie philosophique qui fait de ‘‘Iénergie spi-
rituelle’’ (ouvrage d’Henri Bergson, 1919) examine les
problémes de la conscience et de ses rapports avec le
corps.

J’ose penser, me référant a Ghazali, connu sous
le surnom de (Preuve de I’Islam), que le secret de cer-
taines aberrations réside dans le concept mal fondé
qui voit dans ’dme humaine (comme le pense Ibn
Sina lui-méme), la seule substance spirituelle, source
de facultés multiples qui se cristallisent en une seule
faculté, la faculté intellectuelle. Or, Ghazali, comme
la plupart des soufis, n’admettent guére de différenc
structurale entre raison, dme, esprit, coeur et autre
facultés ou variantes (imaginative, sensitive
mémoire, intuition, subconscient etc..). C’est 1
synthése de tous ces éléments qu’un certain concep
tualisme philosophique a cru identifier a I'intellect (0!
raison), considéré seul comme le contrepoids d
I’esprit, en tant que supp6t de la foi. Cette conceptiol
aberrante avait faussé I'idée directive d’Avicenn
dans son (Epitre des oiseaux) (Rissalat - et-Tair)
d’Ibn Tofeil (philosophe andalous du XI¢ siécle d



I’ére chrétienne, dans son ouvrage (Vivant, fils du
Vigilant) (Hay Ibn-Yaqdhane) et celle de Robinson de
Crusoé.-

Les uns et les autres ont cru déceler, dans un
conte similaire qu'ils ont élaboré, chacun 4 sa facon,
mais ol une trame unique, concoit un homme qui vit,
entiérement isolé, dans une forét, depuis son bas age ;
et qui put, malgré les dimensions limitées de son
intellect, entrevoir la nécessité de I'existence de Dieu.
Il s’agit Ia, en fait, d’un grand ensemble conceptuel
€quilibré, appelé par Ghazali “subtil divin’* qui est a
la base de cette sensation phsycho-discursive”’.

La conception de I’8tre humain ne saurait cadrer

avec la nature réelle de ’homme que si celui-ci est
concu comme une symbiose, une équation harmo-
nieuse o0 la matiére s’équilibre avec I’esprit, dans une
complémentarité intrinséquement humaine.

(1) Avicenne, Livre des Directives et remarques, trad. frangaise de
A.M. Goichen, édit. Vin, Paris 1951, p. 130.

(2) Avicenne, Salut, édi. Caire, 1938, p. 284.
(3) Avicenne, éd. Alcan, Paris, 1900, p. 278.
(4) Pensée religieuse d’Avicenne, Gardet p. 134.

(5) **Spiritualité de la matiére’’, Ed. Planéte, p. 55.



