Islamisation de la connaissance

L’étude sur I'Islamisation de la connaissance,
élaborée en anglais par l'éminent directeur de
I'Institut International de la Pensée Islamique,
le Professeur Ismail Raji Al Farugi, est un
heureux essai qu'il présente comme le meilleur
don qui puisse étre fait dans la premiére décade
du XVe siécle de I’Hégire. C’est la le fruit des
concepts et préceptes élaborés lors d'un
Séminaire organisé conjointement par I'Univer-
sité Islamique d’Islamabad et I'Institut Interna-
tional de la Pensée Islamique, a Islamabad en
1402 h 1982 — Ce traité essaie de démontrer
que la Qumma (communauté musulmane)
souffre aujourd’hui d'un grave malaise et
s'ingénie a lui appliquer une thérapeutique
susceptible ‘de restaurer sa santé et de lui
restituer son réle pleinier de responsabilité dans
le leadership du Monde, en tant que Nation
Médiane. Ces considérations sont de nature a
concentrer l'attention du Penseur Musulman en
yue de participer a la future actualisation de la
Pensée Islamique.

La derniére moitié du XIVe siécle a été
témoin de l'éclosion de par le Monde d’une
grande conscience islamique cristallisée par un
élan vers lauto-libération — En dépit de cette
transcendance, le méme siécle a vécu une
grande régression : une ruée islamique univer-
selle dans le but de s'aligner sur d'autres
civilisations. Le résultat ne fut autre qu'une
désislamisation de 1'élite, couche supérieure de
la Société Musulmane et une démoralisation du
reste. La vision de I'Islam s'embrumait alors
sous Uimpulsion d'une autre vision : celle de
lenvahisseur colonial. Cette derniére a malheu-
reusement survécu a la premiére, pour prendre
son allure virulente, aprés le départ des
colonialistes. Pendant plusieurs générations, les

Rédacteur en chef

musulmans paraissaient incapables de s'en
débarrasser. Le premier agent de propagation
de la perspective étrangére fut le systeme
éducationnel qui se divisa en deux branches : la
branche moderne et la branche islamique. Cette
bifurcation a été [l'épitomé du déclin des
musulmans. Dans le passé, de grandes autori-
tés, dans les pays d’Islam, avaient tenté de
réformer ['éducation islamique en intégrant
dans les nouveaux programmes, des éléments
constitutifs de ['Option étrangére. Jamal
Abdennacer a, en 1961, centré sa stratégie, sur
la transformation d’Al Azhar, la plus grande
forteresse de I'éducation islamique, en universi-
té moderne. Tous les efforts déployés par ces
autorités et ceux de millions de musulmans avec
eux, reposaient sur la supposition que les
themes soi-disant modernes ne présentent aucun
heurt, et qu'ils peuvent préter une force
nouvelle aux musulmans. Peu d’entre eux
réalisérent alors que les humanités, les sciences
sociales étrangéres et méme les sciences
naturelles, étaient des aspects d’'un point de vue
intégral de la réalité de la vie, du Monfe et de
lhistoire, tout a fait étranger a celui de I'Islam.
Peu d'entre eux aussi étaient conscients de
cette étroite liaison des méthodologies de ces
disciplines, de leurs notions de la vérité et de la
connaissance, avec les systémes de valeur d’'un
monde étranger. D'un cété, on n'a pas touché a
la qualité stagnante de la culture islamique.
D’un autre c6té, le nouveau systéme éducatif
n'eut pas autant d’efficience qu’il avait dans son
propre foyer. Au contraire, il faisait dépendre
les musulmans de la recherche et du leadership
étrangers. Par ses prétentions ampoulées et
emphatiques de ['objectivité scientifique, le
systeme intrus s'effor¢ait de convaincre les
musulmans de sa véracité et de son authenticité



sur et contre laffirmation de l'Islam que les
promoteurs de progrés qualifiaient de reaction-
naire et de rétrograde. 1l est grand temps pour
les érudits de UIslam de désavouer les méthodes
de réforme éducationnelle, accommodantes
mais nocives et pernicieuses. Pour eux, la

réforme de I'éducation est l'islamisation de la
connaissance moderne elle-méme, besogne simi-
laire bien que de plus grande ampleur, a celle
entreprise par nos ancétres qui avaient assimilé
la connaissance de leur temps et nous avaient
légué le riche patrimoine de culture et de
civilisation. Comme disciplines, les humanités,
les sciences sociales et les sciences naturelles
doivent étre recongues et réedifiées sur une base
islamique nouvelle, en leur assignant de
nouveaux buts conséquents et compatibles avec
P'Islam. Chaque discipline doit étre relancée
pour incorporer, autant que possible, les
principes de I'Islam, dans sa méthodologie et sa
stratégie, dans ce qu'il considérait comme ses
propres données, problémes, objectifs et aspira-
tions. Chaque discipline doit étre remodelée
pour s'imprégner de 1'a% propos et de la
pertinence de I'Islam, sur le triple axe de la
Tawhid. Le premier axe est ['unité de la
connaissance, sous laquelle toutes les discipli-
nes doivent constituer une connaissance ration-
nelle objective et critique de la vérité. Dans ce
contexte quelques disciplines, agli, sont scienti-
fiques et absolues ; et d’autres, naqli, dogmati-
ques et relatives, donc non soumises aux
normes discursives tout court. Le second axe
est l'unité de la vie devant marquer ces
disciplines d'une prise de conscience de I'objet
foncier de la création, ce qui inciterait a penser
que certains thémes peuvent se valoriser alors

que d'autres demeurent neutres, sans valeur

déterminée. Enfin, le troisiéme axe est l'unité
de [lhistoire, grace a laquelle toutes les
disciplines sont astreintes d reconnaitre de
toute activité humaine et servir ainsi les fins et
desseins de la « Oumma » dans histoire. Cela
consacrera la division de la connaissance en
sciences individuelle et sociale, imprégnant ces
disciplines du double cachet humaniste et
« Qummiste ». Il ne peut y avoir de doute que

U'Islam est en corrélation étroite avec les
aspects de la pensée, de la vie et de l'étre. Cet a-
propos doit étre articulé et énoncé immanqua-
blement et sans reprise aucune, dans toute
discipline. Les livres de textes doivent étre
réécrits et élaborés de nouveau, établissant
cette discipline comme département intégral de
la perspective islamique de la réalité. Bien
plus : les enseignants musulmans recevront une
nouvelle formation les adoptant aux textes
révisés et les universités, colléges et écoles
musulmans doivent étre réaménagés pour
reprendre leur leadership de pionniers dans
I'histoire du Monde.

Les critéres et standards de I'éducation, dans
sa structure islamique initkale, était au point
culminant, eu égard a I’honneur et a la dignité
dont se prévalaient les étudiants et les hommes
de science. Cette suprématie tirait son efficien-
ce de la vision structurale islamique sur laquelle
elle reposait, sur la forte volonté et le sincére
dévouement de rechercher la vérité pour
l'amour de Dieu et de Dieu seul. Nonobstant
tout cela, les musulmans se trouvent a ce début
du XVeé siécle de la Hijra, assiégés par un flot
d’étudiants ne disposant d’aucun plan et
d’aucune prévision, en vue dune poussée
naturelle du systéme éducationnel. Ils se
trouvent également investis par une explosion
de connaissance, sur tous les fronts, sans
planning pour les érudits ou les institutions. Le
Monde musulman envoie toujours sa jeunesse a
I'Occident pour s'éduquer ; leur nombre va
grandissant, nonobstant la perte qui s’ensuit
par suite de la fuite des cerveaux. D'autres
facteurs aggravent la tragédie de ['lslam, a
louverture du XVeé siecle de I'Hégire. La
conscience du Musulman est choquée par des
évenements dramatiques comme la guerre
irako-iranienne, la ruée russe en Afghanistan,
linvasion par Israél du Liban, la colonisation
systématique de la Palestine, l'apartheid et la
ségrégation en Afrique du Sud, les persécutions
perpétrées contre les activistes islamiques de
par le Monde. La cause de I'Islam elle-méme
est en péril. (voir notre point de vue dans
Qu'est-ce que 'lslam).



