I, ASSISE D'UN DIALOGUE
ISLAMO-CHRETIEN

Mon collégue et ami, Pére Michel Lelong a eu I’obligeance de me dédicacer

son ouvrage récent :

«(Deux Fidélités, Une Espérance) ou (Chrétiens et Musulmans Aujour-
d'hui) (Ed. Du Cerf, 1979) Dans lequel il essaie d’analyser avec succés «les di-
vergences fondamentales qui existent entre foi musulmane et foi chrétienne et
les tensions qui demeurent entre les deux communautés et qui ne doivent pas
cacher les convergences profondes de la Révélation biblique et du Message co-
raniquex. Notre cher ami Pére Lelong esquisse des pages palpitantes qui reflé-
tent une conviction acquise «a partir de I'expérience qu’il a quotidiennement
vécue, depuis vingt ans, en France et au Maghreby.

Nous avons le plaisir d’analyser pour nos Iectgurs cette étqde si ’documgn-
tée et si fertile d’enseignements, participant ainsi a |"élaboration d’une assise

pour une meilleure compréhension mutuelle islamo-chrétienne.

«Je suis persuadé que, dans le mon-
de ou nous vivons, la Bible et le
Coran constituent pour tout hom-
me et pour tous les hommes un pa-
trimoine spirituel d'une immense
valeur, toujours présent et vivant,
d’'un bout & Pautre de I'Univers.
Mais pour que ce patrimoine, trop
méconnu, puisse étre accueilli par
nos contemporains, il faut que les
croyants découvrent davantage ce
qui, profondément, les unit.

«Parmi les textes les plus impor-
tants - et les plus nouveaux - qui
furent votés par Vatican II, se trou-
ve la déclaration sur les religions
non chrétiennes.

«Ce dialogue, Vatican 11 le propose
aussi aux chrétiens dans leurs rela-
tions avec I'Islam :

(L'Eglise, affirme-t-il, regarde avec
estime les musulmans qui-adorent le
Dieu, un Vivant et Subsistant, Misé-
ricordieux et Tout-puissant, Créa-
teur du ciel et de la terre, qui a par-
1¢é aux hommes (...). Si, au cours des
siécles, de nombreuses dissensions
et inimitiés se sont manifestées
entre les chrétiens et les musul-
mans, le Concile les exhorte tous a
oublier le passé et a s'efforcer sin-
cérement a la compréhension mu-
tuelle, ainsi qu'a protéger et pro-
mouvoir ensemble, pour tous les

hommes, la justice sociale, les
valeurs morales, la paix et la liberté.
(1)

«Quinze ans aprés le Concile, on
peut se demander dans quelle mesu-
re lesprit de ces textes est passé
dans la vie quotidienne de I'Eglise.
Ce qui m’a frappé lorsqu’aprés
vingt années passées au Maghre je
suis revenu en Europe, c'est le fait

Aﬂuc les communautés chrétiennes

¢ France, de Belgique. d'Italie,
d’Allemagne, si attentives désor-
mais - comme les y invita le Concile
- a lincroyance, au marxisme et
aux injustices sociales, donnent sou-
vent moins d’importance aux ques-
tions que nous pose la rencontre
avec les grandes religions, si proches
cependant.

«En ce qui concerne I'Islam, une
telle réserve peut s’expliquer : la
conscience européenne - chrétienne
et laique - reste profondément
marquée par la vision négative
ﬂu’e e eut, pendant des siecles,
e la foi et de I'éthique musulma-
ne. En outre, dans notre monde
désacralisé, soucieux d’efficacité et
de croissance, le message coranique
apparait a beaucoup de nos con-

‘temporains - qui, le plus souvent, ne

\

le connaissent guére - comme un
obstacle a la liberté et au progres.

Que de fois, ces derniéres anndées,’

Abdelaziz Benahdellah

ai-je entendu des Européens repro-
cher a I'lslam de précher la résigna-
tion, d’opprimer la femme et de
susciter I'intolérance. ;

«Il est vrai que, comme I'Eglise,
I'Islam fut parfois et peut encore
étre aujourd’hui lié a des situations
historiques et sociologiques déplo-
rables. Mais ceux qui connaissent en
vérité le message spirituel et social
du Coran, savent bien sa valeur, sa
grandeur et sa beauté. Il faut ici
voir les choses non de fagon superfi-
cielle, mais «par I'intéricur». Et
nous, chrétiens, qui demandons a
juste titre qu'on ne juge pas le
christianisme a travers ses compro-
missions d’hier ou d'aujourd’hui,
ne devons-nous pas en faire autant
a I'égard de la foi et des valeurs
islamiques ?

«Parmi les signes des progrés réali-
$€s @ notre époque en ce qui concer-
ne lattitude chrétienne a I'égard
de P'Islam, I'un des plus frappants
est sans doute le changement de ton
et de perspective que I'on peut
observer dans la fagon dont les pub-
lications chrétiennes lﬁarlent e la
religion musulmane. Alors qu'il y a
une vingtaine d’années, ces revues -
et en particulier les bulletins
«missionnaires» - parlaient tro;
souvent de I'lslam en termes pole-
miques, on peut relever, ces der-



niers mois, la parution d’excellents
articles et parfois méme de trés
bons numéros spéciaux, dans les
principales publications catholi-
?*Jcs, protestantes et orthodoxes

«Est-ce a dire que I'Eglise catholi-
que et les autres Eglises chrétiennes
sont désormais animées, dans tous
les pays et a tous les niveaux, par
cet-esprit de respect et de fratemité
que le Vatican et le Concile cecu-
ménique les invitent a avoir envers
I'Islam et les musulmans ? Bien du
chemin reste encore a parcourir
dans cette direction.

«Fort peu nombreux ont été jus-
qu’ici les chrétiens qui ont lu le
oran, le Hadith (3) et la produc-
tion actuelle des penseurs musul-
mans : production de valeur inégale
certes, mais production immense et
importante, qu'il n'est plus permis
dlignorer dans un monde ou les
peuples, de plus en plus, se cotoient
ct se rencontrent. Or bien des uni-
versités catholiques ou protestantes,
bien des centres de recherche théo-
logique en Europe et aux U.S.A.
demeurent. a cet égard, enfermées
dans des horizons plus étroits que
telle université islamique, qualifiée
parfois de «conservatrice» par des
observateurs lointains. Car si cette
université ne s'est pas livrée a une
«lecture marxistey» de la Révélation,
si elle n'a pas soumis I'Ecriture aux
degnieres subtilités de [I'analyse
structurale, elle offre du moins a
ses €tudiants de langue arabe la
possibilité de lire en traduction et
souvent méme en langue originale
les ceuvres de maints auteurs et
penseurs européens, américains ou
sovitiques ; tandis que dans la
plupart des centres de recherche
théologique chrétiens on ignore
pratiquement tout de la pro-
duction en langue arabe, frangaise
et anFlaisc des auteurs et penseurs
musulmans contemporains.

«Quelques signes pourtant appa-
raissent, témoignant qu’a cet égard
dans I'Eglise - dans les Eglises - les
choses commencent, lentement, a
changer. Plusieurs revues de théolo-
gie ont, ces derniéres années, con-
sacré a I'Islam des articles et par-
fois méme des numéros spéciaux
(4). Quelques instituts et universités
catholiques, plusieurs facultés de
théologie protestante ont organisé
des cours d'islamologie auxquels
des universitaires musulmans ont
été parfois invités a apporter leur

contribution (5). Enfin des collo-
ques ont commencé a réunir des
théologiens et des exégétes de
I'une et lautre communauté a
Broumana (1972), Cordoue (1974
et 1976), Tunis (1974), Tripoli
(1976), Sénanque (1975. 1976,
1977). Lors de ces rencontres, des
musulmans et des chrétiens ont
abordé ensemble I'étude de ques-
tions aussi fondamentales que la
Parole de Dicu, les Noms de Dieu,
Jésus et Mohammed, foi en Dieu
et justice sociale, conscience chré-
tienne et conscience musulmane
face au défi du développement.
Mais ce ne sont la, jusqu’a présent.
que des ¢vénements exceptionnels
auxquels, du coté chrétien comme
du_coté musulman, ne participe
qu'un petit nombre de spécialistes.
Malgré le Concile, malgré les veeux
souvent exprimés par le Vatican et
ar le Conseil ccuménique des
glises, I'étude des grandes religions
et particulierement de I'Islam n’oc-
cupe pas encore la place qui devrait
lui revenir dansles universités catho-
liques et les facultés de théologie
protestantes.

«le Coran, il est vrai, appelle les
croyants de I'Islarh & ne pas accep-
ter les conceptions chrétiennes de
I'Incarnation, de la Trinité, de la
Rédemption. Mais il leur dit aussi
que ceux qui sont plus proches
es musulmans, «ce sont 'ceux
qui disent : nous sommes chrétiens
6)». Or, on a parfois I'impression
ue certains musulmans et certains
octeurs de I'Islam n’ont retenu de
la révélation coranique que les ver-
sets évoquant les divergences avec
la tradition chrétienne, alors que
tant de textes du Livre Saint de
I'lslam appellent a la fraternité
et a la confiance mutuelle tous
ceux qui croient que Dieu a parlé
aux hommes par les prophetes.

«Tous ces textes coraniques ne doi-
vent pas faire oublier les autres ver-
sets du Livre Saint qui reprochent
aux chrétiens d'avoir mal compris
I'enseignement de Jésus ct défor-
mé son message en faisant de lui
I’égal de Dieu (7{. Mais, c’est un
fait que les musulmans sont appe-
lés par la révélation coranique cﬂe-
méme a avoir avec les chrétiens des
relations fratemelles, y compris
lorsqu’il s’agit de mener avec eux
un dialogue religieux impliquant
le constat de divergences entre les
communautés. Or, dans la mentalité
populaire comme dans les prises de
position officielles, ce n’est pas tou-

jours cet esprit qui anima l'attitude
des musulmans envers les chrétiens.
S'il en est ainsi, la responsabilité
historique en incombe, pour une
part, a la chrétienté. Mais les socié-
tés musulmanes, elles aussi, n’ont
pas toujours vécu l'esprit de tolé-
rance dont elles se réclament.

«Mais, alors que souvent |'attitude
remiere du chrétien a I'égard de
Flslam est une immense ignorance,
on peut dire, je crois, que chez le
musulman le premier réflexe a
I"égard du chrétien est a la fois fra-
ternel et polémique. Fratemel parce
que la personne de Jésus et son
message, évoqués avec tant de véné-
ration dans le Coran, sont présents
a la conscience islamique ; mais po-
lémique aussi car, aux yeux des
musulmans, les chrétiens et I'Eglise
ont mal compris I'enseignement du
Christ ‘et refusé la_ mission de
Mohammed. =

«Le risque est grand qhe la polémi-
que I'emporte sur le dialogue frater-
nel. L’histoire, hélas, en témoigne.

«Certains apologétes musulmans
d’hier et d’aujourd’hui, trop d’entre

" eux, aujourd’hui encore, se comp-

laisent a opposer «I’obscurantismey
de I’Eglise, son hostilité a la scien-
ce, ses compromissions politiques
aux mérites et valeurs d’une civili-
sation islamique qui, dans leurs pro-
pos, se trouve quelque peu idéali-
sée. Qu’il vienne des chrétiens, des
musulmans ou de toute autre famil-
le spirituelle, un tel triomphalisme
est redoutable. Car si lon veut
établir une comparaison - ce qui
n’est sans doute pas, d’ailleurs, la
meilleure voie pour un vrai dialogue
- il faut comparer ce qui est compa-
rable :le message coranique au mes-
sage chrétien ; les sociétés musul-
manes aux socié¢tés chrétiennes,
avec leurs réussites ct leurs échecs.
Mais il faut cesser d’opposer I'idéal
évangélique a la pratique musulma-
ne concrete et I'idéal coranique aux
comportements chrétiens.

«D'une telle situation, il ne peut
résulter qu'un dialogue de sourds
ou pas de dialogue du tout, ce qui
fut souvent le cas jusqu’ici. Comme
cela a été fort bien dit et bien vu au
colloque islamo-chrétien de Cor-
doue (Mars 1977) sur Jésus et Mo-
hammed, il est indispensable q’un
effort de connaissance objective
soit fait de part et d’autre. 1l faut
que les théologiens chrétiens ces-
sent d'ignorer le fait coranique et

89



les courants actuels de la pensée

musulmane. Il faut aussi que les.

docteurs de I'Islam soient attentifs
aux recherches religicuses actuelle-
ment en cours dans les Eglises. Seul,
un tel effort permettra aux uns
comme aux autres de ne pas s’enfer-
mer dans des horizons trop étroits.

«Depuis quelques années, de plus
en plus nombreux sont les musul-
mans qui, ayant accés désormais
aux formes les plus diverses de la
culture moderne, demeurent des
croyants profondément attachés
a la foi coranique tout en étant
ingénieurs, économistes, médecins,
professeurs,  syndicalistes.  Ces
croyants musulmans parlent le mé-
me langage que des croyants chré-
tiens - ou que des incroyants -
quand il s’aFit de parler agriculture,
travaux publics, investissements, chi-
rurgie et médecine. Mais ils n’arri-
vent que plus difficilement & com-
muniquer lorsque I'occasion leur est
donnée ou lorsque le désir leur
vient de parler ensemble de leurs
convictions religieuses. Et pourtant,
ils auraient la tant de choses a se
dire, a partager, a confronter.

«Pour étre pergues et vécues dans
toutes leurs dimensions, les rela-
tions islamo-chrétiennes doivent
étre situées, désormais, dans une
nouvelle perspective : celle du dialo-
e Nord-Sud et de la recherche
"un nouvel ordre économique mon-
dial, Il s'agit 1a, bien entengu. d’une
réalité qui est d'abord politique et
économique. Mais elle comporte
aussi une dimension culturelle, dont
On commence a mieux percevoir
I'importance. g

«C’est un fait que la patrimoine
culturel arabo-musulman est in-
croyablement -méconnu en Eur/(:fe.
Combien de Frangais et d’Alle-
mands, méme cultivés, connaissent
les noms de Ghazali, de Ibn Khal-
doun, de Taha Hussein ? Et pour-
tant la valeur humaine et spirituelle
de leur ceuvre est comparable a cel-
les (ﬂe nous laissérent Saint-Augus-
tin, Montaigne ou Camus. Nous au-
tres, Frangais, nous trouvons nor-
mal que des Tunisiens ou des Maro-
cains aient lu notre littérature et ap-
pris notre histoire. Mais nous igno-
rons tout des leurs !

«Les choses, heureusement, com-
mencent & changer. Ces demiéres
anniées, le role croissant joué par les
Pays Arabes sur la scéne interna-
tionale a suscité, en divers milieux
européens et américains un intérét

90

nouveau pour la civilisation islami-
que. A Londres, a Paris, des festi-
vals et des expositions lui ont été
consacrés. Les éditeurs frangais, alle-
mands, britanniques ont multiplié
les traductions d‘auteurs musul-
mans classiques et modernes, des li-
vres d’art ont ét€ consacrés au péle-
rinage a la Mekke ; les journaux, la
radio, la télévision ont, dans leurs
colonnes ou leurs programmes fait
une place plus importante aux réali-
tés arabo-islamiques. Mais, a de ra-
res et remarquables exceptions prés,
les théologiens et pasteurs des diver-
ses Eglises sont restés jusqu’ici plu-
tot indifférents a cet aspect de la
réalité mondiale. Ils ont, le plus
souvent, continué a parler de Dieu
et des hommes, des rapports foi-po-
litique, des rites et de la priére com-
me si les seuls «croyantsy existant
de par le monde étaient unique-
ment les chrétiens. Et pourtant, n’y
a-t-il pas huit cents millions de mu-
sulmans dans le monde ? Et dans
I’évolution des ra ports Nord-Sud,
le christianisme et? Islam ne sont-ils
pas l'un et l'autre impliqués ?

«Qu’on le veuille ou non, les reli-
Fions sont et seront concemnées par
e processus de cette évolution.
Quel sera leur role ? Certains obser-
vateurs prétendent volontiers qu'il
sera trés secondaire, voire inexis-
tant, étant donné I'importance lar-
gement dominante des réalités poli-
tiques et économiques. D’autres af-
firment que le role des religions est
négatif et nuisible, car assurent-ils,
elles divisent et opposent tandis que
les luttes humaines pour la liberté
et la justice réconcilient et rassem-
blent. Mais si nécessaires qu'ils
soient, les efforts humains pour
changer la vie et le monde divisent,
eux aussi, autant qu'ils unissent.
Quant aux religions, s'il est vrai
qu’au cours des siécles elles ont
trop souvent séparé, si de nos jours

encore elles opposent entre eux
leurs fidéles, nest-ce pas parce que
les croyants se sont trop longtemps
ignorés ? S’ils s'étaient mieux
connus, musulmans et chrétiens se
seraient-ils affrontés comme ils s’af-
frontent encore ? Et si aujourd’hui
ils s’ignoraient moins, continue-
raient-ils & réfléchir chacun de leur
coté, alors qu’ils croient au méme
Dieu et qu'ils se trouvent en face
des mémes réalités humaines ?

«Comment entendre ou lire sans
tristesse tels récits ou telles «réfle-
xions sur la guerre du Libany, dans

lesquels les tragiques événements du
Proche-Orient sont présentés aux

ﬁage qui rappelle celui des Croisa-
es 7 Comment accepter que ces
récits énumeérent jusque dans leurs
moindres détails fes preuves dert
souffrent la-bas des chrétiens en
passant sous silence les injustices
et les violences que subissent aussi
des musulmans ?

«Nous souhaitons, ensemble, obéir
a Dieu en recherchant la justice-et
la paix. Certains d'e...re nous dési-
rent aussi trouver un cadre théolo-
Fique et parfois peut-¢tre cultuel a
cur reconnaissance mutuelle (...)
Nous avons convenu que le dialogue
ne serait pas une tentative pour sup-
primer les différences, mais pour les
explorer dans un climat de franchi-
se avec ceux qui viennent d'une
autre tradition. - :

«Dans les années qui viennent, une
autre région du monde aura sans
doute une importance considérable
au point de vue de la rencontre
islamo-chrétienne. Clest I'Afrique.

catholiques d’Europe dans un lan- .

Dans cet immense continent, nom- *

breuses sont les régions ot musul-
mans et chrétiens coexistent dans la
vie quotidienne, entourés le phis
souvent d’'une population, encore
nombreuse, qui reste attachée aux
religions traditionnelles. Ce plu-
ralisme est vécu selon des modalités
fort diverses, d’autant plus qu'il
s'insére_dans des réalités ethniques
et palitiques fort complexes. Mais si
I'on compare cette situation a celle
ui existe en Europe et au Proche-
rient, on peut, semble-t-il, affir-
mer que dans I'Afrique subsaha-
rienne les conditions historiques
et la sagesse ancestrale créent des
conditions particuliérement favora-
bles pour les relations islamo-chré-
tiennes.

«Pour se rendre compte de I'impor-
tance de [I'Islam africain dans le
monde, il suffit d’examiner les sta-
tistiques du pélerinage annuel a la
Mck?ce par nation : T'Afrique f’
tient une place considérable 18). 1
faut noter aussi 'ouverture a la cul-
ture arabe religieuse que distribuent
en Afrique noire les mosquées,
instituts et universités. Les musul-
mans de ces régions trouvent la un
moyen de garder des liens étroits
avec les musulmans des autres pays.
Clest également le role que jouent
les nombreuses rencontres interna-
tionales organisées réguliérement en
Afrique, comme dans les autres



