LA SYMBIOSE ISLAMO - CHRETIENNE, FACTEUR
D’EQUILIBRE ET D'HARMONIE

par Abdelaziz Benabdellah.

P

(Le dynamisme et le pragmatisme créateurs de cette osmao-
se millénaire sont un solide garant pour I'édification d'un Etat
paiestinien moderne).

L’Islam englobant selon la conception coranique les trois
religions révélées élabore une vie d’ensemble et en coordonne
les divers aspecis, en orientant l'individu en tant que matiérs et
esprit, tout en guidant la collectivité, suivant un processus d’har-
monisation qui cherche d@ maintenir un équilibre éminemment
humain, cristallisé par le bien-étre dans le monde présent et
dans le futur, L'inté:ét général bien entendu demeure le seul
critére de licéité et de légitimité. Aprés la mort du Prophete |é-
gislateur, la Révélation cesse, mais la déduction par raisonne-
men* continue : Le Coran s'érige en prédicateur qui oriente
I'homme dans la totalité de sa vie aussi bien individuelle que
collective, temporeiie que spirituslle. Toutes les catégories
d’hommes y trouvent leur compte. Parole de Dieu, le « Livre
sacré » enseigne un mode de penser ; Il répete sans cesse :
« réfléchissez, méditez, raisonnez » ; cette dialectique est, chez
'homme modene, la matiére essantielle de procéder d'un in-
te.lect libre et souple quj conditionne toute évolution. Beau-
coup de tendances athées, idoldtres, polythéistes, astroldtres
he possédent guére cet apparzil rationnel et ce fonds d’attrac-
ticn, & base humaine, des religions révélées dont le secret rési-
de dans la culture des sciences, la préférence donnée aux op-
t.ons humaines, la prise en considération du prolongemsnt de
'homme dans sa desiinée transcendante, I'équilibre sciemment
maintenu, dans le Cosmas, entre les deux mondes, et chez
I'nomme, entre I'ssprit et la matiére, La philosophie islamique
partage, en général, ce point de vue. Pour Avicenne, les connais-
sances rationnelles de philosophie et la connaissance de foi
transmise par révélat.on sont sur un méme plan ; il ne saurait y
avoir contradiction entre ces connaissances ; Ibn Sina est donc
sr de ses conclusions philosophiques et la contradiction avec
le dogme religieux ¢’est & dire la foi n’est qu’une apparence qu'il
conviendra de dissiper. Comment donc concevoir I’homogénéité
psychologique du Monde et de i'homme ? Quelle est la nature de
I’électron, de I'énergie qu’il concentre, du mouvement qui s'iden-
tifie & la matidre ? Quel est le lien entre cette matiére et I'esprit?
Y-a-i-il un psychismz de I’électren? Une superstructure psycho-
logique ? La réalité étant une, en quoi les données de la
« Hagiga » (réalité) sont-elles complémentaires a celles de la
« Charia » (loi coranique) ? Autant de questions, autant



de problémes ardus dont les solutions ne seraient que particlles,
étant donné le caractére strictement relatif des investigations
humaines, Nous voudrions autant que possible limiter sinon éli-
miner, certaines subjectivités d'ordre mystique et philosophique
susceptibles de fausser les jugements, de par leur psychisme in-
contrélé ou leur métaphysisme sans mesure ? Pour ne pas som-
brer dans I'cbstrait, nous devrions soumettre toutes questions
et leurs soiutions au double contréle du positivisme rigoureux
de la « Charia » et du rationalisme de la science moderne. L'ob-
servance minutieuse de la loj révélée et I'alignement sur ses
concepts provoqueront indubitablement chez le croyant, ['lllu-
mination d’un coeur sur lequel viennent se projeter les clartés de
la foi, Dans cette transcendance de lumiére, les projections se
précisent, les reflets prennent forme et I’éclair devient étoile
filante. Quelques éléments artificiels peuvent fausser ce pro-
cessus transcendant ; I'alignement sur la révélation demeure le
seul critére différenciant I'état qui doit en découler, des procé-
dés hypnotiques ou des pouvoirs extranormaux du Yoga indien
ou autre. Avicenne (1) n’écarte point, dans I'évolution de l'initié,
le perfectionnement de I'Gme cristallisé par ces pouvoirs. Mais
le subconscient réagit, alers, avec toute la force de ses poten-
tialités distraites par le sensible ; seul le croyant initié est apte
a faire intervenir son « godt intuitif » développé dans I'ambiance
luminescente de son dme purifiée.

L'illumination se déverse -selon Ibn Sina- (2) sur I'intelligence du
sujet récepteur ou sur son imaginative. Les prophétes posse-
dent en propre un puissant équilibre psycho-somatique qu'ils
n'acquiérent pas. Rien n’altére cette science infuse qui n'émans
guere de l'intellect mais d’un flux divin. Les sciences telles
qu’elles sont concues par les vrais croyants qui ont atteint un
stade supéricur de purification sont « extrarationnelles » que
Iintellect sain ne saurait ne pas admettre s'il est réellement dé-
gagé des « véliéités imaginatives ». Cette science appelée «figh
fi-ed-din » tend au dévoilemsnt de la vérité, a I'épuration de la
conscience. En réalisant sa véritable nature comparée a |'Ab-
solu divin, I'homme devient lui-méme, conscient que la vérita-
ble sublimation pour lui est de rester lui-méme, sans vouloir se
dépasser, Rester soi-méms, c’est rester humain, c'est demeurer
circonscrit dans les limites de I'étre faible que vous étes ; Rester
so-méme, c’est évoluer dans une aisance libérale, sans se mor-
tifier, sans se résigner outre masure, sans se soucier des vaines

e

(1) Livre des Directives et remarques ad. par J. Forget, Brill,

Leyde 1892, trad. francaise de A.M. Geichen, éd. Vrin, Pa-
ris 1951,

(2) Gloses : 69



prétentions, dans un élan spontané vers le mieux. La paix qui
se déverse alors sur I'Gme purifiée, est la quiétude qui réalise le
véritable bonheur. C'est le quiétisme de Bossuet source de tou-
te grdce la résignation n'est pas un acquiescement négatif,
c'est piutdt I'agrément par I'dme des effets de la volonté de
Dieu, se manifestant par ses Noms et Attributs, Mais le retour a
Dieu, par une soumission totale, doit étre postérieur & I'acte,
c'est a dire n'avoir lieu que lorsque I'initié aura épuisé son po-
tentiel causal, en se rendant compte de I'inanité des mobiles po-
sitifs qu'il a cherché & mettre en branle c’est revenir a la vraie
foi, & la souplesse et & I'aisance du dogme et de la loj révélée.
C’est sublimer et "idéaliser” son propre comportement vis-@-
vis de Dieu et le « socialiser » vis-a-vis de I'humanité, abstrac-
tion faite de la confession ou de la race ; car I'humanité est la

famille de Dieu, et le plus cher & Dieu est celui qui sert le mieux
cette famille ».

Pour mieux concrétiser cette dialectique, nous tGcherons
de mettre en connexion la foi avec ses effets se manifestant
dans I'élan du fidéle. Un conformisme adéquat, se concrétisant
par l'illumination des ceeurs, consiste dans I’adaptation de la vie
humaine & un idéalisme mouvant et efficient, donc & I'édifica-
tion d’une cité idéale parfaite, humainement parfaite. Si la reli-
gion est la formulation du dogme, la foi en est 'acte : c’est la
pratique des bonnes ceuvres (B.M.D.N.). Le vrai croyant est ce-
lui vis-a-vis de qui tous les hommes se sentent en sécurité, dans
leurs personnes et leurs biens » (T N.). « Calmer la faim d’un
miséreux, c’est la meilleure qualité d'un croyant » (B.M.N.) ; la
foi par excellence se manifeste par un bon comportement en-
vers les hommes » (T.A.),

« Le croyant qui fréquente les hommes, en supportant pa-
tiemment leurs méfaits, a plus de mérite que celui qui les fuit,
par répugnance... (AM,T) ; « la foi subjugue le croyant en I'em-
péchant d'étre perfide et scélérat » (D), « Ne peut étre consi-
déré comme croyant celui qui mange @ satiété, pendant que son
voisin meurt de faim » (AM, T).

« Tout croyant est, vis-d-vis de ses fréres, comme un mi-
roir dans lequel se reflétent leurs défauts » (AM, T) ; « Le bon
croyant ne doit dire que du bien, sinon il se doit d'observer le
silence » (B et M). « Aimer et servir un voisin constituent des
actes de foi», "réconcilier deux étres séparés est un geste plus
méritoire que de faire la priére, le jeline et I'aumdne (AM, T). «La
véritable richesse ne réside pas dans 'aisance matérielle ; c'est
plutdt la richesse de I'dme ». La foi actue le cosmos, & travers la
compassion du croyant. Elle préche la souplesse et Iaisance, la
facilité et la clémencs, c'est-d-dire la fraternité universelle : la
religion est aisée dans sa conception et sa pratique. Elle ex-



