Apport de I’Occident et de I’Islam
a un nouvel ordre
économique international

Notre ami et collegue, Francis Lamand, président d’« Islam et Occident international » a bien voulu mettre &
notre disposition cette étude, en précisant aimablement a I’endroit de notre humble personne, qu’il saisit cette
occasion pour renouveler au distingué membre fondateur d’« Islam et Occident International » que vous étes, mes
plus fraternelles pensées ». Nous le remercions vivement surtout pour le plaisir qu’éprouveront nds chers lecteurs,
en lisant cette riche synthése trés concluante qui vient couronner les séries d’études dont nous avons eu et nous

aurons encore la chance de publier quelques spécimens.

Dans une longue étude, notre éminent président, s’est posé maintes questions pertinentes et a tenu & y

répondre, avec une objectivité éloguente :

Existe-t-il une économie islamique qui soit corré-
lative ou, si 1’on préfére, symétrique de ’économie
occidentale ?

Si cette économie islamique existe, peut-elle ins-
pirer des options complémentaires ou correctives de
celles de I’économie occidentale, ou des options nou-
velles qui puissent favoriser une réorientation du
nouvel ordte économique international ?

Je crois qu’il est facile de répondre. De répondre
: I’économie islamique existe.

Oui, en terre d’Islam, il y a aujourd’hui une
économie islamique spécifique et comment se peut-il,
en Occident, que I’on ait si longtemps méconnu ce
phénomeéne ?

J’ai lu, comme beaucoup d’enre vous sans doute,
sous la plume de savants chercheurs occidentaux, que
P’économie islamique était une économie subor-
donnée, entravée et je cite, sauf erreur, « par le
rythme interne de ’Islam ». « Economie subordon-
née », slirement, mais politiqguement subordonnée au
temps d’une domination subie par de nombreux pays
musulmans. Mais le phénoméne de domination étant
effacé, la pensée économique survit parce qu’elle
préexiste au phénomeéne historique. La pensée isla-
mique économique survit parce que ¢’est la pensée du
Livre. C’est la pensée de Ibn Khaldoun, qui associait
déja étroitement le facteur économique & I’histoire.
C’est le retour a la puissance créatrice de 1’Islam
qu’évoquait, il n’y a pas si longtemps, le grand pen-
seur et observateur maghrébin Malek Bennabi.

Et pourquoi s’étonner du réveil de cette pensée

Abdelaziz Benabdellah.

économique islamique, quand on veut bien se rap-
peler que les préceptes coraniques eux-mémes et la
sunna ont toujours encouragé I’activité économique ?
Il est vrai que, historiquement, I’Islam n’a pas pres-
crit, ni imposé aux hommes une voie économique
spécifique. Il n’y a pas de voie musulmane du capita-
lisme ou du socialisme. Mais I'idéologie cbranique
semble favorable 4 un capitalisme « social », fondé
sur une analogie des fins et des moyens, sur un équi-
libre de principe et sur un impératif de justice sociale
qui suffisent & inspirer une pensée économique
authentique.

Les caractéristiques de base de 1’économie isla-
mique ont été exposées avec assez de clarté pour qu’en
soient reconnues les fondations. Il conviendrait d’ail-
leurs d’ajouter que cette pensée économique déborde
méme le cadre de I’arabité, ou elle a pris sa source,
pour se développer dans d’autres régions de I’Islam.
En Afrique, notamment, o la doctrine du mouri-
disme, par exemple, articule remarquablement I’éco-
nomie et la spiritualité : « Prie comme si tu dois
mourir demain et travaille comme si tu ne dois jamais
mourir ». Voila un principe d’éthique économique
sur lequel certaines sociétés occidentales pourraient
méditer.

Mais si I’économie islamique existe, peut-elle dés
lors converger vers I’économie occidentale pour ins-
pirer un nouvel ordre économique international ?

Ne nous dissimulons pas, les difficultés et méme
les blocages. L’ordre économique international est
I’expression concréte d’un rapport de forces. Mais



tout ordre est production solidaire de finalités et de
mécanismes. Et c’est précisément dans ce domaine
que I’Islam et ’Occident divergent, sur les unes el les
autres. L'Occident pense le développement en termes
de transfert de ressources, en termes de transfert de
technologie, d’aide financiére. Le facteur économique
est considéré comme prédominant et, d’ailleurs, cette
prédominance du facteur économique tend, en Occi-
dent, & s'ériger en doctrine. L’Islam pense le déve-
loppement en termes de langage social et la croissance
comme une dimension humaine autant qu’écono-
mique.

Serait-ce parce que I’Islam n’aurait vocation qu’a
exprimer les besoins, les sentiments ou les ressenti-
ments du Tiers-monde ? Ce serait a mon sens une
erreur que de répondre par I'affirmative, ce serait
succomber A une vision « occidentaliste » du nouvel
ordre économique international qui consisterait a
dissocier les fins et les moyens.

C’est parce que I’Islam ne dissocie pas la dimen-
sion économique de la dimension culturelle et de la
dimension religieuse. L’action économique n’est
qu’un élément du tout, rattaché a I"unicité divine. La
ou I’Occident commence a découvrir que le dévelop-
pement ne saurait se limiter au seul champ écono-
mique, qu’il implique que les objectifs de la crois-
sance soient définis également en termes de valorisa-
tion culturelle, 1’Islam offre au monde la conception
d’une économie indissociable de sa finalité essen-
tielle, qui est I’homme, créature de Dieu, I’homme et
non le profit,

L’Islam est essentiellement finaliste, I’Occident
tend a devenir « mécaniciste ».

On congoit dés lors insuffisance de I’instrument
monétaire pour corriger ou atténuer les déséquilibres
structurels de ’économie mondiale.

On concoit qu’il importe de faire échec aux
volontés de puissance collective et aux stratégies de
domination par le progreés technique et la productivité
économique.

Sur ces deux points, ’apport de la pensé écono-
mique islamique ne peut que répondre aux préoccu-

pations d'une opinion occidentale soucieuse de conci-
lier les impératifs de productivité et ceux, non moins
pressants, d’équilibre et de justice sociale.

Il v a donc, malgré les divergences, des points de
convergence entre I’Islam et ’Occident qui peuvent’
jalonner certaines orientations du nouvel ordre éco-
nomique international.

Mais il ¥ a aussi, me semble-t-il, une ouverture
nécessaire du nouvel ordre économique international
4 la pensée islamique, pour enrichir la pensée écono-
mique universelle. L’universalisme du systéme éco-
nomique istamique, son équilibre politique doctrinal,
son humanisme sont ceux d’une civilisation qui peut
&tre considérée par I’Occident, non seulemen!t comme
un partenaire a I’échange, mais aussi comme un
promoteur conjoint du nouvel ordre économique
international.

Si le dialogue Nord-Sud s’est enlisé, ne serait-ce
pas parce que les finalités se sont dissociées des
mécanismes dans ’évaluation des intéréls économi-
ques des deux mondes et la détermination des régles
du jeu ? Leur réconciliation serait peut-étre aussi celle
des points cardinaux.

L’Islam et I’Occident ne peuvent-ils constituer un
grand ensemble géo-culturel, type susceptible de
fonder la dimension humaine du développement.

Pour réussir une telle construction, il serait sou-
haitable, sans doute, que I’Islam maitrisat certaines
contradictions qui I’animent ou qui I'agitent, selon
que I’on se donne une vision historique ou politique
de la réalité, mais des contradictions qui impression-
nent ’Occident. Mais il faudrait aussi que I’Occident
perdit cet éclairage dubitatif, cel éclairage ambigu,
pourtant si riche de lumiére, qu’il continue a protéger
sur une civilisation islamique qu’il connait mal, parce
que, pendant une période de son histoire, mais une
période si dérisoire au regard de histaire de I’hurya-
nité, I’'Occident a distancé le monde musiman. Ce séra
peut-étre, une chance pour lordre économique
international.

Ce sera peut-étre une derniére chance. Une der-
niére chance... de I’Occident.



