lslam a travers les versets
coraniques et les traditions
prophétiques

Abdelaziz Benabdellah.

| - La vraie foi

L'lslam est la formulation du dogme ; la foi en est I'acte ;
¢’est la pratique des bonnes ceuvres (B.M.D.N.}. (1)

« Le vrai Mouslim (le Musulman), est celui qui ne nuit @
personne ni par ses propos malveillants ni par ses actes ».

« Le vrai Moumin (le Croyant) est celui vis-@-vis de qui tous
les hommes doivent se sentir en sécurité dans leur personne
et leurs biens » (T.N.).

On posa au Prophéte la question suivante : quelle est la
qualité jugée la meilleure chez le Musulman ? I répondit :
« c'est de calmer la faim d'un miséreux et de saluer toute per-
sonne connue ou inconnue » (B.M.N.). Le salut étant considéré,
ici, comme un geste inspirant la sécurité.

(1) Versets coraniques ou de hadiths que nous avons traduits
aprés les avoir extraits de Bokhari (B) de Moslim (M) du
Mouatta de Malek (Ma). Des Sounan (Traités de traditions :
S) dont Abou Dawoud (D), Nassai (N}, Tirmidhi (T) et des
Mousnad comme celui d’Ahmed 1bn Hanbel (A) ou de Bezzar
(BE) ainsi que des ceuvres de Tabarani (TA).



« La foi par excellence se manifeste par un bon comporte-
ment envers les hommes » (T.A.) « la foi comporte pius de soi-
Xante dix branches : la branche la plus infime consiste a écar-
ter d'une voie publique tout obstacle pouvant nuire aux pas-
sants » (S sauf Ma).

— Entre autres caractéristiques qui distinguent I'lslam des
autres religions, le Prophéte cite !a large latitude laissée a un
Musulman de pratiquer sa priére, partout ot il se trouve ; la terre
entiére constilue pour un croyant, une vaste mosquée pure et
sacralisée.

« Dieu n'agrée point une foi qui n'est pas étayée par des
actes » (T).

« Uh croyant physiguement fort est plus valable et est
mieux aimé de Dieu qu’'un moumin de faible constitution » (M).
Ceci impliqgus gqu’un bon croyant doit prendre soin de sa santé
et développer sa force physique afin d’étre plus utile @ la so-
ciété. ’

« Dieu aime le croyant qui exerce un métier » (T).

« Mieux vaut, pour un moumin, ramasser du bois, pour
assurer son gagne-pain que mendier » (S sauf D).

— Espérance et persévérance sont le propre d’un croyant.
Bokhari dans son El Adab el Moufrad (A.M. T| p. 563), cite le
Hadith suivant : « Si les signes du Jugement dernier venaient @
se manifester, au moment ol vous vous apprétez a mettre en
terre un p'ant, n'hésitez pas a le planter ».

— « Celui qui s’écarte de la Communauté est considéré
comme s’étant détaché des liens de I'lslam ». L’islam porte un
intérét particulier au consensus universalis d'un groupe com-
munautaire et toute faille provoquée dans I'unité de ce groupe
est considérée comms une entorse a l'lslam.

« Le croyant qui fréquente !es hommes, en opposant la
patience @ leurs méfaits, a plus de mérite que celui qui les fuit
par répugnance @ une éventuelle atteinte qu'ils pourraient lui
porter » (AM TI p. 478).

111



« La foi subjugue le croyant en 'empéchant d'étre perfide
et scélérat » (D).

« Un homme en flagrant délit d’adultére n'est pas considé-
ré comme croyant dans I'état od il est ; de méme qu’un voleur
ou un ivrogne (S sauf MA), car ce dernier est un éventuel cri-
minel. Abou Dawoud ajoute : « quand un croyant @ commis
I'adultére, la foi en Dieu se détache de son ceeur, tant qu'it n'a
pas mis un terme @ son péché »

Certains croient devoir interpréter ce détachement de |
foi par une « dégradation » religieuse ; car si I'lslam consiste
dans la pratique culturelle, la foi implique aussi lo conviction
qui s’identifie @ un attachement indéfectible & Dieu et d la mo-
rale transcendante. La foi se manifeste ici par une sublimation
du comportement individuel qui doit se cristalliser par le fait
d'éviter toute atteinte & I’honneur et a la dignité d'autrui.

« Le bon croyant ne profére contre personne des ma!édic-
tions, des calomnies ou des propos grossiers « (AM Ti p. 408).

« La foi et 'avarice ne se trouvent jamais réunies dans le
ceeur d'un croyant » {(AM Tl p. 379).

« Ne peut étre considéré comme croyant celui qui mange @
satiété, pendant que son voisin meurt de faim » (Am Tl p. 201).

¢« Tout croyant est, vis-d-vis de ses fréres, comme un mi-
roir dans lequel se reflétent leurs défauts » (AM T1 p. 333).

«Le bon croyant ne doit dire que du bien, sinon ii doit obser-
ver le silence » (B et M).

« Aimer et servir un voisin constituent des actes de foi »
(A M).

« Le croyant est tenu de respecter les biens et la vie d'au-
trui » (BE).

« O. Croyanis | observez strictement la justice... dussiez-
vous témoigner contre vous-mémes contre vos parents, con-
tre vos proches... » (Sourate des Femmes, verset 134).

« O. Croyants ! soyez fidéles d vos engagements » (S. de
la Table, verset 1).



« Réconciiier deux étres séparés est un geste pius méri-
toire que de faire la priére, le jelune et I'aumdne. » (AM Ti p.
482).

« Celui qui est dépourvu de pudeur, ose tout se permettre »
(AM T2 p. 52) : « la pudeur est une marque de foi » p. 61). « Dieu
agrée deux qualités chez le croyant : la pudeur et la lengani-
mité (ou la pudeur et la pondération ou la mesure) (AM T2 p. 42).

« Le moumin se réjouit de ses bonnes actions et déteste les
mauvaises » (T).

« La turpitude et I'indécence sont les plus vils des carac-
téres qu’un croyant puisse avoir » (AM Ti p. 412).

« Un croyant peut toujours espérer |'expiation de ses for-
faits, sauf en cas d’ossassinat » (B).

Lo valeur du « geste » d’un fidéle est hautement apprécia-
ble, en Islam. « Quelle est I'aumdne la plus méritoire - demande-
t-on un jour au Prophéte -? C'est — répond-il — le sacrifice con
senti dans un but humanitaire, por un pauvre dont les moyens
sont trés limités (N.D.). Dans un autre hadith, le Prophéte pré-
cise « gu'une simple obole donnée en aumdne par un pauvre,
vaut mieux qu'une centaine de miliiers accordés par un riche
(N} ». :

La qualité de |'acte réside, en effet, davantage dans le sa-
crifice que dans la valeur matérielle du don.

« Dieu ne prend pos en considération vos aspects exté-
rieurs, ni votre degré d'opulence, il tient surtout compte de vo-
tre intention et de vos actes ». (M et Ibn Mdja).

« Trois qua'ités sont le propre de celui qui golte la dou-
ceur de la foi : aimer Dieu et le Prophéte plus que quiconque,
gimer autrui par amour de Dieu et abhorrer le retour @ I'hérésie
comme on abhorre d'étre rejeté dans V'Enfer » (B et M) Et
Tabardni en ajoute deux autres : le fait de ne pas se laisser
entrainer par une dialectique qui cherche a dénier la vérité et
I'élan qui vous porte G so'uer tout le monde et 4 étre juste
méme conire vous-mémes. Une septiéme caractéristique de la
foi a été soulignée par Bezzar : il s'agit de la tolérance et de la
clémence @ I'égard de toute stupidité ou sottise.



« Le moundfiq (c'es-d-dire Iinfidéle qui se déclare Musui-
man en cachant sa mécréance) se distingue par trois signes :
é€mettre des propos mensongers, ne pas tenir sa promesse et
trahir la confiance placée en lui » (M et B). Moslim ajoute :
¢«... méme au cas ou le mondfiq pratiquerait la priére et le jed-
ne, en prétendant étre musulman ».

« La véritable richesse ne réside pas dans 'aisance maté-
rielle ; c'est plutdt la richesse de I'dme » (B.M.T.). Il s'agit de
I'elan généreux de I'dme et du sentiment qu'éprouve le fidéle
d’'étre comblé par Dieu, sans dépendre aucunement d’autrui.

« La castration est interdite, car la procréation est un des
buts que le croyant doit se proposer d'atteindre » (B, T et N).

« Une parole honnéte, le pardon des offenses, valent mieux
qu’'une aumone qu’aura suivie la peine causée a celui qui la re-
¢oit... » « O Croyants ! Ne rendez point vaines vos auménes par
les reproches ou les mauvais procédés, comme agit celui qui
fait des largesses par ostentation... » {(Sourate de la Vache.
Versets 265 et 266).

« Les vrais croyants sont ceux dont les cosurs sont péné-
trés de crainte, lorsque le nom de Dieu est prononcé, ceux dont
la foi augmente a chaque lecture de ses enseignements, ceux
qui ne mettent de confiance qu’en leur Seigneur, qui observent
la priere e font 'aumdne... » (Sourate du Butin, Versets 2 et
3).

« L'homme a été créé fonciérement avide, abattu quand le
malheur ['atteint, insolent lorsque quelque bien arrive, il n'en
sera pas ainsi des hommes pieux ». (S. des Degrés, Versets
19-22).

« La piété ne consiste pas a tourner son visage vers
POrient et 'Occident ; la piété consiste a croire en Dieu, au Ju-
gement dernier, aux Anges, au Livre et aux Prophétes : elle
consiste aussi @ donner son argent, pour 'amour de Dieu, a ses
proches, aux orphelins, aux pauvres, gux voyageurs (en dé-
tresse) et aux mendiants ; étre pieux, c’'est encore racheter les
captifs, observer la priere, faire I'aumdne, tenir ses engage-
ments, supporter avec courage l‘adversité et la misére.., » (S.
de la Vache, Verset 176).



Il - Souplesse et aisance de [I'islam (1)

La force de I'lslam réside dans ses principes qu'il faut se
garder d'observer avec trop de rigueur (BE).

« L'lslam est une religion aisée dans sa conception et sa
pratique. Il exclut toute étroitesse d'esprit et tout rigorisme. En
conséquence : éviter les complications, étre accommodant, re-
chercher I'apaisement des cceurs, agir avec pondération et
mesure, tels sont les principes réalistes préchés par le Prophé-
te, comme moyen efficace d’'aboutir ». (B.M.N.)

« Le Moumin, par la souplesse qui le caractérise, est com-
parable @ un champ de blé dont les tiges flexibles se plient,
sous l'effet du vent ; tandis que l'infidéle est semblable @ un
cédre qui demeure raide, @ moins qu'il ne soit abattu ». (B.T.).

« O Musulmans, évitez d’étre, comme vos prédécesseurs,
les victimes d'un fanatisme exagéré et d'un bigotisme excessif»
(Ta).

« On interrogea, un jour, Aicha, épouse du Prophéte, sur
ce que son mari faisait, en rentrant au foyer : « Il se compor-
tait ~— affirma-t-elle — comme tous les humains ». (AMT 1 p.
635).

« Trois compagnons du Prophéte se présentérent, un jour,
auprés des épouses de I'Envoyé de Dieu, pour se renseigner
sur la fréquence de ses priéres : ils apprirent que le Prophéte
prigit moins souvent qu'ils ne le pensaient. Or, auparavant, les
trois hommes avaient pris I'habitude de trouver leur satisfac-
tion, I'un dans I'exercice constant des prieres, I'autre, dans son
jelne prolongé et le troisieme, dans lg chasteté du célibat ;
auand on raconta la chose au Prophéte, il dit : « En ce qui me
concerne, la crainte de Dieu ne m’astreint nullement & de telles

(1) Se réferer & 'ouvrage du professeur Abdelaziz Benabdellah
(Clartés de l'lslam ou I'lslam dans ses Sources) et G son au-
tre ouvrage (la Pensée islamique et le Monde moderne).



rigueurs ; je ne me prive ni de manger, ni de dormir, ni d’ac-
complir mes devoirs conjugaux, sans pour autant, abandonner
la priere et le jelne : telle est ma tradition et quiconque ne s’y
conforme pas, n'est pas des miens », (B.IM.N.}

Dans un méme ordre d’idées, Bokhari et Moslim citent
F'anecdote suivante : « Le Prophéte fit préparer un plat que
certagins de ses compagnons s’abstinrent de manger par con-
tinence ; le Prophéte, en apprenant ceio, réagit vivement et
fit savoir que son acte avait été accompli, & bon escient, et que
8a connaissance et sa piété, bien supérieures aux leurs, ne
I'en avaient pas empéché ».

« C'est que — affirme encore le Prophéte — d'aprés Abou
Dawoud — chaque Musulman n'a pas que la priére a faire ; i
o des devoirs vis-G-vis de sa famille, de ses hotes et de soi-
méme ; et il doit s'acquitter pleinement de ses obligations a
I'’égard de chacun ». Un autre hadith, rapporté par Bokhari et
Tirmidhi, corrobore le fait, en mentionnant le cas de deux com-
pagnons Salman et Abou Ed-Dardd. La femme de celui-ci, étant
négligemment habiée, Salman lui en demanda la raison : «Ton
frere — fit-elle remarquer — n’a plus besoin des commodités
de la vie ». Salman en prit acte et attendit le moment oppor-
tun pour réagir. Abou Ed-Dardd fit alors préparer un mets @ son
ami, auquel il s'abstint de prendre part, sous prétexte qu'il
faisait le jelne ; Salman insista, a'ors, pour qu'il lui tint com-
pagnie ; Abou Ed-Dardd dut s’exécuter et rompre le jeline.

La nuit venue, celui-ci s’appréta a prolonger sa veillée
dans la priére : mais Salman intervint, une fois encore, pour
I'en empécher, en lui rappelant les paro'es du Prophéte qui sou-
lignent les devoirs envers Dieu, en méme temps que ceux tou-
chant la famille et soi-méme. «ll faut — insista-t-il — donner a
chacun sont dii ». Mis au courant de la chose, le Prophéte
approuva Saiman.

Parlant de la fréquence des sermons du Prophete, un de
ses compagnons dit : « Le préche que le Prophéte nous adres-
sait avait un caractére d’intermittence, afin de nous épargner
tout ennui » (B.M.T.). '



« Le Propheéte évitait parfois, contre son gré, le zéle dans
la pratique de certains rites surérogatoires, afin que les fide-
les ne soient pas tentés de les considérer comme des obliga-
tions (B.Ma.D.). Ce geste du Prophéte s’explique par son souci
d’alléger le fardeau que le Musulman s’imposerait et qui ris-
querait, de par sa rigueur et son assiduité, d'abouiir a la las-
situde et a la défaillance.

D'autre part, le veeu dont la réalisation est impossible ou
susceptible de nuire, n‘est pas toléré par 'lslam. On raconte G
ce sujet qu'un homme fit pénitence en se tenant constamment
debout, exposé a lo chaleur brilante du soleil, loin des lieux
ombragés, tout en faisant le jeline et observant un siience pro-
longé ; renseigné G cs sujet, e Prophéte réprouva une telle otti-
tude et demanda & I'homme de mettre un terme G ces rigueurs
(B).

« En cas d’empéchement, un malade est censé continuer
les bonnes ceuvres qu'il pratiquait, quand il était en bonne san-
té » (AM T 1 p. 590) : de méme le croyant habitué a prier la nuit
et qui céderait au sommeil (MA, D et N). (1)

Le Coran, parlant du comportement du Prophéte a I'égard
des hommes, dit : « Tu leur as dépeint la miséricorde de Dieu
douce et facile, O. Mohammed ! Si tu avais été plus sévére et
plus dur, ils se seroient séparés de toi. Aie donc de I'induigence
pour eux », {Sourate de la famille des Imran, verset 153).

« Pas de monachisme en Islam »

« O croyants ! n’interdisez point les bonnes choses dont
Dieu vous a permis l‘'usage, et n‘allez pas au-deld, car Dieu
n'aime pas ceux qui dépassent la limite ». {Sourate de la Table,
verset 89).

« Des choses de Dieu, n'‘apprenez aux gens que ce qu'ils
peuvent concevoir et assimiler ; autrement, vous les exposeriez
au doute et a la dénégation » (B).

(1) L'intention, dans ces cas, est aussi valable que l'action.



Faisant allusion 4 la nécessité pour le Musulman de tenir
compte en toute circonstance, des empéchements ou faibles-
ses de ses semblables, le Prophéte, animé d'un esprit de clé-
mence, dit : « Il m'arrive de commencer une priére, avec l'in-
tention ferme de la proionger ; néanmoins, si j'entends les
pleurs d’'un bébé, j'écourte cette priere, afin d'apaiser I'inquié-
tude de la mére, qui y participe ». (B.M.T.N.)

« O ! hommes, n'accomplissez que les actes dont vous
pouvez vous acquitter, car Dieu ne cesse de les prendre en
considération que lorsque vous en €tes vous-mémes las. L'ac-
tion la plus agréée de Dieu est celle qui dure, si infime soit-
elle ! » (S).



