Echanges civilisationnels millénaires
entre le Maghreb et I’Afrique subsaharienne
sous I’égide de I’Islam

Ogba Ibn Nafi, compagnon du Prophéte Sidna
Mohammed, parvint jusqu’au Soudan et Ghana ou il
put édifier douze mosquées dans 1’an 681 de I’ére
chrétienne. Cette anecdote rapportée par I’Alem
malien Ahmed Baba prouve, du moins, que cette
premiére expédition, constitue le premier contact des
Africains avec I’Islam. L’auteur marocain Ibn Abi
Zar’, souligne la conversion a I’Islam d’une partie du
Soudan dont I’ancienne cité Tachlatin (le Qirtas, p.
7). Un des descendants d’Ogba, Abderrrahman Ibn
Habib, gouverneur de P’Afrique, en I'an 127 de
I’hégire (745 de I’ére chrétienne), fit entreprendre la
construction de toute une ligne de puits sahariens. La
route entre le Maghreb et I’Extréme-Orient, bloquée
jusqu’ici par I’occupation romaine et le déchirement
tribal, est dégagée, pour la premiére fois, dans I’his-
toire africaine.

Maintes annales ou chroniques avaient mal
analysé, sinon négligé, I'impact de certaines contin-
gences géographiques et ethniques. Néanmoins, deux
historiens : Idrissi (VIéme siécle de I’hégire - XIléme
de I’¢re chrétienne) et Ibn Battouta (VIIéme siécle de
I’hégire - XIVéme ap. J.), nous ont tracé des
esquisses originales sur certains potentiels socio-
économiques dont la découverte par Idrissi, des
sources du Nil au Comores. Le Soudan, 4 I’époque,
s’étendait de I’Atlantique au Nil, comportant quatre
grandes régions : Ghana, Mali, Borno et Tekrour
(Toucouleurs). Dans cet ensemble, le Soudan occi-
dental sera colonisé¢ par la France, avec le Niger

- comme grand fleuve et le Soudan oriental, alimenté
pa le Nil, par les Anglais. On vient de découvrir, par
satellite, a 2 métres au dessous du sol, le tracé d’un
grand fleuve, une sorte d’Amazone, qui desservait
tout le Continent.

La Guinée, principauté fortement islamisée, aux
potentialités hydrauliques immenses, était déja la
“‘perle de I’ Afrique”’. Le Sultanat de (Fouta Djallon),
régi par le Prince Omar el Fouti, auteur du célébre

par Abdelaziz Benabdellah

Rimah fut le disciple d’un Alem fassi, el Ghali
Boutaleb. Dés le I1léme siécle de I’hégire (IXéme de
I’ére chrétienne), le trafic entre les pays noirs et
I”’Orient se fit - comme le remarque Henri Terrasse
dans son ‘‘Histoire du Maroc - par les routes des
caravanes du Sahara atlantique qui aboutissait au
Maroc présaharien avec (Sijelmassa), comme centre
commercial de tout I’Islam.

Dés ce IX¢ siécle, ““la route des caravanes’ qui
conduisait directement du Ghana a I’Egypte, via la
terre de Guinée, fut abandonnée’’ (H. Terrasse). Le
Maghreb devint, alors, d’aprés Ibn Hawgal - un
relais pour les caravanes se déplacant entre le Soudan,
Bagdad et Basra (en Iraq). Le Maghreb s’érigea,
désormais, en médiateur entre I’Orient arabe et
I’Afrique islamisée. D’autre part, il y eut depuis le V¢
siecle de I’hégire (XIéme ap. J.), une autre route, dite
des Almoravides, qui demeurera - selon des explora-
teurs occidentaux (jusqu’au XVIIIéme siécle, le seul
itinéraire menant de I’Extréme-Sud, c’est i dire
’Afrique subsaharienne, a la Méditerranée, via
Mogador (Souira) ot une nouvelle route sera amé-
nagée par le Sultan du Maroc Md I1I, avant la fin du
XII¢ siécle de I’hégire (XVIII® ap. J.). Une caravane
de (1500) chameaux, faisant quotidiennement la
navette entre le Nord du Continent et son Sud, trans-
portant des tonnes de marchandises vivriéres et
d’articles artisanaux, contre des matiéres premiéres et
d’autres produits locaux.

Il est & noter qu’un impact civilisationnel subsa-
harien marqua, dés lors, grice aux Almoravides,
I’ensemble septentrional du Continent. Les Sanhaja
d’ou sont issus les Almoravides, avaient créé, dans
I’histoire de I’Afrique, cette Entité qu’on a pris
I’habitude de dénommer, au XIXéme siécle
(I’Occiddnt musulman), et qui s’étendait du fleuve du
Sénégal jusqu’aux confins libyens et au nord de
I’Andalousie. Or, la Confédération tribale de Sanhaja
est appelée encore Zenhaja, d’ou ’abréviation Znaja



et le mot Zounouj, c’est a dire les Noirs. Grace a un
long brassage, ces Sanhaja rejoignaient, a travers la
Mer Rouge, leurs voisins du Yemen, créant une
symbiose ethnique arabo-africaine, de dominance
berbéro-arabe. Helfrit, historien allemand, définit
cette similitude fonciére, dans un ouvrage intitulé
““Pays sous ’ombre”” (édité en 1937). Déja, un millier
d’années avant I’Islam, les Phéniciens, habitants du
pays arabe de Chanaan, en Palestine, marquérent, la
cote atlantique grace au (Périple d’Hannon) entrepris
au Ve siecle avant J.C., par une double et identique
appellation (Acra,) donnée a la capitale du Ghana, a
la cité marocaine de Safi et & une troisiéme cité pales-
tinienne (Akka).

L’Afrique, imbue par |'Islam universaliste, a
toujours été, avant ‘‘I’ére coloniale’’, un forum de
cohabitation et de ‘‘coexistence pacifique’’, comme
on se plait de I’appelait aujourd’hui. Des écrits
échangés, au Moyen-Age, entre le Vatican et les
Princes d’Afrique, cités par (Mas Latrie), dans son
ouvrage sur les Traités et Conventions, en Méditer-
ranée, dénotaient cette ‘‘correspondance facile et
amicale”’. A Fés, cité sainte, les Chrétiens vivaient,
comme dans d’autres cités africaines, au milieu de la
population musulmane ; aucune anicroche, ni tirail-
lement ne fut relevé, alors, entre les deux confessions.
Une des rues en plein centre de Fés fut appelée rue de
I’Eglise. L’Islam dont I’expansion spontanée toucha
effectivement tout le Continent, n’est-il pas la religion
universelle qui imposa, 4 ses adeptes, respecte et
révérence, pour les messagers des Trois Religions
Révélées : Mois, Jésus et Mohamed, sacralisant
I'Immaculée Marie, mére de Jésus, qualifiée par le

Coran de “‘Sainte et pure”’.

Cet élan de I'Islam se cristalla dés ’an (141) de
I’hégire, par I’édification de I’Université Zeitouna a
Tunis et, en I’an 245, par I’Université Karaouyéne,
elle-méme érigée par une femme tunisienne, Fatima
Oum Banine. Une 3éme Université islamique
Al-Azhar fut édifiée, au IVéme siécle, au Caire. Seule
I’Islam alimentait ces Universités africaines, car
I’Occident n’a eu sa premiére université, celle de
Salerne, édifiée elle-méme par les Arabes, qu’en
(1050) ap. J..

Cette université africaine était animée par le
Malékisme, dés le [1éme siécle de I’hégire. Des étu-
diants venaient de tous les coins de I'Afrique, pour s’y
abreuvoir, dans les sources pures de I’Islam salafi ;
dés le XVIIIIéme siécle, avec I’avénement du Tija-
nisme, des caravanes de pélerins, accouraient pour se
joindre aux étudiants, se recueillant dans des sanc-
tuaires qui furent le point de départ du grand mou-
vement d’islamisation de I’Afrique des Temps
Modernes. Se référant 4 (G. Bonet Maury), dans son
ouvrage ‘‘L’Islam et le Christianisme en Afrique”
(Chékib Arsalane) a affirme, dans son livre “Le
Monde Musulman contemporain” (T.2 p. 398) que
“I’Afrique aurait été entiérement islamisée, sans ce
coup porté par la France a I’influence de la Confrérie
Tijane”... “‘le fait - ajoute-t-il - est comparable 2
I’élan d’islamisation de I’Europe, arrété a Poitiers par
Charles Martel’’. Mais I’Islam, telle I’eau pure, con-
tinue a évoluer allégrement, malgré les obstacles
qu’on s’ingénie, 4 mettre sur son chemin.



