Le soufisme africain contre le colonialisme

interview du prof. Abdelaziz Benabdellah
par ‘‘Le Soleil’’ de Dakar

Le Prof. Abdelaziz Benabdellah, membre de
I’ Académie du Royaume du Maroc et directeur-rédac-
teur en chef de la revue Al Qods, membre de la délé-
gation marocaine aux 8¢mes journées islamiques dela
Tarika Tidiania. Nous ’avons rencontré pour parler
avec lui de la place de I'Islam dans le monde, du
mouvement intégriste islamique ainsi que du fonde-
ment de la tarika tidiania

LE SOLEIL — Dr Benadellah, vous é&tes a
Dakar pour représenter le Royaume Chérifien aux
8éme journées de la tarika tidiania. Que représentent
ces journées pour le peuple marocain ?

Prof. Abdelaziz Benabdellah - Ces journées
constituent des manifestations pour remémorer,
raviver la mémoire du Cheikh Sidy Ahmed Tidiani et
des grands maitres marocains comme le Cheikh Larbi
Ben Sayah, le mauritanien, Sidy Mohamed El Hafez,
ou soudanais, le grand combattant I'imam El Hadj
Oumar Foutiyou et la symbiose de ces grands
imams - si je puis dire - sous [’égide du cheikh
Ahmed Tidiani, constitue une symbiose maroco-
sénégalaise. Une symbiose qui est renforcée par la
fraternité entre le président Abdou Diouf et Sa
Majesté le Roi Hassan II. Cela a toujours été ainsi.

Le Sénégal et le Maroc qui ont a leur téte deux
des plus prestigieux chefs d’Etat africains ont tou-
jours été voisins dans la pensée islamique e/ dans la
pensée de la tarika tidiania, Cheikh Ahmed Tidiani
est @ Fez. Il est marocain quoiqu’il soit né a Ainou-
Maddi. Ainou-Maddi faisait partie a l’époque, avec
tout le Sahara oriental, du Maroc réalité reconnue par
le capitaine Martin dans son grand ouvrage “‘Quatre
siecle de I*histoire du Maroc et du Sahara’’. I/ a été dit
que Ainou-Maddi, lieu de naissance du Cheikh
Ahmed Tidiani, est une cité marocaine. Fez élait une
deuxiéme cité pour le Cheikh ou il a été inhumé et
constitue le grand sanctuaire que viennent visiter de
nombreux pélerins et les grands chefs d’Etats afri-
cains. Ce sont la autant d’impondérables qui viennent
renforcer cette communion entre le Sénégal et le
Maroc.

LE SOLEIL — Au Sénégal, la Tarika tidiania
occupe une place extrémement importante. Qu’en
est-il en Afrique, voire dans le monde ?

A.B. — Vous savez, on m’a posé cette question
un jour au Maroc, aprés le grand meeting de Fez,

pourquoi cette grande célébrité et surtout en Afrique
de la Tarika tidiania.

D’aprés certains orientalistes comme Maury
Bonnet dans son ouvrage *‘I’Islam et la chrétienté” et
d’autres comme Chakib Arsalane le grand écrivain
arabe dans son ouvrage intitulé ‘‘La présence de la
civilisation islamique.”’

Ils ont constaté que si Charles Martel a arrété la
poussée islamique a Poitiers, I'occupant francais a
arrété la poussée tidiania en Afrique. Clest cette
poussée tidiania qui a islamisé I’ Afrique. Et s’il n'y
avail pas eu cet occupant, toute I'Afrique aurait été
islamisée.

C’est pour vous dire que la Tarikah tidiania
donnait le chapelet et le sabre. Le chapelet pour
combattre Satan et le sabre pour combattre le ravis-
seur, I’agresseur qu’il soit occidental ou autre.

Il y a autre chose, la tarika tidiania est une
tarika sunnite. C’est aussi une tarika malékite. Cette
symbiose du sunnisme et du malékisme a Javorisé
lexpansion de I’Islam du Maroc et lui a donné une
pureté originelle et ¢’est pourquoi, la tarika n’est pas
toujours considérée comme une confrérie mais
comme le mouvement de pensée contre ’animisme, le
fétichisme et contre la pensée rétrograde islamique.

LE SOLEIL — Il existe entre les oulémas maro-
cains et sénégalais un rapprochement extraordinaire
au plan spirituel. Il y a deux ans, lors d’une rencontre
A Dakar, entre les oulémas des deux pays, un pont a
été jeté sur une collaboration beaucoup plus raf fermie
entre ces différents penseurs. Comment se poursuit
cette coopération ? Quel est le point de vue maro-
cain ?

A.B. - Naturellement, ce mouvement ne fait que
se renforcer. A ces débuts, il s’est contenté de raf-
fermir I’assise éducationnelle, en donnant des bourses
pour aller a I'Université Al Karaouyene. Vous savez
que Al Karaouyene est la premiére université du
monde. Elle a été édifiée en I’an 245 de I’Hégire.

D’apreés un certain nombre d’orientalistes occi-
dentaux, il s’est avéré et cela est curieux, que Fez ou
est inhumé Cheikh Ahmed Tidiani est I’Athénes de
I’Afrique, c’est-a-dire la capitale de la pensée afri-
caine. Pour trois raisons: d’abord pour la
Karaouyene, ensuite pour le mouvement tidiania et



enfin parce que dans le monde entier, il n’y a qu’un
““Amir Al-mouminine’’, c’est Hassan II. Un seul
amiroul mouminine qui est trés aimé, parce qu'il est le
descendant du prophéte. Vous savez qu’en I'an 122 de
I’Hégire, il y eut un mouvement de rébellion contre
arabisme au Maroc, mais pas contre [islamisme
parce que les Omayades a [’époque, ont essayé
d’imposer une taxe qui n’était pas islamique aux
Africains. Et les Berbéres marocains se sont rebellés.

Quand 50 ans aprés, en 172 exactement, Idriss 1¢r
est rentré au Maroc, il y eut un incident sans pareil
dans I'Histoire du monde comme dit Ibn Khaldoun
dans ses “‘Prolégomenes’, ¢'est que toutes les tribus
se sont coalisés pour renforcer I'avénement du prince
Idriss, alors que ce dernier n’était venu au Maroc
qu'en tant que réfugie.

Cet état de fait a é1é guidé non pas parce que
Idriss 1¢ était un Arabe, mais plutét parce que c’était
un descendant du Prophéte. Parce qu’il est le symbole
de l'union islamique, de cette communion qui est
I"assise et la base de cette animation africaine qui s’est
démontrée avec fracas lors des assises de Casablanca,
autour du roi Hassan II, il ya quelques mois.

Ajoutez a cela cette symbiose animée par Hassan
II entre la modernité agissante et I'Islam rénové. Et
nous attendons beaucoup de cet Islam rénové. Il n'y
aura jamais de défi contre I’Islam, mais de I'Islam
bien entendu.

Et je puis vous dire qu’en tant que traditionaliste,
parce que je suis aussi professeur au Haut Institut des
Sciences traditionnelles, une des raisons de cette
expansion inouie de l'Islam, c¢’est que notre religion
donne le pas au social sur le cultucl. // y a 4/5 des
hadiths qui se rapportent au social,alors qu'il n’y en a
qu’l/s qui se rapporte a l'acte de culte.

LE SOLEIL — Dr. Abdelaziz Benabdellah, vous
avez parlé d’un Islam rénové, on peut cependant se
poser des questions face a la poussée intégriste dans
I'Islam. Vous parlez d’Islam rénové et d'un autre
cOté, on assiste a un intégrisme total. L'Islam en fait,
n’est-il pas en train de faire sa mutation ?

A.B. - Au lieu de dire mutation, on parle, tou-
Jour plutér de sérénisation. Au fond, il n'y a pas de
sérénisation, parce que I'Islam est toujours I'Islam.

L’Islam n’a pas été compris. // n’a jamais été bien
compris el je vais vous dire pourquoi. Je vais vous
dire pourquoi est né cet intégrisme face au fonda-
mentalisme. Le fondamentalisme, c’est le retour aux
fondements, a I'Islam pur, le retour a des traditions
authentifiées.

Vous savez qu’Ahmed Ben Ahmed connaissait
un million de hadiths, alors que les hadiths qui ont é1é
authentifiés ne dépassaient guére 6.000. Il y a des gens
qui viennent vous dire que I’Islam a dit, I'Islam a fait,
ce sont des intégristes qui ne connaissent pas I’Islam.
Ce sont des gens qui veulent intégrer tout le mouve-
ment mondial dans des textes faux.

Alors que le fondamentalisme, c’est autre chose.
Je vais vous donner un exemple, un seul. Quand nous
Jaisons la priére, les intégristes écartent leurs jambes
alors que le croyant, lui, fait face a Dieu quand il prie,
c’est comme un militaire dans un rang. Il faut qu'il
accole les deux jambes. C’est un petit exemple entre
un million d’autres. Donc, si on parle de sérénisation,
ce n'est qu'un retour aux fondements.

LE SOLEIL — Ces journées culturelles Islami-
ques qui sont devenues une tradition sont un moment
intense de communion, de purificaion, est-ce votre
sentiment ?

A.B. - Naturellement, souvent, nous ne sommes
pas tous sur le bon chemin, on ne peut pas toujours le
dire. C’est pourquoi, j'ai choisi comme théme de ma
conférence ou plutét comme moyen lors de ma con-

férence, le dialogue.

Un dialogue vivant et libre pour permettre a
chacun, de me poser les questions qui l’intéressent et
J'ai répondu franchement, pour donner une fresque
vivante et palpitante de I'lslam réel, de la tarika
tidiania.

Je connais trés bien la tarika tidiania qui n’est
qu'un retour a I'Islam, mais la tarika tidiania bien
entendue. C’est pourquoi j’ai essayé en collaboration
avec de grands amis, des marabouts qui sont ici et qui
ont confiance en moi, de démontrer que nous devons
revenir au bon chemin d’Allah, au chemin préné par
la tarikah tidiania.

Propos recueillis par
Pape FALL



