Le dhimmisme et I’Islam

Les doctes de la loi musulmane, tant au Maroc
que dans les autres pays islamiques, ont €té contre
'idée intolérante qui fait de I'lslam, la «religion
unique d’Etats.

Lorsqu’en plein Moyen-Age, le Khalife Abbasside
a voulu en enfreindre le principe, le «Cheikh el
Islam» de I'époque intervient pour s’opposer
énergiquement 2 cette mesure irréguliere en invo-
quant le respect reconnu par I'Islam, de la liberté
de conscience et du droit qu'ont toutes les mino-
rités de célébrer dignement leur culte. Le Maroc a
été souvent plus tolérant que beaucoup de pays de
«Dar el Islamo.

Parmi les déclarations faites par feu notre Sou-
verain vénéré Mohammed V, 2 1a télévision améri-
caine, qui semble avoir retenu particuliérement
I'attention :

«On ne doit point ignorer —affirmait notre
Souverain— que nos sujets israélites ont toujours
joui, en tant que citoyens marocains, de leurs
droits et ont, en tous temps, exercé librement leur
culte. En outre, le pouvoir central a toujours
témoigné, 2 leur égard, une sollicitude particuliere,
et cela, méme dans les circonstances exception-
nelles». Par 12, le Roi fait discrétement allusion aux
lois d’exception et de discrimination raciale €dic-
tées sous le régime de Vichy et qui allaient &tre
appliquées au Maroc, comme elles le furent dans
d'autres pays de domination francaise, ne fat
l'intervention €énergique et bienveillante de feu
Mohammed V.

Conscient de la situation réelle faite 2 ses sujets
par le régime colonial, le Souverain relatait
modestement dans un de ses discours du Trone,
I'effort qu'il 2 toujours soutenu pour mettre fin a
tout arbitraire. «Nos sujets, tant musulmans
qu'israélites, seront —affirmait-il— assurés de la

Abdelaziz BENABDALLAH

garantie de leurs biens et, riches ou pauvres, puis-
sants ou faibles, seront égaux devant la loi».

Pour mieux juger de l'irréalité de ce «drame
perpétuels— comme d’aucuns se plaisent a le
nommer— que les communautés juives auraient
vécu, dans le vieux Maroc indépendant, nous
allons esquisser une fresque concréte sur la situa-
tion faite aux juifs marocains depuis la conquéte
arabe, en nous référant surtout, i certains auteurs
hébreux des plus autoris€s. C'est Byzance qui a
inauguré en Afrique du Nord le régime de la persé-
cution religieuse. Justinien ordonna aux Juifs de se
convertir au christianisme et de transformer leurs
synagogues en églises. Cette intolérance provoqua
I'exode des Juifs qui, dés I'an 535 venaient se
réfugier en masse, dans les tribus berbéres maro-
caines de la montagne et des cotes océaniques. Les
Chrétiens byzantins continuaient a briiler vifs ceux
qui se refusaient d'abjurer leur foi. Le Maroc offrira
au cours des siécles suivants un refuge sir aux juifs
que les Wisigoths expulsaient de la Presqu’ile ibé-
rique.

Dans I'Atlas et dans le désert maghrébin, les
Israélites ont vécu, cote a cote, fraternellement
avec les Berbéres, depuis prés d'un bimillénaire.
Outre les sentiments humanitaires qui les ani-
maient, ils avaient conscience de leurs lointaines
attaches orientales. «Ces Juifs —fit remarquer
Slousch dans son avoyage d'études juives en
Afrique du Nord» —continuent, avec Procope,
avec Ibn Khaldoun et les auteurs hébreux de
I'Antiquité et du Moyen-Age, 4 considérer les Ber-
béres comme un peuple issu, lui aussi, de la Pales-
tine». Dans la montagne, les Juifs sont respectés et
Slousch précise €galement qu’aux environs de
Mesrata «un marabout juif du Moyen-Age est trés
vénéré par les Musulmanss».



Aux Juifs venus d'Orient. depuis le Xé siécle
avant J.C. et 4 ceux chassés d'Espagne, est venu se
joindre au VII¢ siecle, quelques annnées avant la
conquéte du MaghreB par les Musulmans, un
groupe de Juifs arabisés yéménites et un autre de
Khaibar (cité juive prés de Médine. un des licux
sacrés de |'Islam).

«Sous les premiers conquérants arabes (les kha-
life omejades et méme abbassides), les Juifs témoi-
gnaient une vive reconnaissance, en grossissant de
leur nombre les armées arabes qui, guidées par
Tarik, partaient 2 la conquéte de 1'Espagne (Tolé-
dano dans son «ner Hamarabs). C'est pourquoi, 2
I'avénement d'Idriss ler, les Juifs entendaient
rester les loyaux sujets des Abbassides, malgré les
efforts tendant 2 les rallier 2 la cause Idrisside.
Mais, bientot Juifs et Idrissides firent cause com-
mune, pour se lancer 4 la conquéte de tout le
Maghreb. Le grand rabbin d'Algérie, Maurice
Eisenbeth a bien souligné qu’au cours du régne de
la dynastie des Idrissides, c'est-a-dire pendant prés
de deux siécles, «on ne connait pas d’événement
qui ait nui aux Juifss. La fondation de Fés et les
conditions favorables accordées par Idriss I,
engagent les Juifs a2 abandonner leurs résidences
pour la ville nouvelle. IIs y viennent de Kairouan,
d’Egypte, de Babylonie, de Perse.

Le judaisme a su profiter de la Renaissance arabe,
provoquée par I'avénement de 1'Islam. «Un mou-
vement intellectuel se dessine, grandit et illumine
tout le Marocs, sous I'effet du courant d’idées sus-
cité par l'arrivée au Maroc de personnalités Kai-
rouanaises auxquelles €tait due la renaissance de la
science talmudique. Mais le rayonnement de cette
science allait étre interrompu un certain temps, par
les bouleversements d'inter-régne qui faisaient
fatalement des victimes tant parmi les Juifs que
parmi les Musulmans.

Dés les Idrissides, le Judaisme marocain profita
de ce courant d’idées revivifiant pour entamer la
renaissance talmudique. L’arrivée au pouvoir des
Almoravides améliore la situation des Juifs du
Maghreb et améne un grand changement de vie
chez les Juifs d’Espagne. «Les hautes situations
auxquelles quelques-uns d’entre eux parviennent
fascinent leurs fréres d'Afrique et les attirents. Le
fait a ét€ mis en relief par Maurice Eisenbeth. Ainsi
donc, malgré la tendance puritaine de ces grands
nomades sahariens qu’étaient les Almoravides, la
situation des Juifs continuait 3 prospérer. Le seul
incident dont le Judaisme maghrébin souffrit 2
I'époque —c'est-d-dire au début du Vlléme siécle—
fut la prétention d'un imposteur israélite qui se fit

passer pour I'envoyé du messie dont il annonga la
venue,

Néanmoins, 'avénement des Almohades allait
donner lieu 2 une épuration qui toucha durement
les Almoravides et leurs protégés aussi bien
musulmans qu'israélites. Ce qui prouve le caractére
politique et non racial ou confessionnel de la réac-
tion almohade, ¢’est I'attitude d’Abdel Moumen et
de ses successeurs en faveur de la communauté
juive de Tanger qui n’avait pas eu 'occasion de
s'enliser dans les «intrigues» almoravides.

Sous les Mérinides, le célebre Al Mansour qui
régna preés de 30 ans a Fés, fut un fervent «protec-
teur des Juifs». Des historiens ont signalé un inci-
dent ot le Sultan n'a pas hésité 2 exposer au danger
de mort sa propre personne, au cours d’événe-
ments survenus au Mellah de la capitale idrisside.
Les Rois mérinides ont accueilli, 2 bras ouverts, les
Juifs andalous qui fuyaient les persécuteurs de
I'Inquisition. D’ailleurs, dés le XIII2 siecle, les Juifs
du Rif, originaires de Phénicie (comme les Berbéres
eux-mémes) se virent renforcés par ceux chassés
d'Italie en 1242, d’Angleterre en 1290, des Pays-
Bas en 1350, du Midi de la France en 1395. Une
nouvelle vague afflua au Maroc, terre de refuge et
centre hospitalier sans pair, au XVéme siecle.
L'émigration forcée amena au Maghreb en 1403 les
Juifs de France et d'Angleterre, 1492 ceux du Por-
tugal et de I'Espagne. De nombreuses familles
isra€lites quittérent la presqu’ile ibérique et vinrent
se réfugier 2 Debdou qui devient célebre dans la
chronique juive de I'histoire maghrébienne. Mais
Fés, capitale de I'Empire, n’en demeurait pas
moins le principal centre de ralliement des immi-
grés Juifs d’Andalousie. En plein Moyen-Age et 2
I'époque oii les pays de I'Occident ne souffraient
guére 'existence, au sein des cités européennes, de
minorité€s israélites, celles-ci cohabitaient dans Fés
El Bali, cOte 2 cdte, au centre religieux de la cité.
L'empereur Yacoub fonda le Mellah dans Fés EL
Jedid (F&s la nouvelle), qui devient la résidence
impériale des Mérinides. Le transfert des demeures
isra€lites €tait une marque de bienveillance de la
part du Souverain maghrébin qui tenait 2 édifier un
Mellah contigu au Palais.

Quand les persécuteurs castillans s’acharnaient
en Andalousie contre les Juifs, le prédicateur
Abdelkrim El Maghili, un des grands cadis et
savants coraniques de ’Empire, fut exilé de Fés,
pour avoir entrepris une campagne anti-juive.

Le Mérinide Youssef choisissait parmi les Beni
Oqassa, les majordomes du Palais.



Bien mieux, le Sultan Abdel Haj érigea le Juif
Haroun Ibn Santon 2 la dignité de vizir,

Ce geste laissa indifférente la population
musulmane de Fés dong les Ulémas considéraient le
vizirat dit d’exécution comme une haute charge
pouvant étre exercée par les Marocains, tant Juifs
que Musulmans. Le Droit Constitutionnel Isla-
mique est formel sur ce point (se référer A I'ouvrage
d’El Mawerdi sur «les statuts gouvernementaux
islamiques»), et la tradition le confirme aussi bien
en Orient qu'au Maghreb ct en Andalousie. Une des
différences essentielles qui diversifient le vizirat
d’exécution et le vizirat dit de délégation, consiste
en ce que, titulaire de cette derniére dignité, il
devait exercer le pouvoir judiciaire, c¢’est-3-dire
une fonction A caractére nettement religieux. Dans
certains cas, les Juifs pouvaient méme, comme il
advint sous les Chérifs, exercer un vizirat de délé-
gation. L'Etat marocain a toujours ét€ ferme en ce
qui concerne le domaine de la religion, exclusi-
vement réservé a chaque confession. Le Makhzen a
reconnu constamment aux Juifs marocains le droit
d’étre les seuls juges des lithurgies judaiques. Or, le
vizir, Haroun outrepassa ses attributions en
s'immiscant résolument dans les affaires du
culte : ce qui fut fatal, car il ne tarda pas a &tre, lui
et son protecteur royal, les victimes d'un déchai-
nement populaire inattendu- Sloush a parlé de cet
incident dans ces termes: Ce vizir (Ifaroun)
comme son nom l'indique, €tait d'origine des
cohen-Scali (ou Skali) ? D’ou I'acharnement de la

. foule 2 saccager le quartier des Skali». Ce quartier
€rait distinct dans le Mellah qui fut épargné. 1l est
bien significatif que les Juifs soient chassés
d’Espagne des la chute de Grenade on ils avaient
joui de la liberté du culte, sous les Princes nassi-
rides. Un Edit d’explusion a été promulgué contre
eux par Ferdinande et Isabelle la Catholique le 31
mars 1492. Les réfugiés entrérent, en grand
nombre, au Maroc, Dans son «appendices, le rabbin
Adrotel qui vivait 2 I'époque, décrit ainsi la situa-
tion des Juifs : «Bien accueillis dans les Etats de
Moulay Cheikh (plutét Moulay Said) 2 Fés, ceux qui
allérent 2 Salé eurent 2 souffrir de Toumach et de
Julien qui violérent les filles d'Israél : 2 Arzila, ils
eurent A subir les exactions du représentant du roi
du Portugal, le comte Bourba...; 2 Badis, ils
n’eurent qu'a se louer de Moulay Mansour pendant
tout le temps qu'ils mirent 4 se rendre 2 Fés et y
mettre en sdreté leurs biens». Maurice Eisenbeth,
fait également remarquer que le Portugal chassa les
juifs 2 son tour, en 1496. Les plus considérés des
exilés viennent au Maroc. A Arzila, une partie
d’entre eux peut gagner Fés, une autre se voit

semprisonnée par le représentant du Portugal et
meurt de chagrin». Ces exilés finirent, grice 2 la
bienveillance des autorit€s marocaines «par se
créer des situations stables» qu’ils conservent tou-
jours, malgré les fluctuations politiques dont le
Maroc fut le théitre avant le Protectorat frangais.

Les exilés avaient donc trouvé, au Maroc, la paix
et la prospérité€. «Yahas Fés» a précisé€ entre autres,
que I'année 1508, par exemple, fut bénie. «Dieu
—affirma-t-il nous a accordé€ ses faveurs et nous
avons bati de vastes maisons a €tages, embellies par
des peintures et des arabesques; nous avons eu des
Yechiboth (c'est-a-dire des écoles talmudiques, 2
I'instar des msides ou écoles coraniques) pleines
d’étudiants et des synagogues possédant de nom-
breux sépharim (c’est-2-dire rouleaux de la loi),
recouverts de riches ornements, En 1520, pendant
que les Marocains musulmans mouraient de faim,
par suite d'une grave disette, la communauté juive
qui avait amassé de grandes réserves de blé, ne
connut aucune victime. Le Makhzn aurait pu, alors,
se revitailler au dépens des mellahs; il n’en fit rien.
Lors d’une nouvelle famine, survenue quelques
lustres plus tard, certains juifs auraient défié et
excité leurs concitoyens marocains en expédiant 2
I'étranger du blé dont le Maroc avait grandement
besoin. Mais le sultan les avait protégés.

Ainsi donc, la situation des Juifs du Maroc «est
relativement bonnes, et «le grand nombre de

“savants juifs, dont I'histoire nous a conservé les

noms peut en constituer la preuves (Eisenbeth).

Jusque dans le Sahara Maghrébin, Sijelmassa
comme dans I'Atlas (Fazir, Debdou, etc.), la
communauté juive, assez €toffée, put jouir, 2 tra;
vers les siécles d’une liberté d’action grice 2
laquelle, elle put demeurer en rapports constants
avec les centres mondiaux de culture judaique. Les
savants juifs marocains se déplacaient librement en
Afrique du Nord et allaient rejoindre, en Orient, les
académies rabbiniques. Le rabbin Isaac Cohen, dit
el Fassi sut profiter de cette large latitude intellec-
tuelle et sociale, pour contribuer efficacement, au
nom du judaisme marocain, 2 I’ceuvre de résurrec-
tion talmudique; ce personnage €tait une des plus
brillantes figures"du monde juif.

D’ailleurs, dés le Xe siécle, les Juifs, initiateurs
des musulmans qui, ensuite les surpassérent,
avaient adopté la langue de ces conquérants
comme «langue savantes, en Afrique du Nord
(Godard» —Histoire du Maroc— 1860, t.2 p.453).

D'aucuns pourraient épiloguer sur le «caractére
matérialiste» de cette tolérance : les Juifs soumis au



pouvoir temporel de I'lmam, auraient joui de la
liberté confessionnelle, contre le paiement d’une
capitation spéciale. On a, sans doute, oublié que
cet impot n'est que le pendant de la dime cano-
nique payée par les Marocains musulmans et que
¢’était 12 un autre aspect de la tolérance; c’est res-
pecter éminemment, en effet, la liberté religicuse
que s'abstenir d’imposer aux non-musulmans une
taxe 1 caractére essentiellement islamique. La
capitation, loin d'étre un tribut d'assujettissement
et de dépendance, n’est autre qu’une participation
des citoyens non-musulmans, au financement de la
chose publique, sur un pied d'égalité avec les
autres €léments de la nation.

Dar Ibn Mech'al (le fameux richard juif) ne fut
dépossédée par Moulay er-Rachid, que parce
qu’elle devint le refuge des prétendants au trone
marocain. D’ailleurs Slousch parle de I'avénement
du juif Ibn Mech'al 2 1a souveraineté de I'ancien fief
de Debdou et le présente i la téte de ses guerriers,
dominant toute la régions des Beni Snassen,
comme prince indépendant (se référer Juifs de
Debdou, p.30).

Il est 2 signaler que les Juifs du Maroc furent
exemptés de la bastonnade. Seuls les citoyens
musulmans subissaient ce chdtiment corporel
avant son abolition. Ce fut 1a d’ailleurs une forme
d’esclavage connue en Europe aussi bien qu’en
Afrique et ailleurs. Les Juifs n’ont jamais €té au
Maroc victimes d'un esclavagisme quelconque.
L'esclavage des Chrétiens a été supprimé par le
Sultan alaouite Sidi Mohammed Ben Abdalla, au
temps de Louis XVI, c’est-a-dire bien avant la
Révolution Francaise, et plus complétement sous le
régne de son fils Moulay Slimane, contemporain de
Louis XVIII. D'ailleurs, Moulay Smail, considéré
comme «le plus grand protecteur des Franciscains»
promulgua deux dahirs (datés respectivement de
décembre 1711 et de Juillet 1714) qui décrétaient
la peine de mort contre tous ceux qui «s’aviseraient
de molester les chrétiens ou de les insulter». Les
Juifs n'avaient pas besoin d'un régime spécial.
Sujets du Sultan, au méme titre que les Musulmans,
ils furent soumis 2 la loi organique nationale. Le
sultan Sidi Mohamed Ben Abderrahmane ne
manqua pas cependant de promulguer, le 5 février
1884, un dahir consacrant juridiquement I’assimi-
lation des Isra€lites aux Musulmans, sur un pied
d'égalité absolue.

(1) Tolédano dans son étude «Ner Hamarps.
(2) Dans son livre intitulé «Al-Masalik wal-mamalik (p.115).
(3) Histoire du Maroc par Godard (T Ii p.453).

Le sultan Sidi Mohamed Ben Abdellah usait
volontiers des lumiéres et de 'habileté des Juifs et
I'un d’eux, Samuel Sumbel de Marseille fut long-
temps son premier conseiller. c

La langue arabe avait, 2 travers les époques,
exercé par l'intermédiaire de sa forme dialectale
marocaine et andalouse, une grande influence sur
I’hébreu qui se mit 2 prendre de I'extension en
Europe et en Amérique tout en gardant ses
empreintes marocaines, car les penseurs juifs,
commentateurs du Talmud, ne pouvaient com-
prendre une bonne partie de ses textes qu'a I'aide
de la langue arabe. Il ne nous parait guére possible
de confirmer ce point de vue sans évoquer I'évolu-
tion d'un tel enrichissement terminologique depuis
la conquéte musulmane jusqu'a nos jours. Si,
comme le dit le grand professeur regretté Abbeés
Mahmoud Al-Aqqad, le nabathéen et I'hébreu
comptaient parmi les anciens dialectes des Arabes,
il est aussi certain que les Israélites enrichirent,
apres I'apparition de I'Islam, de nombreuses don-
nées hébraiques avec des éléments spécifiquement
arabes. Certes, les Juifs sont entrés au Maroc
accompagnés de berbéres venus de la Palestine.
Quelques siecles plus tard, lorsque le refoulement
des Juifs de la péninsule arabique eut pris fin aprés
la bataille de Khaibar, un certain nombre d'entre
eux s'intégrérent dans ’armée arabe conquérante
qui, sous le commandement de Tariq Ibn Zyad, (1)
marcha sur I’Andalousie. Par suite d'une heureuse
symbiose sous les Idrissides, un mouvement de la
pensée talmudique, qui avait pris naissance 2 Kai-
rouan, ne tarda pas a prospérer 2 Fés, sous les
Almoravides et les Almohades. Cette ville devint,
d'aprés AlBekri (2), la plus peuplée de juifs parmi
les localités marocaines et, en méme temps, un
centre de répartition d'od ils allaient partout ail-
leurs. Les Israélites avaient fait usage de I'arabe
pour €crire et parler depuis le I11¢ siécle de I'hégire
dans toute I’Afrique du Nord. (3) A Fés, le «Traité
de Grammaire» de Sibawaih devint leur source
d’inspiration pour la rénovation de la grammaire
hébraique depuis le Ve siécle (4).

A cette méme €poque, de nombreux juifs brille-
rent par leur savoir en Andalousie et au Maroc. Ils
eurent le mérite de faire renaitre la langue
hébraique ainsi que les études talmudiques et de
contribuer au renforcement du mouvement scien-
tifique, en se servant de |'arabe comme langue

(4) Massignon : «Etudes ct Conférencess — Congrés de I'Académie de la langue arabe du Caire (1959-1960) (p.218).



véhiculaire. Vers 'an 960 de I'¢re chrétienne, un
homme de science juif andalou nommé Mounahim
Ben Saroug composa un fameux dictionnaire
connu sous l'appellation de «Mahbart» qui fut un
premier essai quant & I'étude de la langue de
I’Ancien Testament, tandis qu'un autre juif savant
de Fés, Donach Ben Labrit, prit U'initiative de sug-
gérér une idée audacieuse : 2 savoir qu'il fallait
nécessairement s’intéresser et recourir 2 la langue
arabe pour comprendre la terminologie de ce Livre
Sacré, A ce propos, il donna 2 titre d’exemples,
environ deux cents mots hébreux dont les savants
talmudistes n'auraient pu saisir le sens sans leur
recours 2 la langue arabe. Il se produisit 2 Fés,
depuis cette époque, un conflit entre partisans et
adversaires de I'arabisation de I’hébreu. C'est alors
(c’est-a-dire au début du XIe siecle de l'ere chré-
tienne) qu'Abou Zakaria Yahia Ibn Daoud Hayouj
de Fés partit 2 Cordoue dans le but de tirer avan-
tage de points de vue de Mounhim précité, ayant
été le promoteur du mouvement visant 2 la ren-
naissance du patrimoine hébreux. Grice a sa
grande connaissance de la langue arabe, il fut en
mesure de fixer les régles de ’hébreu, en les com-
plétant par une terminologie arabe. Abou Al Walid
Merouan Ibn Jonah de Cordoue, né dans la pre-
miere moitié du XIe siecle fut I'auteur de I'ouvrage
intitulé «Rapprochement et facilitations. Dans un
autre ouvrage portant le titre «Alloumah, il traita
des régles de I'hébreu. Quant 2 son «Livre des Ori-
gines», il en réalisa I'élaboration grice au recours 2
des sources arabes, entre autres : «Les Particula-
rités» d’Ibn Jinny dont le theme est relatif 2 la phi-
losophie de I'éthymologie et 4 la dérivation lin-
guistique basée sur 1a bon sens.

Parmi les traces de la langue arabe laissées depuis
lors dans I'hebreu, il y a celles issues des observa:
tions émises par Yahouda Ibn Tboun, comme par
exemple, I'expression «Ffhams (qui signifie «com-
prends donc»), par laquelle on prit I’habitude de
terminer certaines correspondances et certains
ouvrages écrits en langue hébraique... D'autres
exemples sont les arabismes tels que «Moutafal-
sifim» (déformation du mot «moutafalsifine» (qui
signifie «théologiens» et parfois «dialecticiens»).

Les premiers auteurs d’ouvrages dans lesquels
furent traitées les régles de la philosophie
hébraique étaient, peut-8tre, des Juifs irakiens,
tandis que le premier €laboreur d'un dictionnaire

(5) Abou Said Ibn Youssouf considéré comme ayant €té le promoteur de la

hébreu fut le grand rabbin égyptien Saidia Al
Fayoumi (892-942 aprés J.C.) (5). Quant 1 Yahia
Ibn Qoreich, auteur d’un livre intitulé «Philologie
comparée», il attira, lui aussi, I'attention des Juifs
nord-africains sur la nécessité de s'intéresser
davantage 2 I'arabe, pour mieuXx saisir les mystéres
de ’hébreu et de la langue de I'Ancien Testament.
Il composa encore un dictionnaire hébreu qui ne
nous parvint pas, tandis que son contemporain
David Ibn Ibrahim Al Fassi en €labora un autre,
sous le méme titre «Ajroun» et d'une valeur égale,
mais en le complétant par une explication, en
arabe, de chaque terme hébreu..

Toutefois, Yahouda Ibn Qoreich étayait son
ceuvre par des citations tirées de la poésie arabe ©6)
2 P’instar d’Ibn Jonah et de ses successeurs, suivant
ainsi le procédé des philologues et grammairiens
arabes.

D'autres part, Alharizi, en imitant les «Séances
d’Alhariri», introduit dans la littérature hébraique
un art nouveau, inconnu jusqu'alors chez les
hébreux. Il en fut de méme en ce qui concerne la
composition d'un erecueil de proverbess.

Par ailleurs, des membres appartenant 2 la
famille Thoun traduisirent en hébreu un grand
nombre d’ouvrages arabes de philosophie, de
médecine, de mathématiques et de contes popu-
laires. Quant 2 Isaac, fils de Jacob Alkohen, sur-
nommé «Alfassi», né en 1013 (404 de I'hégire) 2
Kalait Ben Ahmed, prés de Fés, mort 2 Wassina
(prés de Grenade), en Andalousie en 1103 (497 de
I'hégire), il fut 'auteur d’'un commentaire du Tal-
mude en 20 volumes. Cet ouvrage est considéré,
jusqu'a présent, comme étant parmi les plus
importants traités de législation talmudique.
L’ceuvre d’«Alfassi», comprend encore trois cents-
vingt «fetwas» (interprétations des questions juri-
diques) rédigées entiérement en arabe. 11 fonda en
outre, en 1089 2 Wassina (Lucena), un institut de
hautes études talmudiques qui fut fréquenté par
des étudiants venant de toutes parts.

A Fés, le commerce et l'enseignement talmu-
dique s’amplifierent. Les Juifs du Maroc continug-
rent 2 étudier et 2 écrire en arabe, 2 I'instar de ceux
de I’Andalousie, comme, par exemple, Yahouda
Ibn Nissem Ibn-Malka, philosophe marocain qui
acheva en 1365 ap. J. la composition en arabe de
son ccuvre intitulée «ouns al Gharibs. (7) Un

hie juive du Moyen-Age. Il fut I'auteur d’une tra-

duction en arabe de I'Ancien Testament et perfectionna Ia loi hébraique relative au droit d'héritage en s'inspirant de la législation

islamique.

(6) «Conférences sur la littérature hébraiques par le Docteur Hassanein Ali (Edition de la Ligue Arabe, 1963, p.147).
(7) Hespéris (1952, pp. 402-458). L'an 1365 de I'ere chrétienae correspond 2 5125 de I'2re judaique.



deuxiéme exémple 2 citer 2 ce propos et celui-qui
fut le chef des enseignements dispensés a Fés,
Khallouf Al-Mghili chez qui descendit Abou
Abdallah Al Abili, un des maitres d'Ibn Khaldoun,
avant d'aller 2 Marrakech, rendre visite 2 Ibn Al
Banna (8).

Ce sont la des faits évocateurs qui mettent en
relief : d’'abord P'importante contribution des
€coles juives du Maroc au développement des
sciences, en général, et des études talmudiques, en
particulier, grice surtout 2 l'usage de [|'arabe
comme langue véhiculaire; ensuite l'enrichisse-
ment de I'hébreu par des termes et des régles
d’origine arabe. D'ailleurs, le parler juif est encore,
jusqu’a présent, dans les centres urbains et ruraux,
ce méme arabe qui a subi les déformations du lan-
gage vulgaire, ainsi que cela se manifeste claire-
ment dans son texte rédigé, peu avant le milieu du
XXe siecle (9), par des Juifs de Missour —localité
située sur la Moulouya, au Sahara marocain— et qui
débute comme suit : Ce roi appelé Nemord ne
connaissait guére Allah parce qu'il fut un puissant
souverain qui donna aux membres de son gouver-
nement des ordres pour qu’on lui baisit les pieds
(en signe d’allégeance) et qu’'on I'adorit, car il pré-
tendait &tre le dieu qui créa le monde, et les gens se
mirent 2 I'adorer.

Si les juifs marocains ont joué leur role de trait
d'union avec I'Europe en raison de leur connais-
sance de ses idiomes, et plus particulidrement
I'espagnol que les immigrés andalous de religion
juive avaient continué de pratiquer jusqu’a la fin du
si¢cle dernier, leur contribution au renforcement
de I'usage de la langue arabe en Andalousie avait eu
une importance plus grande encere, Il en fut de
méme en ce qui concerne l'influence due 2 leurs
transmigrations tant en Amérique du Nora qu’en
Amérique du Sud, pays dans lesquels il existe en
plus de I'élément juif, celui des noirs. Malheureu-
sement, cet exode des Juifs marocains vers le Con-
tinent Américain (Surtout le Canada) et I'Europé (la
France) a faussé le cours de I'histoire juive en
Afrique. Beaucoup s’en repentent et essaient de
réintégrer leur mere patrie —Mais, hélas, le
nombre des «revenants» est infime— d'une colonie
juive prospére, qui passait, pour étre Ia plus nom-
breuse du monde (quelques quatre cents mille), il
en reste moins de vingt mille. Une certaine

psychose, avait, dés le lendemain de Iindépen-
dance, provoqué cetté émigration massive. Nos
concitoyens isra€lites craignaient les contrecoups
des atrocités perpétrées par I'Etat d'Israél 2
Pencontre des populations arabes de Palestine. Il
n’en fut rien; et nos compatriotes juifs s’en rendi-
rent amérement compte: Dans une «patrie israé-
lienne nouvelles, ces mémes israélites nord-
africains ont eu plutdt I'occasion de subir les exac-
tions commises par leurs propres corréligionnaires
occidentaux qui tiennent les rénes du nouvel Etat
—Nos concitoyens juifs connaissent pertinemment
la rigidité millénaire de la loi maghrébine qui, en
plein Moyen Age, reniait et refusait d’admettre
toute espéce de responsabilité collective. Ce fut 12
un principe de haute portée internationale que seul
le Maroc a su pratiquer avec efficience, 3 une
€poque ol la responsabilité individuelle jouait
pleinement, dans une Europe quasi-féodale—
«Latrie» I'a bien démontré, dans ses Ecrits, 2 propos
du respect du Droit des gens, au Moyen Age. C’est,
pour nous, un concept vital, érigé en loi fonda-
mentale dans une premiére charte, élaborée par le
Prophéte Mohammed, il y 2 quatorze siecles. Les
Juifs qui s’attachent —précise cette charte— 2 la
communauté musulmane seront protégés contre
tout affront et toute vexation; ils jouiront d’un
droit égal 2 celui de notre peuple — 2 notre assis-
tance et 4 nos lifes 2 Médine formeront avec les
Musulmans une nation unie. Ils pratiqueront leur
religion aussi librement que les Musulmans. Les
alliés des Juifs jouiront de 1a méme sécurité et de
liberté. Les coupables seront poursuivis et punis.
Les Juifs se joindront aux Musulmans pour
défendre Médine contre tous les ennemis.

L'intérieur de Médine sera lieu sacré pour tous
ceux qui adhérent 2 cette charte. (10) Celle-ci est
donc un résumé€ de la Sahifah signée 2 Yatrib par les
Musulmans Koreichites, les Ansars; les Juifs et
Chrétiens de Najram s’y joignirent.

La croyance dans I'unité de Dieu essentielle pour
I'adhésion 2 cette charte,

Plus tard, 3 Jérusalem, conquise par I'Islam, le
Juif jouit de cette bienveillance, Cependant du
temps des Bysantins, les Juifs n’étaient pas auto-
risés 2 habiter Jérusalem. Avant eux, en I'an 125 de
I'gre chrétienne les Romains avaient effacé toute

(8) «Tabaqat Ach-Chairanis (Tome II p.215). sLe livre des Catégoriess, par Ach-chadrani.
(9) Hespéris (1952). Remarque . le pronon relatif «quis, correspondant au mot «alladis en arabe régulier, est devenu «ally» chez les
musulmans le dialecte marocain, tandis que les juifs I'ont transformé en «dis.

(10) Ville sainte 0d §'érige lc tombeau du Prophéte.



trace juive dans la ville sainte. Mais, dés I'arrivée
des Musulmans, les israélites jouirent de nouveau,
sous le flambeau de la foi Mohammadienne, de
toute latitude pour y habiter et recevoir les pélerins
de Juda, affluant de tous les coins du monde. Pen-
dant quatorze siécles, la liberté d'acces a la cité
sacrée, fut pleine et entiere, sauf lors du controle
des croisades, durant 103 ans. Sous la domination
musulmane, Jérusalem est devenue la cité de la foi,
pour les trois Religions révélées. Le Khalife Omar
fit don aux Juifs d’une terre habous, sur les pentes
de la montagne des olives, pour €tablir leur cime-
tiere. Les Califes ont voulu marquer ce cachet spé-
cial du Beit el Meqdis, en évitant d'y transférer leur
capitale temporelle. N'est-ce pas la preuve tangible
qu’elle est le centre universel de la Foi. Ainsi dong,
le Juif a toujours été et demeure, malgré les vicissi-
tudes, un concitoyen protégé par la constitution
islamique. Toute infraction 2 ce dogme péremp-
toire. n'est qu'une malheureuse déviation a4 un
principe qui est la raison d'étre de I'Islam. Le Roi
Hassan II, esprit éclairé, juriste, authentique
croyant, a fait de ce dogme le leit motiv et la ligne
directrice de sa politique de haute tolérance,
d'interdépendance universelle, de communion
humaine.

Al-Qods est la cité sainte de la Palestine Arabe
dont elle demeure une partie intégrante. La lutte
que I'Islam a engagée, durant des siécles, a eu pour
but la protection du caractere sacré de la premiére
Kibla de I'Islam, qui est, en méme temps, centre de
ralliement universel des religions monothéistes. Le
Prophéte a tenu 2 marquer cette empreinte de cen-

(11) Sir William Muir. life of Muhammed.

tralité et de rayonnement centrifuge d’Al-Qoas,
dans une tradition célébre. En effet, Abou Horeira
rapporte un hadith du Prophéte :

«Un groupe parmi ma Communauté appartenant
au Gharb (Maghreb) demeurera attaché au
Droit : nul de ses adversaires ne pourra lui nuire,
jusqu’a 1'échéance de I'Ordre de Dieu». Dans une
autre variante confirmée par Ahmed Ibn Hanbal,
Tabarani et Ibn Hajar, le mot Gharb est remplacé
par le mot Beit El Magdis (Al-Qods), autour duquel
les combattants luttent victorieusement contre
I'ennemi».

Tous ceux donc qui participent 2 cette lutte
sacrée, autour d’Al-Qods, sont considérés par le
Prophete Mohammed comme les bien-heureux, les
favoris, bénéficiant, mieux que quiconque, des
grices divines:

Al-Qods est une cité arabe; elle le demeurera 2
jamais; car elle Pétait légitimement depuis sept
mille. ans quand les Arabes de Canaan, émigrant de
I'lle Arabique, furent ses premiers fondateurs. Il
s"agit ‘des Jébuséens (ou Jébsiens), «peuple (11) pré-
israélite de Canaan» —Il y a 3 mille/ ans, le roi
David fit des Israélites une minorité dans cette cité
qui existait déja quatre milliers d'années avant lui.
Néanmoins, les premiers immigrants Juifs en
Afrique du Nord avaient fui, dés I'an 588 avant J.,
la persécution de Nabuchodonosor et vinrent
s'installer parmi les tribus berbéres de Jerrawa,
Nefousa, Fendlawa, Mediouna, Behloula, Ghiatha
et Fazaz en Atlas. De nombreux Juifs cherchérent
encore refuge au Maroc en 'an 70 ap. J., quand
I'empereur romain Titus prit en ruines Jérusalem.



