Initiation islamique®*
L'Islam : Religion du monotheisme

Dieu le Trés-Haut a dit :

Votre Dieu est un Dieu unique, Nul autre dieu
que Lui, le Clément, le Miséricordieux !”
(Sourate al-Bagara, verset 158)

“Au nom d’Allah le Clément, le Miséricordieux.

Dis : c’est Lui le Dieu Unique, Auquel on a recours ;

il n’engendra, ni ne fut engendré et Il n’a d’égal per-
sonne”’.

(Sourate al-Tkhlas)

Au début, les Arabes étaient de confession
Hanifiyya qui était la religion d’Abraham, sur lui le
salut ! Puis I’idolatrie s’implanta chez eux, venant de
Syrie, par I’intermédiaire d’un de leurs hommes. Elle
s’y implanta si bien qu’elle s’étendit & tous les autres
pays arabes. Ce culte devint celui de la majorité, aux
cotés de certains autres qui étaient répandus dans
quelques tribus, tels que le Judaisme et le Christia-
nisme. Une minorité également ne pratiquait aucun
culte et ne reconnaissait nullement ’existence du
Fabricateur Souverrain : c’étaient les Dahriyyoun,
dont Dieu rapporte ainsi les paroles : ““Ils disent : il
n’existe que notre vie d’ici-bas ; nous mourons et
nous vivons, et seul le Temps nous fait périr ; ils n’ont
de cela aucune connaissance et ils ne font que sup-
poser’’. (Sourate al-Jathya, verset 24).

Il y avait cependant, parmi eux, des individus de
confession monothéiste, vers laquelle ils furent
guidés, grace a la pureté de leur conception originelle
et a la lucidité de leurs esprits. De méme, des prati-
ques de la loi d’ Abraham, sur lui le salut : persistérent
chez eux, comme la circoncision, la lotion et le pele-
rinage.

Bien qu’idolatres pour la majorité, ils reconnais-
saient I’existence d’Allah et qu’ll est le Seul Créateur
des cieux et de la terre : ““Si tu leur demandes : qui a
créé les cieux et la terre, ils disent : c’est Allah”’.
(Sourate az-Zoumar, verset 39).

S’ils apostasiérent, c’est parce qu’ils s’imagi-
naient que Dieu avait des associés qui accomplissaient
les mémes actes que Lui et qui étaient capables de
faire le bien et le mal. Aussi les adorérent-ils, préten-
dant se rapprocher par eux d’Allah et obtenir leur
intercession auprés de Lui: ““Ceux qui ont pris
d’autres alliés que Lui disent : nous ne les adorons
que pour qu’ils nous rapprochent le plus prés de
Dieu’’. (Sourate az-Zoumar, verset 3).

“Ils adorent, en dehors d’Allah, ce qui ne peut
leur nuire ni leur faire du bien, déclarant : ce sont nos
intercesseurs auprés de Dieu’’. (Sourate Younous,
verset 18).

Dieu ayant envoyé parmi les Arabes Son Pro-
phéte Mohammad - que Sa bénédiction et Son salut se
répandent sur lui ! - la premiére chose que fit celui-ci
et qu’il prit pour base de sa religion, fut ’appel de
tous les hommes & adorer Dieu Seul et a rejeter toutes
leurs croyances précédentes, dont le fondement ne
reposait pas sur la conviction absolue qu’Allah est
Unique quant a Son étre, Ses attributs et Ses actes, et
qu’ll est au-dessus de tout ce qui est incompatible
avec Sa perfection, gloire & Lui ! c’est Dieu, en effet,
Seul et Unique, Qui n’a pas de second, ni d’associé
dans un quelconque de ses actes, ni de semblable dans
aucun de Ses attributs.

Ce monothéisme absolu est contenu dans la
Sourate al-lkhlds : Dis : c’est lui le Dieu Unique,
Auquel on a recours; Il n’engendra ni ne fut
engendré et Il n’a d’égal personne”’. 1l est de méme
contenu, pour son ensemble, dans cette parole : “//
n’y a d’autre dieu qu’Allah” car elle renferme la
reconnaissance de divinité 3 Dieu Seul, le refus de
’accorder a d’autres dieux prétendus que Lui, qu’ll
mérite seul d’étre adoré et qu’ll est le refuge auquel
tendent tous Ses serviteurs. Ce dernier sens est celui de
Son nom ‘‘as-Samad’’. Cependant, il se passe des
autres (gloire & Lui !) ; rien ne ’embarrasse et Il n’a
besoin de rien ; ‘‘Hommes ! c’est vous qui avez



besoin d’Allah, et c’est Allah Qui se passe de tout et
Qui est Digne de louanges.”” (Sourate Fatir, verset
15).

“Il n’engendra ni fut engendré et Il n’a d’égal
personne”’ c’est-a-dire que personne n’est pareille a
Lui et que rien ne Lui ressemble : ‘‘Rien n’est 4 Son
image et Il est I’Entendeur, le Clairvoyant’’. (Sourate
ach- Choura, verset 11).

C’est pourquoi I’Islam a pris la formule : “// n’y
a d’autre Dieu qu’Allah’ comme principe de son
dogme et la preuve qu’on I’a embrassé.

A cette formule, Dieu a appelé tous Ses Servi-
teurs, qu’ils soient gens du Livre ou autres, a cause de
leur déviation du monothéisme, en disant (gloire a
Lui!): “Dis ! gens du Livre, venez @ une parole
commune entre vous el nous, @ savoir que nous
n’adorerons qu’Allah, que nous ne Lui associerons
rien, et que nous ne prendrons point les uns les autres
pour divinités, en dehors d’Allah ! S’ils se détour-
nent, dites-leur : soyez témoins que nous Lui sommes
soumis !’’ (Sourate Al‘Imran, verset 64)

Et, c’est ainsi que cette parole contient, malgré sa
briéveté, la moitié des croyances islamiques, celle qui
concerne Dieu le Trés-Haut, de méme que Son équi-
valent : ““Mohammad est le Prophéte d’Allah’’ con-
tient la seconde moiti¢, celle relative aux prophéties,
aux phénomeénes occultes, comme la résurrection, , le
jugement, le paradis et I’enfer, dont le Coran nous a
entretenus et que Dieu nous a enseignés par I’inter-
médiaire de Son Envoyé Mohammad qu’Allah
répande sur lui Sa bénédiction et Son Salut !

Il n’est donc point étonnant que soient jumelées
ces deux phrases : ““/l n’y a d’autre dieu qu’Allah,
Mohammad est Son Prophéte’’, pour constituer
ensemble le symbole de toutes les croyances de I’Islam
et le signe de la foi en lui. C’est pour cela qu’lbn

Achir (1) a clos la partie de son poéme (en métre
rajaz) traitant des croyances, par ces mots :

dire: “Il n’y a d’autre dieu qu’Allah,
Mohammad est Son prophéte’’ est une expression qui
réunit toutes ces croyances et qui est, de ce fait, le
symbole de la foi’.

Une foi qui repose sur la croyance d’un mono-
théisme pur, et qu’Allah est Seul le Maitre des Univers
dont Il détient le sort et qu’ll dirige comme II
P’entend, que toute chose est soumise 4 Son ordre et a
Sa puissance, qu’ll juge et agit & Sa guise, sans
recours pour Son jugement, ni rejet a Son arrét :
““‘Son ordre, quand Il décide une chose, se réduit a lui
dire : Sois ! et elle est’’. Il est de méme Présent parmi

Ses serviteurs, 1a ou ils se trouvent et rien de ce qui les
concerne ne Lui échappe. Une telle foi doit nécessai-
rement voir ses effets positifs se répercuter sur I’Ame
du croyant, développant en lui la force d’dme, la
confiance en Dieu et le recours a Lui, ainsi que le
refus de se soumettre & un autre que Lui. Elle I’incite
également au courage et a I’intrépidité pour défendre
le droit et les institutions sacrées d’Allah, au cas ou il
serait atteint d’un malheur, sachant que toute chose
est prédestinée.

Gréce a cela, il chassera de son dme les scrupules
et les facteurs du désespoir et du découragement, les-
quels entrainent souvent les non-croyants a la folie ou
au suicide, ou provoquent en eux de graves maladies
des nerfs. Dieu Tout-Puissant a bien dit : “‘Nulle
calamité ne survient qu’avec la permission d’Allah, et
quiconque croit en Lui, son coeur sera orienté par
Lui; Allah connait toutes choses.”” (Sourate
at-Taghdboun verset 11).

Depuis que Dieu a créé I’homme sur cette terre, il
a fait de lui un étre capable, grace 2 la raison, a la
pensée et aux sentiments dont Il I’a doté, de com-
prendre I’existence d’Allah, Maitre et Créateur de
toute chose, qui dirige cet Univers et a le pouvoir
absolu sur lui..

En effet, '’homme ressent, au plus profond de
lui-méme, ’existence d’une force contraignante, qui
domine sa volonté et qu’il ne peut maitriser, et c’est
Elle qui agit pleinement sur lui et sur les créatures qui
vivent autour de lui.

Il se voit donc poussé par sa nature, et d’une
maniére spontanée, a se réfugier dans cette force et a
rechercher ’aide, chaque fois qu’il se sent impuissant
et se trouvent en difficulté ou en danger : “‘Quand
I’homme est atteint d’un mal, il implore son Seigneur
et revient @ lui”’. (Sourate Az-Zoumar, verset 8).

Puis, au fur et & mesure que sa pensée mrit et
qu’il se met a méditer sur lui-méme et sur les diffé-
rents aspect de I’Univers et de la Nature, il a de plus
en plus conscience de ’existence d’un créateur de ce
monde, doué a la perfection de science, de sagesse, de
puissance et de volonté ; car, il est impossible que ce
monde existe a partir du néant ou de fagon hasardeuse
et fortuite.

Est-ce que ’homme a connu, a une quelconque
époque de son existence, un édifice élevé sans que
quelqu’un l’eiit construit et lui elit, au préalable,
dressé un plan ? ou une usine équipée, sans construc-
teur ?.

Comment donc admettre [’existence de cet



immense Univers avec les innombrables espéces de
créatures qu’il contient : “Nul ne connait les troupes
de ton Seigneur, sauf Lui.”’ (Sourate al-Moudathir,
verset 31), ainsi que son évolution avec toutes ses
parties, conformément a un systéme précis et bien
établi, devant lequel la raison demeure interdite et la
science incapable d’en saisir un grand nombre de
vérités et de signes ?

Comment admettre qu’un tel Univers existe sans
qu’un fabricant habile ne I’ait fagonné & merveille et &
la perfection ? ‘‘Oeuvre de Dieu qui a perfectionné
toute chose, certes Il est informé de ce que vous
faites.”’ (Sourate an-Naml, verset 88).

Aussi, Ses créatures prouvent nécessairement
qu’il est Unique et que Sa puissance et Sa sagesse sont
parfaites.

a) En toute chose, 1l a I'indice prouvant qu’ll est
Unique.

b) Son existence posséde un argument décisif,
selon lequel toute créature a nécessairement besoin
d’un créateur.

Ainsi, la conception de I’existence d’un dieu
créateur de ce monde est une conception innée et ori-
ginelle chez ’homme, les seules divergences opposant
les hommes a ce sujet concernent uniquement la fagon
de se représenter Dieu ou les attributs a Lui donner.
Dieu, (gloire & Lui !) a fait allusion a la réalité de la
conception innée de la Religion chez ’homme - la
Religion chez I’homme etant I'Islam - en disant :
“Consacre-toi a la Religion, a l'exclusion de toute
autre seion la conception originelle que Dieu a donnée
aux hommes ! La création de Dieu ne doit subir
aucune modification ; telle est la Religion droite, mais
la plupart des hommes ne savent pas”’.

Le Prophéte a dit (sur lui la bénédiction et le salut
de Dieu !) : “Tout nouveau-né est mis au monde avec
la conception originelle que Dieu lui a donnée, mais
ses parents font de lui un Juif, un Chrétien ou un
Mage.” (Hadith rapporté par Al Boukhari).

Si le monothéisme est inné chez ’homme, dés sa
naissance, puis se développe par le jugement et
|’argument, et se confirme par la raison et la preuve,
nous admettons rigoureusement que les hommes
étaient monothéistes, selon cette conception origi-
nelle, d’autant plus que leur premier pére Adam était
un Prophéte.

Or, ceux parmi eux qui déviérent de la voie du
monothéisme, le firent a la suite des temps et par la
séduction de Satan qui travestit la vérité a leurs yeux.
1ls apostasiérent donc, aprés avoir été croyants, asso-

ciant a Dieu des choses qu’ils prirent, par ignorance,
comme étant la source de cette force occulte qu’ils
ressentaient, s’imaginant qu’elles pouvaient les sauver
et les assister. De ce fait, ils les adorérent, chaque
peuple prenant pour idole ce qu’il pensait étre un dieu
pour lui. Certains adorérent les astres et les corps
célestes, tels que le soleil et la lune ; d’autres le feu, les
démons ou les anges ; d’autres enfin les statues et les
idoles.

Ainsi, leurs croyances se multipliérent et leurs
religions se diversifiérent, aprés avoir formé une seule
Communauté, comme a dit le Trés-Haut: ““Les
hommes ne formaient qu’une seule Communauté,
mais ils se divisérent.”’

Les hommes s’étant égarés de la vérité du mono-
théisme et ayant donné des associés a Dieu, Allah
(qu’il est Grand) décida, par Sa sagesse, de sauver Ses
serviteurs, grace 4 Sa Clémence, et de ne point les
laisser se fier a leur simple entendement. Il leur
envoya donc des Messagers pour leur rappeler la
vérité du monothéisme, les débarrasser de leurs
interprétations erronées et de leurs fausses croyances,
les inviter, au moyen de preuves et d’arguments, a
adorer Dieu Seul, et les guider vers la Voie droite, afin
qu’ils n’aient contre Lui aucun argument, le jour de la
Résurrection, comme a dit le Trés-Haut: “Des
envoyés annonciateurs el avertisseurs, afin qu’apreés
eux les hommes n’aient aucun argument contre Dieu,
Allah est Puissant et Sage”’.

Les Envoyés se succédérent donc par intervalles,
invitant leurs peuples 3 adorer Dieu Seul. Dieu le
Trés-Haut a dit : “Nous n’avons envoyé avant (0i
aucun Messager, sans lui révéler qu’il n’y a d’autre
dieu que Moi. Adorer-moi donc !’ (Sourate
al-Anbiya’, verset 25).

Puis, chaque fois qu’un peuple oublie les ins-
tructions de son Envoyé et dévie de sa voie, il recoit de
Dieu un autre Messager, jusqu’a ce que Dieu ait clos
leur mission, par celle de notre seigneur Mohammad
(que Dieu répande sur lui sa bénédiction et son
salut !) qui fut envoyé a ’humanité entiére.

Croyances dans I'Islam

Le plus important des principes de I’Islam est la
croyance en Dieu. Cette croyance est quasi-générale
chez les peuples ; aucun d’eux ou presque n’en est
privé, bédouin soit-il ou citadin. Cependant, ils
divergent énormément dans la maniére de concevoir
la divinité. L’Islam accorde & Dieu les attributs qui
doivent revenir a Dieu le Trés-Haut, et nous en don-
nons un bref apercu de ce qui est mentionné dans le
Coran :



“Il n’est ni le Dieu d’une tribu, ni Celui de la
seule nation arabe, ni uniquement Celui des Homimes,
mais Il est le Dieu de toutes choses, Maitre des Uni-
vers”’.

Chaque chose existante est créée pour Lui et
soumise a Son ordre : ““4 Dieu appartient ce qu’ll y a
dans les cieux et dans la terre’” ““Qui a créé les cieux et
la terre et I’espace compris entre eux’”’. Tout aspect
parmi eux de I'Univers, émane de Lui. ““‘Allah Qui
vous a soumis la mer”. “Et Qui a dressé des monta-
gnes sur la terre de crainte qu’elle ne vous bouleverse”’’
“C’est Lui qui envoie les vents de toutes parts, pré-
curseurs de Sa Clémence’ ““Dieu a étendu la terre
pour vous™, “Et Dieu a fait pousser pour vous des
plantes de la terre”’,

Sa science englobe toute chose, et Sa puissance
englobe toute chose.

“Il détient les secrets de I’inconnu et nul ne les
connait sauf Lui ; Il sait ce qui est sur la terre ferme et
dans la mer ; aucune feuille d’arbre ne tombe sans

qu’ll en soit au courant ; il n’existe ni graine dans les
ténébres de la terre, ni quoi que ce soit de frais ou de
sec qui ne soient consignés dans un Livre explicite”,
“Dieu est Puissant sur toute chose”’,

C’est un Dieu Unique : Il n’y a pas de dieu du
bien, de dieu du mal, de dieu de la beauté, de dieu des
venis. Il n’est personne pour partager avec Lui sa
divinité, sache qu’il n’y a d’autre dieu qu’Allah. Allah
a dit : ““Ne prenez point deux divinités, il n’est qu’un
Dieu unique !, “‘Adorez Allah et ne Lui associez
rien’’.

(Extrait adapté de Fajr al-Islam, d’Ahmad Amin)

* Etude élaboré par des experts du ministére marocain de I'éduca-
tion sous la direction du professeur Abdelaziz Benabdellah

1) Jurisconsulte marocain prénommé ‘Abd al-Wahid né a Fés el
mort dans cette ville en 1040 de I'Hégire. Son poéme en rajaz, dont
il sagit ici, était le livre de base des étudiants débutants dans I’étude
des croyances religieuses et des rites : priéres, jeine, aumdne légale
et pélerinage.

* %




