Avec le professeur Arkoun
“L’Islam doit étre véhiculé par un savoir soucieux
de vérité’’

Mon collégue et ami Arkoun, dont notre relation
remonte & plus de deux décennies, m’avait offert, en
1975, un exemplaire de son épitre sur la ‘‘lecture de la
Fatiha’ (insérée dans Mélanges d’islamologie,
Leiden, E. J. Brill 1974) - Je I’avais lue et relue, en
appréciant I’élan objectif de I’auteur, tendant a pro-
jeter une nouvelle lumiére, a travers des *‘relectures”’.

J’avais saisi, alors, la sincérité inhérente a une
telle approche, sincérité bien entendue dont la véracité
se vérifie, aujourd’hui, dans les nouvelles publica-
tions de notre éminent islamologue. Je me rappelle
donc lui avoir dépéché une note amicale ou je mets en
exergue l'originalité agissante et heureuse d’un tel
élan. J’ai, alors, félicit¢é mon ami Arkoun pour,
I’audace clairvoyante et croyante qui I’a animé dans
son essai ou plutdt sa contribution dans la lecture ou
la relecture de la Fatiha dont le texte est gnostique-
ment ou mystiquement concentré et plein de signifi-
cations cosmo-métaphysiques, a tel point que certains
exégétes soufis en avaient tenté un dévoilement
débordant les normes d’une linguistique serrée. Notre
ami Arkoun semble donc vouloir destructurer, avec
aisance, élégance et bon sens d’ailleurs, le classique
d’une certaine pensée islamique pure et en restruc-
turer originalement les bases, esquissant timidement
le schéma soufi sur un plan vertical, d’une infrastruc-
ture qui exclut toute horizontalité et qui orienterait le
contexte de la pensée musulmane, en s’inspirant, non
pas de certains impératifs exclusifs d’un processus
discurstif, mais d’autres choses vaguement définies
par notre ami Arkoun. Ce processus discursif a failli,
a un moment donné, de ma vie d’étudiant, susciter un
remous dans non subconscient de croyant tiraillé,
dans son initiation encore réversible, entre I’appel de
I’intelect imprégné d’un rationalisme occidental et un
autre appel latent, moins impératif qui est celui de
I’esprit, de I’ame, du subconscient, en tant que soufi.
L’acculturation occidentale quand elle vient étayer et
étoffer une culture orientale, islamique, soufie en
P’occurrence est, certes, bénéfique car elle libére

Abdelaziz Benabdellah

notre accés vers de nouveaux horizons, ou s’élabore
une équation harmonieusement humaine qui cherche
I’équilibre inhérent & notre Etre, dans la fusion des
enseignements de la pensée discursive et ceux de la
conscience intuitive : la réalité, une réalité humaine
mais transcendante, car I’humain vrai est transcen-
dant,s’identifiant a “‘I’homme parfait’’ ; cette réalité
émerge, alors, faisant irruption dans notre Etre, notre
double Etre pensant et sensible, comme un éclair qui
jaillit, dissipant les ténébres et projetant une lumiére
toute humaine, qui rassénére et édifie. Mais, pour
réaliser un tel processus, étoffé par la gnose et non par
la seule gnose, il m’a, quand méme, fallu-chose que je
n’ai pu encore réaliser-faire le méme chemin que fit
I’Imam Chaafii, quand, aprés des péripéties d’hésita-
tion et de tdtonnement, il se rendit, enfin, compte,
que la linguistique d’un texte demeure la fonction
exclusive de I’élaboration de toute une conception ou
d’un systéme, a partir de ce texte ; Chaéfi a dii faire
un stage, un long stage chez les Bédouins, pour capter
les acceptions éventuelles qu’inspirait le texte, car le
Coran a été révélé sur la base de sept
significations,compte tenu des différentiations lexi-
cographiques intertribales. Dans mes lectures donc et
mes relectures d’un certain verset du Coran, je reste,
en deca de la pensée profonde du texte, si je me fie
exclusivement a I’ichaéra, sens métaphorique ; et j’ai
beau, grace 4 ma double culture, humainement har-
monieuse, d’Oriental occidentalisé, le texte me
demeure obscur, a I’exception de quelques traits, que
notre génie humain pourrait saisir intuitivement ;
mais je me garde, 13, d’&tre leurré par une généralisa-
tion trop hétive qui serait tentée d’identifier la réalité
a des impressions sur le réel. Dans cet ordre d’idées, je
déclare rejoindre certaines allures de pensée de mon
ami Arkoun, en reconnaissant la modestie de mon
potentiel trés limité, dans le domaine de I’enseigne-
ment coranique.

Je me souviens d’une réponse écrite en arabe,
datée du 25/2/1975 ou mon ami Arkoun, salue mon



effort fructueux dans la voie d’une restructuration
objective de la pensée islamique, affirmant que mon
attitude I’encourageait a poursuivre inlassablement ce
processus plein de promesses, et acquiescant a cer-
taines retouches que je n’ai pas manqué d’élaborer.

Mon ami Arkoun suit toujours son chemin. Il
voit de plus en plus clair, dans ses investigations, sur-
tout dans son nouvel ouvrage’’ OQuvertures sur
I'Islam’ (J. Grancher, éditeur, Paris, 1989), qui
quoique parfois nuancé, vient en son temps, pour
relever, avec bonheur, certaines excentricités et
carences. Je laisse 2 mon autre ami et collégue
Mohammed Allal Sinaceur, le soin d’en faire une
synthése, (dans Matin du Sahara), tout en analysant
certains détails dont j’apprécie la profondeur :

“A I’heure ou les informations trompeuses se
multiplient, une connaisance exacte et précise’’ sur les
courants de pensée, d’idées et de croyances devient
véritablement le seul point de vue a prendre, pour
éclairer les débats passionnels qui nous emportent. Le
volume ‘‘Ouvertures sur 1’Islam’’ veut donc capter,
dans un style plus familier qu’érudit, les traits d’une
culture au croisement de plusieurs aventures intellec-
tuelles et d’une tradition religieuse plus diverse quelle
ne parait a la lumiére douteuse de ses cristallisations
orthodoxes, sectaires ou instrumentales. Ce volume
prend place dans les débats actuels, parfois brutaux,
mais tranche sur eux par la volonté de ’auteur a
retrouver sous I’humus, la réalité de ’Islam au-dela
des détours de son histoire. Comment, dés lors, resti-
tuer ses alliances anciennes ? Pour M. Arkow, cela
passe par le rapport des données non analysées ou
refoulées qui travaillent I’Islam encore aujourd’hui.
Elles appartiennent, on le sait, a cet espace de proxi-
mité et de voisinage, constitutif de 1'Occident et de ce
qu’il y a de plus occidental en lui : la Médirannée.
Malheureusement, cette vue n ’est soutenue ni con-
fortée d’aucun intérét intellectuel réellement éclai-
rant. Bien sir, il y a eu des études de Braudel. Mais
M.Arkoun regrette, a juste titre, que la “Lecon de
Fernand Braudel n’ait pas porté au point de modifier
les programmes d’enseignement de I’histoire. Les
rives Sud et Est de la Médirannée continuent de
relever des arabisants et des turcologues’’, c’est-a-dire
de Iorientalisme, spécialité appliquée a déchiffrer les
traces des cultures tout a fait autres, qui n’interpelle
pas, de I'intérieur comme il le faudrait, I’Occident sur
une séparation problématique. Ce régime de ségréga-
tion définit la perspective, si narcissiquement euro-
péenne, qui consiste a tourner le dos a la demande du
monde musulman qui veut s’intégrer 2 I’Europe,
comme le montre lattitude de la Turquie et du
Maroc.

De plus, il permet a I’Europe de ne pas se rendre
compte de ce que signifie la pésence de la 7¢ Flotte
médiranéenne qui ‘‘contrble stratégiquement
I’ensemble de I’espace Méditerranéen jusqu’a I’Iran’’.

Bref, I’Europe qui tourne le dos a la Méditer-
ranée du Sud et de I’Est ne fait que renforcé un leurre
néfaste sur les réalités et les rapports de force. On sent
que M. Arkoun est révolté par I’inconscience et en
appelle a la responsabilité des intellectuels pour sen-
sibiliser les responsables aux implications des con-
traintes géopolitiques. ‘‘Plus fondamentalement, la
tache des historiens des religions, des cultures, de la
philisophie est de montrer, écrit-il, comment les
groupes ethno-culturels de taille et de dynamisme
variés ont puisé dans un stock commun de signes et de
symboles pour produire les systémes de croyance ou
de non-croyance qui... ont servi a légitimer’’ des
puissances, des empires et des guerres, mais aussi des
solidarités de destins et des vocations aussi incon-
tournables que salutaires pour les uns et les autres.
Mais, alors, quelles sont ces puissances, ces forces
historiques que I’on trouve a ’origine des transmuta-
tions des valeurs propres a la région islamique ? Telle
est la question dont la réponse serait capable d’aider
les politiques a voir mieux et plus clairement les réa-
lités qu’il importe de discerner, dans leur dynamisme,
dans leur signification et dans leur efficacité.

Le livre s’ouvre donc d’abord sur une critique de
la politique superficielle, dominée par la tradition qui
ne répondait ni aux attentions qu’il faudrait déve-
lopper ni aux intentions instruites par les legons d’une
histoire qu’il est temps de soustraire aux essayistes et
aux journalistes. Bref,la perception de I'Islam doit
étre véhiculée par un savoir soucieux de vérité;un
savoir qui échappe a 'emprise des événements créés
pour D’entretien de passions obscures, sans portée
pour notre appréciation du passé ou notre perception
du présent. Il faut libérer la connaissance de I’Islam
du conditionnement, des conceptions commandées et
prévenues. Bien siir, il faut distinguer d’un cété
PIslam classique, ses catégories, ses divisions el ses
interprétations et I’Islam contemporain avec sa dis-
tribution géographique, ses imbrications et ses
alliances. Entre les deux, il y a sans doute, plusieurs
ruptures. L’une d’entre elles est symbolisée par
I’Egyptien Al-Tahtawi dont le regard positif et inquiet
témoigne d’un ‘“‘désir irrépressible de changement’’.
Nous sommes & un moment ou I’Islam découvre une
culture adverse, agressive comme toutes les civilisa-
tions en essor. Mais le musulman Al Tahtawi refuse
de rapétisser ou de déprécier I’Occident dont il pres-
sent la vitalité. Il considére I’Europe sans aucune
dérison. Il préfére I'observation sérieuse, fit-ce au



prix d’un étonnement naif, mais toujours tendu,
extrémement intéressé. Sa sensibilité propre lui sert
d’ancrage, mais c’est un ancrage qui renforce I’iden-
tité et rend plus féconde la rencontre. Il sert & la fois
de bouclier et d’espoir. Malheureusement,
Al-Tahtawi ne fera pas école. A ce qu’il représente
s’oppose bient6t le courant du refus, qui se trouve a
I’origine de bien des attitudes régressives : le courant
notamment nationaliste et laic, paradoxalement pré-
sent dans le réformisme tolérant des salafis, s’oppo-
sera en fait au courant franchement libéral et a
I'Occident. Notons, en passant, que le courant occi-
dentalisé a lui-méme été a I’origine (qu’on songe aux
jeunes Turcs et au Kemalisme) de I’association si
étrange et apparemment si paradoxale des termes
“‘libéral”’ et ““militaire’’. Autrement dit, ce sont aussi
des courants a priori ouverts de ce genre qui ont ins-
piré maint et maint coups d’Etat militaires dans le
Moyen Orient contemporain, mais aussi ailleurs, ce

qui montre le caractére général et comme efit dit Max

Weber, idéal-typique, de la situation. A examiner les
choses de prés, on peut se demander si ’analyse des
mouvements aussi divers que sont, d’un coté, le nas-
sérisme, le bourguibisme, de I’autre I’islamisme
khomeiniste ou I’expérience pakistanaise, ne dépasse
pas les instruments conceptuels préconisés par notre
auteur pour lintelligence de ces processus. Car,
comme on le sait, M. Arkoun croit trouver dans la
distinction entre discours mythique et discours idéo-
logique, et par suite dans ’assomption par I’Islam du
concept de mythe, de quoi expliquer et résoudre
maints problémes actuels. Frappé par I’ampleur des
manipulations idéologiques qui utilisent les
croyances, les mythes et les traditions, il semble moins
sensible a ce qu’il y a d’accidentel et a ce qu’il y a de
structurel dans ces manipulations. Ou plutdt, il est
sensible a I’exigence intellectuelle qu’il crédite de
capacité d’élucidations qui peut étre la dépassent.
L’essentiel lui apparait résider dans les réalités que
peut mettre en évidence une certaine anthropologie
culturelle. N’est-ce-pas méconnaitre les traits super-
ficiels d’une agitation et I’essence d’une confrontation
culturelle éprouvante, en particulier, pour une autre
culture encore ambitieuse comme celle de I’Islam ?
Car, au fond, de quoi est-il question ? ““Quand deux
civilisations ou plus se rencontrent, elles différeront
probablement, écrivait A.Tonbee, par le degré de leur
puissance respective. La nature humaine est tentée
d’exploiter tout avantage, et, par conséquent, une
civilisation plus puissante que ses voisines tend a user
de son ascendant, tant qu’il dure, d’une fagon agres-
sive. Les représentants d’une civilisation agressive qui
a réussi a s’introduire dans un corps social étranger
s’exposent & succomber a I’hybris du pharisien qui

remercie Dieu de ne pas étre comme les autres
hommes’’. Tout le probléme est la. Et personne ne
détient de réponse a priori & cette question. Et c’est
précisément ce que pressent M. Arkoun. Car, ce qui
lui importe n’est pas seulement de comprendre un
processus, mais de savoir que faire ?

Sur cette voie, on voit mieux la portée de la
volonté de discernement appliquée, chez M. Arkoun,
a la mise en évidence de “‘I’impensé”’ et de ‘“‘I’impen-
sable’’, termes peut-tre excessifs dans un espace
dominé par des cliquetis de termes de nature idéolo-
gique et qu’il faut instruire, en les réduisant comme
on réduit un métal plutét qu’en les enflant par la
fausse richesse de notions empruntées. Il y a 1a de
toutes fagons un souci de vérité qui commande la voie
étroite d’une investigation scientifique toute tendue
vers I’intelligence d’objets éminemment pratiques, au
double sens d’objets indissociables de I’action
humaine et de projets finalisés par des préoccupations
de nature morale et politique. M. Arkoun reste donc
un moraliste. Et, il y a lien continu entre sa thése sur
Miskawayh et sa critique ultérieure de la situation
historique de I’Islam vivant. Il s’agit, somme toute, de
comprendre et a la fois d’éclairer des positions, des
situations, mais par dessus tout une action. De la le
role des distinctions capitales qu’il introduit dans des
analyses foisonnantes des sujets historiques encore
débattus. A propos de I’Etat dans I’Islam, M.Arkoun
souligne, a juste titre, que ‘‘la subordination du reli-
gieux au politique ne correspond pas 2 la ““la confu-
sion’’ du spirituel et du temporel qu’on critique
aujourd’hui’’, & partir de I’expérience et de I’évolu-
tion propres a la Chrétienté et a I’Occident. De telles
indications sont précieuses pour comprendre la posi-
tion originale de M. Arkoun, critique a I’égard des
voies islamiques suivies par les sociétés musulmanes
contemporaines et critique a I’égard des critiques
occidentales, souvent unilatérales et intellectuellement
peu satisfaisantes ou arbitraires, comme on le voit a
travers la notion de “‘laicité’’, devenue une instance
passionnelle, propre a mobiliser bien des ressenti-
ments, bien des confusions, et pire, a théologiser des
conflits qu’un peu de sociologie aurait suffi a réduire
a de plus justes proportions. En effet, il n’existe pas
de laicité ‘‘en soi’’. L’analyse de M. Arkoun acquiert
a cet égard une ampleur remarquable : elle associe
I'intelligence du phénomeéne islamique actuel a
I'intelligence du non moins actuel phénomeéne occi-
dental, avc ses mythes fondateurs, des embarras
intellectuels et I’aveuglement stratégique sur I’exi-
gence d’ouverture la plus propre a le conforter. Sans
se mettre au-dessus de la mélée, M. Arkoun semble
considérer que le recul est necessaire, que le débat



exige un authentique investissement intellectuel et
pédagogique, sans lequel tout engagement demeure
précipité ou exposé aux pires injustices. Si I’on con-
duisait la logique de cette attitude jusqu’au bout, elle
donnerait les éléments indispensables a I'intelligence
non seulement du débat Islam-Occident, débat faussé
si I’'on songe que I'Islam n’est pas un autre pour
I’Occident, qu’il est un proche dénié par la mécon-
naissance de I’héritage commun, religieux et philoso-
phique; mais également a I’intelligence de tout le
phénoméne historique décisif qui est la rencontre
de P'universalité technologique et industrielle avec la
diversité des cultures.

Tout cela, bien siir, a condition que I'Islam, de
son ¢dté, reponde aux exigences du temps. Elles se
résument en un certain nombre de demandes : I’intel-
ligence du phénoméne du sacré, sa critique en vue de
le distinguer d’héritages plus archaiques; celle de
I’imaginaire musulman a travers la diversité de ses
modes de présence et d’emprise; celle de la probléma-

tique de I'identité, attaquée par les uns, récupérée par
les autres; celle des modéles de modernisation et de
développement et de construction nationale, au centre
desquels le concept de nation et d’Etat et les débats
sur la centralisation, la régionalisation et les formes
modernes de la démocratie; celle enfin, des droits de
I’homme et en premier lieu du statut de la femme, ce
qui implique la reprise critique du droit musulman et
un travail savant dont les bases restent a établir. Bref,
si, pour le non-musulman, ces entretiens familiers et
non dénués de profondeur ouvrent des perspectives
sur les préoccupations savantes que I’Islam peut
nourrir, ils constituent, pour le jeune musulman, une
introduction a des problémes aigus, qui ne peuvent le
laisser indifférent et qu’il ne peut ignorer : ils enga-
gent son avenir, le destin de I’Islam et les liens nou-
veaux qui peuvent s’établir dans des régions privilé-
giées comme celles qui entourent la Méditerranée,
entre lui et les autres religions, entre sa culture et les
autres cultures.



