Fondamentalisme de I’Islam et sa tendance
au renouveau

opérationnels, dans les élans les plus modernes).

L’Islam n’est plus, ce que certains croyaient, ‘‘un
pur sujet d’érudition’’. Sa tendance au renouveau, sa
foi dans sa mission politico-sociale, toute son histoire
avec ses longues péripéties de splendeur et de déclin et
les mobiles constitutifs de ce processus, révelent au
monde un effort continu d’adaptation, alimenté par
un riche potentiel qui puise sa force dans le pragma-
tisme de I'Islam. 1l s’agit 1a d’un systéme juridico-
social dont les données intrinséques légitiment, de par
leur souplesse et leur élasticité intellectuelles, tout
mouvement tendant a I’activation d’un conformisme
alliant harmonieusement le spirituel au temporel,
dans le monde moderne. L’universalisme de 1'Islam
qui n’est ni une pure théocratie (méme laique), ni un
totalitarisme de droit divin, est fondé sur la simplicité
(et non le simplismef de son dogme, son humanisme
social et son eclectisme politique dont les valeurs
revivifiantes tranchent, par leur sens de la démocratie
et le role catalyseur du consensus et de la volonté
générale, La communaut¢, avec son élite et sa masse,
infaillible dans ses élans créateurs sincéres, fonde la
loi et légifére, par le jeu d’un consentement public
bien entendu. “‘L’acclimatisation’” au premier siécle
de I’hégire, des institutions byzantino-iraniennes,
dans I’empire islamique naissant, n’est que le reflet de
cette profonde adaptabilité de I'Islam dépourvu de
tout esprit de sacerdoce, de toute rigidité qui fige et
ankylose un systéme en plein mouvement et en perpé-
tuel épanouissement. Bien des notions nouvelles qui
ont faussé la trame originelle de la religion de
Mohamed et de ses premiers successeurs, sont des
apports qui intégrérent des éléments factices dans
I’Islam primitif. Le bloc fait de falsifications qui ont
dénaturé la pureté de I'Islam, a fini par provoquer

(Cet article élaboré en 1965 est toujours d’actualité ; les concepts en vigueur a I’époque sont toujours

Abdelaziz Benabdellah

une laicisation en Turquie au début du vingtiéme
siecle, comme il risque de promouvoir cette sourde
réaction que ne manque de susciter, chez certains, le
matérialisme occidental, tout imprégné d’opportu-
nisme existentialiste.

Le réformisme salafi qui puise ses dominantes
dans les Sources, en se référant au Coran et au tradi-
tionnisme prophétique, diiment interprétés, entend
“trouver la solution adéquate aux problémes les plus
actuels par un emploi de la technique moderne mise
au profit d’une restauration des principes fondamen-
taux de I’Islam’’. Ce parti réformiste, mi par un désir
sincére de remonter aux origines, pour retrouver
I’essence islamique et fuir toute déviation ultérieure,
vit le jour par suite de la décadence abbasside au sep-
tieme siecle de I’hégire, avec Ibn Taymiya et Ibn
Al-Quayyim.

Pour éviter toute sclérose de la pensée islamique,
et partant de toute la vie communautaire qui s’en res-
sent, il faut revenir a la notion du consensus, I'ljma,
en régularisant I’effort de recherche, au profit des
docteurs. Par ce biais, le consensus universalis,
reconnu par I'Islam comme une des sources de la loi,
serait un facteur prépondérant dans 1’élaboration
d’un systéme qui tienne compte des éléments consti-
tutifs réels de I’Islam harmonisé avec les exigences
contemporaines. Cette communauté infaillible dans
laquelle la “‘vox populi”’ rejoint le consensus des doc-
teurs, saurait, en pleine conformité avec le dogme,
assurer, par une interprétation et une adaptation
adéquates, une évolution s’inspirant des données
socio-économiques nouvelles.



Une possibilité d’interprétation appropriée des
textes coraniques est un des moyens les plus siirs et les

plus légitimes, aux yeux de I’Islam bien entendu, pour

une actualisation et une réforme permettant la
Renaissance musulmane, dans le cadre d’une harmo-
nisation pragmatique. Dans cette pensée collective,
I’arbitraire ou la déviation sont mis fatalement en
relief par le jeu de la libre interprétation individuelle,
elle-méme contrdlée par une opinion générale qui doit
évoluer dans le contexte d’une communauté univer-
selle.

Mohamed Iqbal qui fut un des pionniers dont se
réclame le Pakistan, a démontré la supériorité de cet
Islam originel sur la civilisation moderne ‘‘toute
technicisée et matérialisée’’. Pourtant Igbal “‘était
fortement influencé lui-méme par les courants de phi-
losophie moderne qu’il étudia en Allemagne et en
Angleterre”’. Gardet fait remarquer dans ‘‘la Cité
musulmane’’ que, ‘‘comme il arrive souvent aux pen-
seurs indiens, les valeurs religieuses se revétent chez
Igbal, *‘d’une coloration venue des expériences du
pragmatisme américain’’.

Le dynamisme et le pragmatisme créateur de
I’Islam sont un solide garant pour un renouveau réel
qui insuffle a I’Etat islamique modernisé une structu-
ration ou le support spirituel de la civilisation isla-
mique forme corps avec les données d’une technicisa-
tion qui assure le bien-8tre matériel du peuple.
L’apport de I'Islam, extrait de sa théorie originelle,
est susceptible de concrétiser cet élan qui allie le spiri-
tuel ou le temporel au profit de toute I’humanité dont
une des bases du progrés consiste dans la jouissance
d’une vie ou le confort matériel s’allie a ’idéal. Les
congrés islamiques, rassemblant les grandes autorités
représentant tout I'Islam, ont commencé a tenir des
assises réguliéres a I’échelle mondiale, depuis 1926, et
se sont succédés a des intervalles plus ou moins longs.
L'impression générale qui se dégage des délibérations,
de I'ambiance et des résolutions de ces congres est le
désir sincére d'une adaptation du monde islamique
aux contingences modernes et d’un resserrement des
liens entre quelque milliard de Musulmans éparpillés
sur le Globe.

L’idée essentielle émise par les représentants de
toutes les sectes islamiques, méme celles taxées
d’hérésie par les Sunnites, est ’adaptabilité de I’Islam
aux données du monde moderne dans tous les
domaines. Les vraies valeurs de I'Islam stimulent
toute évolution tendant a synchroniser I’effort de
structuration socio-économique, compatible avec les
exigences de I'ére atomique.

La réalisation du bonheur de I’humanité et du

bien-étre de I’homme, constitue le but supréme d’un
Islamisme bien entendu, tel qu’il fut défini par le
mouvement salafi, grice a son efficience concréte et
pragmatique. L’économie islamique doit assurer aux
citoyens une vie digne, confortable et égale pour tous,
sans considération de confession, de race ou de cou-
leur. La misére, I’ignorance et la maladie sont les
fléaux que tout régime islamique doit s’ingénier a
combattre, avec les moyens les plus appropriés et les
méthodes les plus modernes. Le niveau de vie des pays
musulmans a été jugé trés bas. Cette situation indigne
du citoyen moderne va a I’encontre de I'esprit de
I'Islam  qui, sans précher un capitalisme-robot par
trop matérialisé, exige néanmoins un minimum de
confort que le monde islamique est loin de réaliser,
Blamer constamment et systématiquement I'impéria-
lisme d’avoir été I’empéchement dirimant de notre
évolution et le mobile de notre misére, déréglement et
dégénérescence, n’est qu'une partie de la vérité. Le
complot colonial a joué un rdle évident, dans notre
sous-développement économique et notre dégradation
sociale, mais la responsabilité nous incombe, car
notre dilettantisme, le ramollissement de notre esprit
et de notre conscience, sont 4 la base de notre anky-
lose.

Il est vrai que, lorsque le handicap colonial a été
éliminé, une véritable révolution a démarré dans le
monde musulman. La plupart des pays islamiques
sont des pays agricoles ot 70 4 80 % de la population
sont liés au sol. Notre économie rurale doit donc étre
développée et planifiée, mais les réformes agraires
saines et rentables doivent aller de pair avec une
industrialisation tendant & exploiter toutes les res-
sources nationales et a doter notre premiére industrie,
qui est 'agriculture, de tous les moyens modernes
susceptibles d’aboutir quantitativement et qualitati-
vement & une production maxima dont I'encourage-
ment du systéme coopératif qui assure une rentabilité
meilleure et une répartition efficace. Lutter contre le
morcellement des terres, réaliser un reboisement
massif, développer la fortune animale et I’exportation
par [l'intérmédiaire d’associations coopératives,
fonder des banques agricoles, une industrie exploitant
4 outrance les matiéres premiéres, rationaliser et pla-
nifier les initiatives constructives dans tous les sec-
teurs de la vie nationale, tels sont les leit motiv d'un
pays musulman moderne qui aspire a une vie plus
digne et plus conforme au pragmatisme positif de
I'Islam. L’harmonisation des productions et des
marchés entre les pays musulmans doit s'inspirer
d’une complémentarité réelle, rassemblant toutes les
énergies vitales. Un planning économique islamique
doit étre 'instrument d’une coopération basée sur la



création de marchés islamiques communs, "abolition
des barriéres douaniéres, le développement des crédits
sans intéréts, la mise sur pied d’une chambre isla-
mique commune pour le commerce et l'industrie,
I’établissement d’un conseil commun pour les trans-
ports, I’échange du privilege de voyages, la construc-
tion d’autostrades et de voies ferrées liant les pays du
monde islamique, la fondation de compagnies com-
munes de navigation maritime et aérienne, de com-
pagnies d’assurances, banquiéres et financiéres, la
consolidation de la monnaie par une liaison étroite
qui facilite les mouvements des capitaux, la création
d’une zone financiére pareille 2 la zone dollar ou a la

zone sterling et d’une banque islamique qui existe
mais qui doit étre développée pour financer largement
les projets communs.

Certes, I'industrialisation accentue la force du
travail et amplifie les probléemes qui en découlent.
Mais notre législation, celle de I'Islam dans ce
domaine, est la plus progressiste de toutes les législa-
tions du monde, car elle met en connexion l'idéalisme
spirituel, la sécurité sociale et le confort matériel que
doit atteindre I’ouvrier, en tant que capital-travail. La
dignité de ce capital humain est le plus sir garant de la
stabilité et de la prospérité de la communauté
musulmane toute entiére.

POO®



