L’Islam pur

Par Abdelaziz BENABDELLAH
(‘‘Le Soleil’”” journal sénégalais)

‘‘Le Pr. Banabdellah Abdelaziz - souligne ‘“Le Soleil”’ - est un érudit au sens propre
du mot. Membre de I’Académie royale du Maroc, des Académies arabes et indienne,
ancien directeur général du Bureau de coordination de I’ Arabisation dans le monde, pro-

fesseur dans une vingtaine d’universités,

il se trouve a ’aise aussi bien dans ’exe-

gése du Coran que dans I’évocation des problématiques scientifiques. Il a écrit un livre qui
a fait un tabac et en est aujourd’hui a sa quatriéme édition : ‘“‘L’Islam dans ses sources’’.

Chaque année, durant le mois de Ramadan, le Pr. Benabdellah fait une sorte de péle-
rinage dans notre pays. C’est-un ressourcement qu’il vient faire ici. Cet adepte de I’Islam
pur, de I’Islam originel pense que les germes de la regénération de cette religion abraha-
mique se trouvent sur nos terres, a portée de notre main. Il s’en explique dans cette inter-
view et évoque avec nous les briilantes questions qui interpellent les musulmans’’.

[] “Le SOLEIL” : L’Islam est une religion
extérieure a I’Afrique. N’est-elle pas un vecteur de
I’hégémonisme arabe ?

Pr. Benabdellah : Il n’existe pas d’Islam noir ;
comme il n’y a pas d’Islam oriental ou arabe. L’Islam
est une religion universelle, la troisiéme religion
abrahamique. Trés souvent les gens ne comprennent
pas ce que I’Afrique a apporté a la religion musul-
mane. Ce sont les Africains qui ont créé I'histoire de
I’Afrique du Nord. C’est des rives du Fleuve Sénégal
que sont partis les Almoravides pour aller conquérir
I’ Andalousie et nouer des échanges avec la péninsule
ibérique. Aussi, je dis qu’il y a chez tout Arabe un
fond africain. C’est cette interrelation a dominance
berbére qui a été a I’origine du Maghreb.

L’Islam qui est vécu en Afrique au sud du Sahara
est un Islam pur, différent de I’Islam maghrébin
complexifié par des données directement prises de
I’Orient et transmises ensuite au Soudan. Sur le con-
tinent africain, 1’Islam se répartit en deux grandes
régions. Dans I’actuel Soudan et le long du Nil. Cette
premiére région est ’Egypto-Soudan. Et dans I’ancien
Soudan de I’Ouest Africain, qu’on peut appeler le
Soudan maghrébin. Ce qu’on détermine aujourd’hui
par la notion d’Islam africain est une conception de la

pratique religieuse sur laquelle nous devons nous
baser pour regénérer I’Islam.

[ Vous n’avez pas totalement répondu a notre
question. L’Islam est-il une forme d’hégémonisme ?

Vous savez, il existe un verset dans le Coran qui
dit : “‘Pas de contrainte en Islam”’. En Afrique noire,
la religion musulmane ne s’est répandue que par la
seule force des textes et non par celle des garnisons.
Le prophéte (PSL) interdisait d’imposer I’Islam a telle
ou telle autre tribu. Dans toute I’ Afrique, 1’Islam s’est
implanté par la persuasion et non par I’épée. Pour
preuve, il n’y avait pas de dime canonique imposée
aux Africains. Une taxe qui n’avait aucun caractére
canonique leur était imposé, tout en leur laissant la
possibilité de garder leur religion. Ceux qui ont spon-
tanément intégré I’Islam y avaient cependant tous les
droits et devoirs reconnus aux musulmans.

Ce qui s’est passé en Afrique n’est que la répéti-
tion de Poitiers. L’Islam est une religion abrahamique
a portée universelle. Son expansion a été arrétée en
Europe par Charles Martel et en Afrique par la colo-
nisation. Néanmoins, grice aux Almoravides,
L’Islam pur, I'Islam ‘‘Salafi’® s’est implanté. Cet
Islam qui pousse a remonter aux sources originelles, &



la vie traditionnelle du Prophéte (PSL). Si nous pre-
nons I’exemple du Maroc, nous nous rendons compte
que ce pays a combattu un certain arabisme sans pour
autant toucher a I’Islam. Les populations marocaines
en I’an 122, selon le calendrier de I’Hégire, se sont
soulevées contre les Omeyades qui ont voulu imposer
une taxe qui allait a I’encontre de I’Islam. C’est ce qui
permet de comprendre pourquoi Moulay Idriss qui
était le descendant du Prophéte (PSL), en fuyant les
Omeyades et les Abassides, a été accueilli avec ferveur
par toutes les tribus berbéres. Sous 1’égide de la reli-
gion musulmane, une symbiose s’est réalisée entre les
parties de I’Afrique. Un legs commun tres riche unit
tous les Africains musulmans qui se reconnaissent a
travers une méme langue cultuelle. Entre Africains et
Arabes, il y a aussi une similitude cultuelle qui se
dégage dans les écrits de Lawrence d’Arabie.

[0 Yous avez parlé d'un Islam pur. Le
distinguez-vous de I'Islam intégral ?

J’ai effectué un travail sur les ‘‘hadiths’’ et je me
suis rendu compte d’une chose : tous les ‘‘hadiths”
authentiques confirment la primauté du temporel sur
le cultuel. 4/5 des “‘hadiths’” sont d’ordre social, seul
1/5 est d’ordre cultuel. L’Islam a été faussé par un
intégrisme qui a voulu imposer I'ensemble des
“‘hadiths’’ dont 95 % sont apocryphes. Il nous faut
revenir aujourd’hui a un Islam simple qui puise ses
sources dans les traditions du Propheéte (PSL), pour
dégager des définitions du Prophéte (PSL) sur la reli-
gion et la foi. C’est la tendance a vouloir faire de tous
les ““hadiths’’ des impératifs catégoriques qui donnent
I’image d’un Islam hégémonique.

[0 Comment peut-on expliquer la décadence
culturo-scientifique de I’Islam ? Cette religion n’a
t-elle pas produit de grandes ceuvres ? N’est-elle pas a
Porigine de la science ? N’a-t-elle pas eu de grands
savants ?

La grandeur de I’Islam s’est propagée jusqu’en
Andalousie. Entre les 5¢ et 8¢ siécles, la flotte maro-
caine était la premiére de la Méditerranée qui, en ces
périodes était plutdt considérée comme une mer
arabe. Le début de la chute de la civilisation musul-
mane date du 9¢ siécle avec la prise de Grenade et la
‘‘Reconquista”. Les musulmans apres cela, se sont
repliés sur eux-mémes. Ils étaient plutdt préoccupés a
se défendre, a mettre au point la balistique pour éloi-
gner les Ibériques.

Mais, déja au II¢ siécle, de grands médecins
avaient découvert le schéma de la circulation du sang
bien avant I’Anglais Harvey au 17¢ siécle. Avicenne,
Averroes, Avenzoar ont été de grands savants

musulmans qui ont apporté leur contribution a
I’eclosion de la science. Ce magnifique édifice de la
civilisation musulmane s’est effondré avec le colonia-
lisme naissant, le développement de la piraterie com-
battue pourtant par la création de milices maritimes
almohades.

[ Quel a été ensuite 'impact des Croisades sur
la religion musulmane ?

Les Croisés qui se sont implantés en Syrie prirent
pour la premiére fois contact avec la civilisation
musulmane qu’ils ne connaissaient pas. Bien que lut-
tant contre les musulmans, ils ne se sont pas empéchés
de recueillir les fruits de la civilisation islamique.
Ceux qui en ont parlé I’ont fait avec enthousiasme. IIs
ont surtout exalté I’esprit chevaleresque de I'Islam qui
a symbolisé le degré d’élevation spirituel et social de la
civilisation islamique. Cel esprit chevaleresque se
singularise par le respect et la protgction de la femme
et de I’enfant.

[ L’Islam qui a été a I'origine de la Science ne
pratique pas pour autant le doute, ce doute cartésien
qui, finalement a fait la grandeur de la civilisation
occidentale. Pensez-vous qu’un progres puisse se faire
sans le doute ?

11 existe deux espéces de doute. Le premier est le
doute de Pascal et de Al Ghazali. C’est un doute
créateur pour atteindre la vérité. C’est un doute que
I’on ne peut pratiquer qu’a condition d’étre a la hau-
teur et de pouvoir fonder ses raisons. Le second est le
doute nihiliste qui nie I’existence de Dieu.

La différence entre les savants musulmans et
Pesprit scientifique occidental, c’est que ce dernier
fait abstraction de Dieu, tandis que les musulmans,
- comme Averroes I’avait souligné, commentant les
quatre raisons aristotéliciennes, la raison formelle, la
raison matérielle, la raison efficiente et la raison
finale - alliaient toujours le processus scientifique a
I’Entendement.

Dieu est pour les musulmans une lumiére. Il est
une énergie impalpable qui dépasse la Science. C’est
pourquoi Science et Raison ne peuvent, pour nous,
étre dissociées.

1 On reproche aussi a la religion musulmane
d’étre une religion fataliste. Est-ce vrai ?

Pour vous prouver que cela est faux, je vais vous
raconter- une anecdote. Un jour, Aboubacar avait
mobilisé un corps expéditionnaire pour I’envoyer en
Syrie ou sévissait la peste. Le Khalife Seydina Omar
voyant cela, s’était opposé a cette décision. Non point
pour s’opposer au Destin mais pour mieux agir dans



le sens d’une dissertation raisonnée. Le Coran avait
dit : Agissez, Dieu verra vos actes’’. Chez les musul-
mans, ’homme est libre, mais dans un cosmos
déterminé. Le musulman est libre de faire ce qu’il
veut. Sa conception de la liberté correspond a I’occa-
sionnalisme de Malebranche. Tous les versets. du
Coran font référence a I’acte créateur, car I'Islam
préne une religion de I’action. C’est a cause de nous-
mémes que la religion musulmane est devenue une
religion de I’inertie.

L’Islam fondamental préche aussi le respect de
I’égalité et de la fraternité. Un jour, j’ai fait une con-
férence en URSS sur les similitudes entre le socialisme
communiste et la religion musulmane. Le socialisme
se caractérise par le nivellement des classes, et le

capital/travail. Alors qu’au 14¢ siécle, bien avant
I’avénement du marxisme, les penseurs musulmans
avaient déja mis en exergue les quatre ‘‘hadiths” du
prophéte (PSL) dans lesquels le travailleur et ses
droits étaient exaltés. Ces ‘‘hadiths’’ disent : “‘Je suis
I’adversaire irréductible de celui qui ne paye pas
’ouvrier quand la sueur de son front a séché”’, **Celui
qui dévore le salaire de ’ouvrier voit tout son acte
cultuel tomber a 1’eau’.

“Dans la vie de chaque individu, il y a un autre
devoir que la dime canonique”. Dans les Prolégo-
ménes d’Ibn Khaldoun, le véritable capital de
’ouvrier, c’est son travail. D’ailleurs, ‘‘le capital est
le travail’’ se trouve &étre I'un des sous-titres de ce
livre.



