Premier colloque sur les noms géographiques

au Maroc

Patrimoine et communication
(Rabat, 15-17- avril 1992)

C’est un séminaire réussi, car enrichi par des
études trés documentées, dans lesquelles d’éminents
spécialistes, hommes de sciences, historiens, géogra-
phes et linguistes, ont analysé, avec succés, I’ensemble
des données, dont la synthése constitue une heureuse
assise globale, en 'occurrence. Le sérieux et la haute
tenue de ce forum reviennent aux organisateurs : La
Direction de la Conservation Fonciére et des travaux
topographiques et celle de P’Institut de recherche uni-
versitaire.

Aprés une premiére séance, réservée a I’analyse
des méthodes des normalisations sur le plan onomas-
tique, (c’est-a-dire tout ce qui a rapport aux noms
propres géographiques), les séminaristes ont entamé
I’étude d’un deuxiéme théme axé sur des volets, pui-
sant dans I’histoire et la géographie, considérée
comme la composante essentielle de toute normalisa-
tion. Cette référence historique constitue, avec le cri-
tére sociologique, la catalyse des mouvements migra-
toires de la population dont ’allure et I'orientation
avaient marqué, de leur cachet spécifique, I'unicité de
notre patrimoine maghrébin. Certes, dés le début de
I’histoire du Maghreb, ces migrations n’ont fait que
déplacer des tribus et agglomérations, dans le con-
texte d’un grand espace de la Terre Africaine, qu’on
pourrait qualifier d’atlassien et que 'esprit primaire
des autochtones avait toujours considéré, comme la
configuration de la Grande Patrie Maghrébine. Les
“hordes de I’Atlas”’, comme se plait a les appeler
(Julinus Capitolinus), cité par (Mercier), dans son
“‘Histoire de I’ Afrique Septentrionale’’, ont pénétré
en Europe. Mais, ce ne fut qu’un raid passager, car
ces groupes ethniques ont vite été attirés de nouveau,
vers le sol natal, par un instinct nostalgique irrésis-
tible. Ce fut I’Islam qui, dés les premiers si¢cles de
I’Hégire, donna 4me A ce sentiment, assez fort
quoique rudimentaire.

Un véritable Etat se constitua ; et, en dépit des
crises graves qui jalonnent notre histoire, cet Etat ov

o

par le professeur Abdelaziz Benabdellah

Fédération d’Etats persista, (comme le souligne
André Julien), jouissant d’une continuité & travers les
4ges. Cette pérennité est le mobile essentiel qui jus-
tifie, entre autres, 'unicité des noms géographiques,
malgré une pluralité éventuelle des licux. Quelle que
fut la raison d’une immigration volontaire ou trans-
fert forcé décrété par certaines autorités, le migrant
ou migrateur, s’accrocha, dans ses déplacements, a la
dénomination originelle de son village natal, déno-
mination qu se répéta, 12 ou le migrant s’établit. C’est
ce qui explique I’existence de plusieurs Ifrane,
Guercif, ou Tafraout, éparpillés du Sud au Nord.

L’Histoire du Maghreb, marquée par cette
caractéristique de notre patrimoine commun, m’a
suggéré I'élaboration d’une étude magistrale ou j’ai
pu réunir une garantaine de termes géographiques
unifiés, accolés 4 des places et lieux différents. C’est
ce que (Yacofit le Hammawi) releva, dans une
synthése du Monde Musulman, intitulée
(Al-Mouchtarak Wad’an, wal el-Mouftaraq sak’en)
(Edit. Cottengen, 1846).

Au sein de ’Empire Almohade qui s’étendait de
Castille & Tripoli, des agglomérations, portant les
mémes noms, évoluaient, dans toute I’Afrique
occidentalo-nordique, telles les (Hawwara), qui par-
vinrent, dans leur pérégrination, jusqu’a la Haute
Egypte, avec une légére altération nominale, dans le
Sahara oriental, en (Hoggar), au sud de I’Algérie.
J’en ai relevé une centaine, rien qu'en Libye, reper-
cutés dans le reste du Maghreb.

Dans cette translocation, deux facteurs entrent
en jeu : le facteur topographique et le facteur démo-
graphique. La topographie justifie, dans certains cas,
cette communauté terminologique, due 4 une simili-
tude de la configuration géographique. traduite par
des mots tels que Adrar, Bhira, Machrée, Tit, Jarf,
Khandag, Ras el Ma etc... L'appellatign (Foum) se
répéte par exemple, A Tarfaya, Beni Mellal, Gourara



et Seguia el Hamra, comme celle de (Koudya) (mon-
ticule) 2 Agadir, Qgar el Kébir et Tétouan. Une sorte
de translocation s’opére également, A travers le mot
(Walja), & Salfat, Sebou, Fés et méme en Andalou-
sie ; (Ghadir) se retrouve A Marrakech, Fés et
Tlemcen.

Quant au facteur démographique, il témoigne,
souvent, d’un mouvement migratoire collectif,
comme celui des (Ahlaf) & Oujda, Chaouya, Couloir
de Taza, Tétouan (Beni Bouzra) etc....

J’ai essayé de noter quelques spécimens, dans la
liste suivante :

— Taghzoit & Al-Hocéima, Warzazit.

— Hassi (Sahara Oriental, Oujda et Nador).
— Mejjat (Marrakech, Meknés, Souss).

— Maghrawa (Rif et Taza).

— Hawwara (Guercif, Hyayna, Hoggar).

— Ghzawa (Wazzan, région de Rabat).

— Riah (Settat, Beni Melloul, Agadir, et Fés) et
les Habt (transférés dans la région de (Kgar et Kébir)
par I’Almohade Yacoub el Mangour, en |’an (584 h.).

— Mediouna o des immigrants (slawi) (de Sal¢)
donnent le nom de (Jabal Sala) (montagne de Salé) a
une des monticules de la région. L’appellation (Sal¢)
est donnée par Ibn Khaldoun & une cité de la rive du

Niger (Sénégal).

Parfois, un insigne ancestral laisse son impact sur
le groupe migrateur, comme le terme (ouldd = fils
de) chez les Ouldd Hriz, Said, Abdoun, Abbou,
Mimoun etc ; Cette marque distincte peut s’étendre
en dehors du Maghreb :

— Benou Said (Rif et Andalousie)

— Skhirét (Région de Rabat et celle de Murcie)
— Mestassa (Hocéima et Andalousie).

— Meknasa (Meknés et Andalousie)

— Beni-Derkoul (Tétouan, Algérie)

— Awraba (Aurés, Zerhoun)

— Khawlan (Bone, Sidi Hrazem prés de Fés)
— Benou ‘Amer (Algérie, Salé, Larache)

— Chraga (Tlemcen, Oujda, Fés)

— Médiouna (Tlemcen et Casablanca).

Une monticule de cette zone porte le nom de

Wasga (Huesca) (Andalousie) que Iui a donné le
Kharigite Abderrazzaq el Fihri, qui s’y rebella en I’an
(265 h/878 ap.J.)

— Maghila (Fés, Algérie)
— Benou Hilal (Doukkala, Tunisie)
— Wargha (Fés, Rif, Sud de Tunisie)
— Souss (Khouzstan)
Soussa (Ifrigya : c’est I'ancienne Hadramout
et (Chine), Soussia (Jordanie).

Quelquefois, les deux facteurs participent
ensemble, plus ou moins, 4 la désignation d’un nom
commun, comme dans les centres on agglomérations
suivants.

— Ibn Ahmed (Régions de Fés, et Settét)

— Abou Ali (Settt, Toudt. Anjra (prés de
Tanger).

(Decastries, Sources inédites de I’Histoire du
Maroc, série I, T. 3 p. 423, les Saadiens).

— Adrar (Touét, Mauritanie, Sahara Marocain)

— Azghfr (Agadir, Ghméra, & 71 kms de
Tétouan). ;

— Azilal (Beni Melldl, Azilél Siroua)

— Askoura ou Haskoura (Fés, Boulmén, War-
zazit)

— Asmir (Oued Zem).

Fleuve Asmir (entre (Madiq et Fnidec, au nord
du Maroc, selon Bekri dans ses (Massélik, Ed. Alger,
1911, p. 106) et Idrissi (Nozha, p. 47).

C’est le Bou Regreg, entre Salé et Rabat, d’aprés
la géographie de Md Zohri (Damas, 1968, p. 192)

— Assila (Arzila) prés de Tanger. Assil (Anda-
lousie)

— Ifréne (Meknés, Tiznit)
— Afla (Tiznit, Mauritanie)

— Aguercif (Sous, selon Idrissi, Nozha, p. 3)
Aguercif Amanouz ou émigra Abou Bekr Ibn Nomén
(décédé en 685 h), aprés son retour de Grenade et du
Guercif de Taza (El-Maassoul, Mokhtar Souissi, T.3,
p- 320).

— Al-Bahdlil (Rif, Sefrou)
— Bou ‘Azza (Khénifra, Casablanca)



— Bou Anéane (Goulmima, Tlemcen)
— Tajra (Souss, Maroc Oriental)
— Targa (Rif, Sahara marocain)

Qgqar Beni Targa (Oudaya de Rabat appelée aussi
Mehdia)

— Tarkist (Hoceima, Jabal el Ourz au Rif)
— Tazroiit (Ghomara, Arzila)
— Tafraout (Tiznit, Ghomara, Taza)

— Tagrérat (Mekneés)
Nom d’une ville édifiée en (474 h) par Youssef
Ibn Tachfine, prés de Tlemcen.

— Taliouine (Warzazat, Rif)

— Tamrofit (Tétouan, Néfis prés de
Marrakech), (Bekri, Maghreb, p. 155).

— Tanalt (Agadir)
Tanant (Beni Mellal)

— Tawrirt (Hocéima, Oujda, Warzazit)
— Targha (Rif, Sijelmassa)

— Tarnana (Drad, Oujda) (Idrissi, Afrique, p.
54)

— Tamallalt (Sraghna)

Oued Tamallat (Sud de la ville d’Al Ouyoun au
Sahara marocain)

— Outét (Midelt) Outét (Guercif de Taza)

— Oulad Hriz (Chebbanit, Berrechid)

— Qulad Said (Settat, Beni Mellal)

— QOulad ‘Abdoun (Khribga, Rehamna)

— Ouled ‘Abbou (Rehamna, Berrechid)”

— QOulad Mimoun (Régions de Fés et Rabat
(Zaér)

— Imouzer (Mesfioua, Agadir)
— Imoulass (Mentako du Sous, Taroudant)
— Badis (24ab, Fés)

— Al-Bakria (Région de Tétouan, oasis du
Sahara libyen)

— Al-Bhira (Séville, Marrakech)
Bhira Arigh (prés de Fés)
Bhira Aquitan (Tétouan)

— Berkane (Oujda), Hassi Berkan (Nador)

— Bettiwa (Rif, Mazagan, Oran)
— Beni Bouzra (Ghomara, Tétouan)
— Beni Ziit (Ghomara, Tétouan)

— Beni Said (Prés de Tlemcen, Benou Said de
Yasob (Alcala la real en Andalousie)

Benou Omair (Beni Mellal)

Benou Omeira (Andalousie) Ibn Hazm,
Al-Jamhara, p. 484).

— Tizi Nisli (Aknoul a Taza)

— Tizi Wasli (Beni Mellal)

— Tizi N’méchou, Ouzo (Atlas)
— Tit, Afn el Fitr (Doukkala)

— Tit Fraht (Beni Zeroual)

— Tit Mellil (prés de Berrechid)

— Jaia (Fés, Rif)

— Al-Jadida (prés d’Azemmour), région de
Meknés (Istigsa T.4, p. 29)

— Al-Jarf (Rachidia ou ex Qgar es-Souk)

— Al-Jarf (entre Séville et Cordoue) (Idrissi,
Nozha, p. 208)

— Al-Jarf Al-Asfar (prés de Mazagan)

— Jarf el-Yahoudi (prés de Safi)

— Jarf el-Melha (Souk el Arbia du Gharb)
— Al-Jaafira (Rhamna, Taroudant)

— Al-Hammam (Azrou, Kénitra)

— Khémisset (prés de Tiflet, et sur la route de
Marrakech)

— Khandagq er-Rihéan (prés de Oued Cherrit)
— Khandaq ez-Zerzour (Tribu Fahs)

— Khandaq el-Kagab (prés de Larache)

— Dar Beida (Anfa, Fés la Nouvelle)

— Ras ed-Dir (Rusadir), face a Melilla

— Ras el-Ain (Settat, Rhamna, Oujda)

— Ras el Maa (dans plusieurs régions du Maroc)
— Ramla (Fés) et Andalousie (La Rambla)

— Zrarda (Taza, Rif)

— Zekkara (Oujda, Habt, Algérie)



— Zemmour (Zemmour ech-Chelh, Sahara
marocain)

— Zemmoura (Algérie, Andalousie) (Al-Holal
par Ch. Arsalan, T. 9, p. 41)

— Znata (Maroc oriental, Saragosse (Anda-
lousie), Rif

— Sidi Ahmed (Safi, Tétonan)

— Sidi Rehhal (Settét, Sraghna)

— Sidi Abdellah (Rhamna, Ait Ourir)
— Sidi ‘Issa (Safi, Beni Mellal)

— Sidi Yahia (Kénitra, Zaér, Khénifra)

— Sadina (Djebala appelé jadis Samsa,) Sadina
prés de Fés

— Al-Obbad (prés de Fés et de Tlemcen)
— Al-‘Ouyoun (Oujda, Sahara marocain)
— Al-Gharbya (Mazagan, Arzila)

— Ghadir
Ghadir el Hims ou oued el Jawéhir (Fés)
Al-Hims, quartier résidentiel a Fés el Jadid,
des jound de Hims émigrés d’ Andalousie sous le régne
des Mérinides

— Ghadir Marrakech, Sahrij el Bgar (nom
actuel)

— Ghadir el-Warit (Tlemcen)
— Al-Fahs (Tanger, Murcie)

— Fahs el Belloit (Los Pedroches, prés de
Séville)

— Foum :

Foum el Jom’a (Beni Mellal)
Foum el Hcan (Tarfaya)

Foum el Khang (Gourara)

Foum el ‘Ansér (Beni Mellal)
Foum el Wad (Séguiat el Hamra)

— Fanassa (Rif)
Fanassa Bab el Hit (Taza)

— Kgabi (Goulimine, Fés)
— Ksiba (Beni Mellal, Mazagan)
— Ksibia (Sidi Slimane)

— Qal’ya (Nador et tribu du fleuve Kart dans le
Gharb)

— Kabkab (Montagne de Fés) et c’est aussi le

nom de la monticule rouge derriére Arafat (Mekke)

— Kodia (Agadir, Kcar el Kébir, Larache,
Tétouan)

— Kart (Nekkour) ; nom d’une ville détruite
prés de (Basra), a ’est de Souk el Arbia du Gharb

— Lekkouss : (Région autour de Ksar el Kébir)
oued au sud de Massa (Souss ) appelé aussi
oued Lekkousa

— Loudta : Ville prés de Fés, tribu berbére en
Andalousie (Mo’jam el Boulddn, Yacout, T. 7, p.
349)

— Mazighan : appelé jadis el-Brija (Bourg) par
les Portugais, puis Mahdouma (aprés sa destruction
par ceux-ci), puis El Jadida (ville nouvelle, recons-
truite par le Sultan Med III)

Nom d’une ville en Amérique du Sud habitée par
des émigrants africains.

— Marnissa (Taza, Rif)

— Mdaghra (Tlemcen, Sijelmassa)
— Meéliana (Rif, Algérie)

— Mnabha (Marrakech, Hejaz)

— Mndra (prés d’Arzila - Jardins de Marra-
kech)

— Mansourya (Rif, Tlemcen, Ceuta), Anda-
lousie)

— Mhadya (Oujda, Meknés)

Il n’est pas aisé, faute de documents précis, de
situer 'emplacement de quelques centres, comme
(Sadina), prés de Fés (Ibn Khaldoun), (Jenidra), prés
de Sefrou (Dakhira Sania)/(Al-Idrissi dans sa Nozha,
p. 54) et (Mghila) (entre Fés et Meknés).

La distance entre deux centres s’échelonne, en
principe, entre (30) et (40 kms) (exemples : Salé -
Kénitra, Ksar el Kébir - Larache, Fdala-Anfa). Des
cités marocaines portent le nom de quelques grandes
capitales du monde musulman, J'en cite, pour
mémoire, les appellations suivantes :

— Al-Qéhira (Caire), nom donné, en réminis-
cence de ’Egypte, Terre d’Allah, a un village édifié au
Haut Altas, par le Sultan mérinide Abou Inine en
I'an (754 h/1353 ap. 1.7 (Istiq¢a, T. 2, p. 93/Sources
Inédites, Saadiens, Série I, T. 2, p. 258/309).

— Basra: nom donné au Illéme siécle de
I’hégire a une ville construite, au Nord du pays, sur la
route des caravanes, qui faisaient la navette entre



Cordoue, capitale d’Andalousie et la (Basra) ira-
kienne, via Fés (édifiée avant I’an 181 h), Sijelmassa
(140 h) et le Soudan oriental (Mali, Sud du Nil).

— Hims est le nom d’un grand quartier de Fés
el-Jadid, habité par des émigrants syriens, du temps
des Mérinides.

Ainsi donc, la Terre maghrébine, qui a toujours
constitué un bloc d’éthnies ou figuraient (Botr) et
Branes), sera marquée, a I’avénement de I’Islam, par
un cachet islamique ou intervient un nouvel élément
arabe, trés restreint au début, mais qui finit par se
développer, avec I’entrée au Maghreb des Beni Hilal,
et Beni Soleim, dés le Ve siécle de I"Hégire (le VIéme,
au Maroc). Un certain impact arabo-islamique ne
manqua pas de s’instituer, alors, influant sur cer-
taines données topographio-démographiques.

Ibn Khaldoun, repris par des historiens occiden-
taux, tels Gautier, et Gsell, consacre tout un volume
de son (Histoire des Berbéres) a (Znata) (Botr), épar-
pillé de (Gadameés), en Libye, au Souss, en passant
par Ifriquia (Tunisie) et I'Aurés (Algérie), constituant
la majorité des Sahraoui. Parmi les (Znata), les (Beni
Yéfren) avaient créé des Principautés a (Aghmat),
(Chellah) et (Tadla), jusqu’a I’avénement des Almo-
ravides. Leurs cousins, les (Maghrawa) érigérent des
royaumes a (Tripolitaine) (libye), (Fés), (Sijelmassa)
et (Tlemcen), évoluant de (Taza) & la cOte Atlantique.

Du temps méme d’Ibn Khaldoun (VIIIéme siécle
de 1'¢re hégirienne/XIVéme de I'ére chrétienne), la
population de Sijelmassa, porte du Sahara et chef-lieu
de (Tafilalet), comportait des (Matgharites) qui
avaient gardé, longtemps, leur emprise politique sur
(Figuig) et les oasis de Touat, dans le Sahara oriental
(Gautier, p. 208). Les (Beni Fitens), issus des Metg-
hara (ou Medghara), fondérent le Royaume de
(Tahert) en Algérie, et dans I'lle de (Gerba) en
Tunisie, pour se disséminer, en agglomérations
(Mghila), entre Tlemcen, Taza, Fés, Sefrou et
Meknés. Les (Goumia) et les (Nedrouma) de Tlemcen
avaient suivi le Khalife Almohade Abdel Moumen,
jusqu’a Marrakech, édifiée un siécle auparavant. Les
(Meknasa), dispersés dans ces vastes contrées, avaient
constitué deux autres royaumes, dans les (Tssoul) &
(Taza) et (Sijelmassa).

Quant aux (Branés), ils comportent, les Ktama,
Sanhaja et Mesmouda, peuplant, encore aujourd’hui,
I’Atlas et le Rif. Les (Ktama) avaient fondé le
(Royaume Fatimide a (Ifriquia) (Tunisie), avant de
maitriser |’Egypte, cet autre prolongement de
I’Afrique du Nord. Ce furent, avec les Sanhaja, les
ancétres des Kabyles en Algérie. L’espace africain

d’évolution des (Sanhaja) (appelés aussi (Znaja d’ou
Zounouj ou Negres), est le Sahara Occidental, le
Moyen-Atlas et le Couloir de Taza. Ce fut le Sanha-
jiste Bouloukin Ibn Ziri qui érigea, A partir de ’an
(324 h). (Achir), Alger (appelée Jazair Beni Mezg-
hanna), Méliana et Mehdia.

De cet exposé, il s’avére que la terminologie
onomastique; constitue un trio, dans lequel les termes
berbéres priment, a la fois, les noms arabes et étran-
gérs, tout au long du Grand Maghreb, qu’au sein du
Sahara et, méme au-deld de la zone subsaharienne,
Seul un berbérisant, doublé d’un historien et d’un
linguiste, est 2 méme de disséquer certains éléments
onomastiques, pour pouvoir avancer, avec assurance,
une idée adéquate sur la nature éventuellement origi-
nelle du (terme onomatique) et proposer une option,
quant & [’acception de ce terme, corroboré par
d’autres éléments d’ordre démographique ou topo-
graphique. D’autre part, un grand nombre de termes
présentent, nettement, les propriétés d’appellation
arabe, surtout dans les zones ou I’historien reléve le
processus majoritaire d’évolution tribale non-
berbére. Reste a savoir, méme dans ce cas, si le (terme
onomastique) n’est pas déja implanté dans la région,
avant l'intrusion de ’élément arabe. Il serait alors,
indispensable de soumettre le ‘‘terme’’ & une sorte de
dissection syntaxique et éthymologique, selon les
normes aussi bien arabes que berbéres, pour en
détecter objectivement I’origine.

Un troisiéme élément avait pu intervenir, dans
I’élaboration primitive du ‘“‘terme’’ qui peut étre ou
Phénicien, (c’est 4 dire Chanaanien arabe) (romain,
byzantin ou ibérique (hispano-portugais).

En effet, ces Chanaaniens, émigrant de la Haute
Phénicie (partie du Liban actuel), avait &difié, dés
(Pan 1.101) avant I’ére chrétienne, tout le long des
cOtes méditerranéenne et atlantique, une série de
comptoirs dont on peut citer trois centres principaux :

1) Leptis Magna : la (Lemta) actuelle située a
quelque soixante kms de Tripoli. Ce terme a donné
(Noul Lemta), dans la région de Goulimine et
(Lemta), autour de la ville de Fés.

2) Le mot (Utique) Atiga, prés de Tunis. Ce
comptoir précéda la cité phénicienne nouvelle, Car-
thage, (quaria hadita), édifée trois siécles plus tard, en
814 av. J.

3) Lix, prés de Larache, qui portera le nom de
(Lixus) avec le suffixe latin us), sous P’occupation
romano-byzantine et le nom arabe de (Tichmés),
aprés I'avénement de I’Islam. La principale tribu de la



région portait le nom générique de (Al Kus). Des
groupes migratoires se sont installés & (Méssa), dans
le Souss, ou un fleuve porte, encore aujourd’hui, le
méme nom.

Vers I’an (500) avant I’ére chrétienne, I’Afrique a
connu d’autres appellations chanaaiennes, sous
I'impact du (Périple d’Hannon) dont le nom (Accra)
donné, a la fois a (Safi), (cité marocaine) et 4 la capi-
tale de (Ghana), en réminiscence, peut-étre, du terme
(Akka’) de la Palestine chanaanienne.

Mais, sous les Haut et Bas Empires, les Romains
avaient édifié, dans le cadre de leurs “limes”, diverses
cités, comme Volubilis, Sala Romana (Chellah),
Tamouda (prés de Tétouan), Oppidum Novum (cité
nouvelle, dans P’emplacement actuel de Ksar el
Kébir), Tamoussida (2 I’embouchure du Sebou) etc...

Certains termes onomastiques, méme romains,

auraient eu pour origine, un terme berbére, comme
Tinjis, issu, peut-8tre du mot (Anjra), nom d’une
grande bribu de la région.

Ainsi, serait-il utile de se référer a des textes his-
toriques authentiques, comme ceux élaborés par
Abou Ali le Marrakechi, el Idrissi, Ibn Battouta, el
Bekri, Hassan el Wazzan (Léon 1'Africain), pour
dresser un certain parallélisme, comparant les diverses
appellations, en dégager la plus adéquate, corroborée
par les formes et vocalisations données au méme
terme, par les habitants actuels du Centre.

La normalisation d’'un ‘‘terme onomastique”
est, aussi, un travail scientifique complexe, auquel on
doit procéder avec tact, objectivité, sur la base d’une
érudition sémantique et sémitique, trés large, doublée
d’une historicité a toute épreuve.

Cartographie Islamique

Les explorateurs musulmans, tant orientaux que
maghrébins, avaient élaboré des oeuvres qui eurent
une heureuse efficience sur la science géographique
médiévale. Leurs travaux, qui devaient inspirer les
grands géographes occidentaux modernes, d’aprés
CH. DE RONCIERE, suscitérent 1’admiration de
toute une pléiade de grands orientalistes tels HEYD,
HIRTH, ROCKHILL, G. JACOB, JAUBERT,
REINAUD, RENAUDOT, SCHLOEZER, BRET
SCHNEIDER, FERRAND, FRAEHN, GIBB et
autres. Mais I'oeuvre spécifiquement marocaine,
représentée par les IDRISSI, LES IBN BATTOUTA
et les LEON, revét une ampleur et un intérét aussi
grands ; elle a également contribué a I’élaboration de
cette synthése cartographique universelle que le
Moyen Age arabe avait transmise a I"'Humanité.

L’oeuvre géographique de la Gréce était d’une
portée assez limitée ; les Musulmans surent la déve-
lopper et la rénover, en entreprenant des tournées
audacieuses dans les contrées, encore inexplorées, du
monde médiéval. Leurs travaux constituérent, alors,
les éléments essentiels d’une géographie érigée,
désormais, en science et généralisée & I'échelle uni-
verselle.

L’orientaliste russe Vladimir MINORSKY a bien
voulu souligner le rdle éminent des explorateurs
arabes, dans I’élaboration de la science géographique
et le vide qu’ils devaient, seuls, combler, tout au long
de cette période qui sépare Ptolomée de I'Italien
Marco Polo (né 4 Venise en 1254).

Pour bien montrer I’originalité de cette oeuvre,
nous allons évoquer, briévement quelques exemples
qui en illustrent la valeur. Les relations de voyages
que nous devons aux explorateurs arabes sont
d’autant plus intéressantes qu’elles contiennent une
série de renseignements de premiére main.

La présence arabe en Russie, dans les pays scan-
dinaves, les Iles Britanniques, la Suisse et I’Islande, a
été récemment décelée, grice a la découverte, dans ces
pays, de toute une gamme d’anciennes monnaies
islamiques. Selon MAQDISI, le monde islamique
importait des pays nordiques et de Russie, dés les
premiers siécles de 1"Hégire, des fourrures, des peaux,
du cheptel et autres produits ; les négociants arabes
menaient une activité intense et n’hésitaient pas a
armer des navires, pour faciliter les échanges. Les
récits qu’ils faisaient de leurs pérégrinations ne man-
quérent pas d’encourager toute une pléiade d’hommes
énergiques et curieux, a s’orienter, en premier lieu,
vers I’Extréme-Orient, ou I’Islam commengait, déja,
sa pénétration pacifique.

En 842 aprés J.C., SALLAM explora la Chine du
Nord dont il décrivit les fameuses murailles ; ABOU
DOULAF qui, la méme année, parcourut la Chine et
1’Inde, nous en laissa une relation qui a été éditée en
1845, avec une traduction latine, par K. VON
SCHLOESER. Quelques décades plus tard,
SOLEIMAN SIRAFI rédigea un rapport, incrusté
d’observations judicieuses, sur la vie sociale dans
I’Inde, 4 Ceylan, & Java et en Chine, dont il esquissait



le tracé des grandes routes commerciales. C’est le
premier & avoir fait allusion au thé chinois et 4 la
fagon de le préparer. Une premiére édition de cette
relation remonte 4 I'année 1811, REINAUD en fit une
deuxiéme édition en 1845, avec une traduction fran-
gaise.

Une quatriéme relation de voyage, due a IBN
WAHB, devait compléter la documentation, déja
volumineuse sur I'Extréme-Orient, et inspirer le
célebre géographe MASSOUDI qui fut, en méme
temps, le pére des historiens arabes.

Stimulés par les premiers succés et animés d’un
vif désir de découvrir de nouveaux horizons, les
Arabes orientérent, bientdt, leurs pérégrinations vers
I€ Continent Européen. L’Oméiade EL HAKAM,
calife d’Andalousie, envoya au Danemark, son
ambassadeur YAHIA GHAZAL ; en 921, une
ambassade était dépéchée par le calife abbasside
Moqtadir, auprés du roi de Bulgarie qui venait
d’adopter la foi musulmane. Le peuple bulgare aurait
été, alors, pour la plupart, musulman, 4 en croire IBN
ROSTOH qui en parlait déja, deux décades plus t6t.
AHMED BEN FADLANE, imam attaché & I’ambas-
sade khalifienne, nous en laissa une intéressante rela-
tion, qui sera éditée en 1823, parmi d’autres oeuvres
arabes sur la Russie, par les soins de Ch. FRAEHN.
C’est un véritable traité sur la civilisation du peuple
bulgare, son mode de vie, ses coutumes, son statut
politique doublé d’une description géographique du
pays. En bon observateur, notre auteur médiéval
s’étendit sur les rapports paternels et démocratiques
du roi avec la nation, sur I’heureuse situation de la
femme, sur la promiscuité de sexes, le nudisme inté-
gral dans les stations balnéaires. Il dressa également
des fresques d’une précision et d’une netteté saisis-
santes, sur la vie en Russie : entre autres, le vivant
portrait des funérailles d'un leader russe dont un
peintre slave devait s’inspirer, il y a une cinquantaine
d’années, dans une de ses toiles qui orne encore le
musée historique de Moscou.

Mais, I'explorateur arabe a été, cependant,
devancé par le Norvégien OHTHER qui, 60 ans plus
tot, visitait, déja, les régions de la Mer Blanche.

En 1135, I’Andalous ABOU HAMID entreprit, a
son tour, un long voyage a travers la Bulgarie, dont la
relatiop, assez médiocre, fut éditée en 1869, par les
soins de B. Dorn.

Les contrées germaniques regurent, dés I’année
973, la visite d’une ambassade andalouse qui se rendit
auprés de I'empereur OTTO LE GRAND. C’est le
récit de cette tournée officielle qui fut 4 la base de la

large documentation sur I’Allemagne, accumulée par
I"historien QAZOUINI.

Néanmoins, la véritable oeuvre géographique des
explorateurs musulmans commengait, & peine, au IXé
Siécle, avec YACOUBI, qui entreprit de vastes péré-
grinations a travers I'Arménie, 1’Iran, I'Iraq, 'Egypte
et le Maghreb. Mais, c’est surtout, au Xeé siécle, que
les grands explorateurs furent, en méme temps, de
célébres géographes. AL ISTAKHRI était le premier a
illustrer sa relation de voyages, par des cartes géo-
graphiques qu’il essaya lui-méme d’élaborer, 4 partir
de constatations personnelles.

AL MASMOUDI, que d’aucuns rapprochent
d’HERODOTE, parcourut I’Asie et 1'Afrique, pour
se porter finalement jusqu’aux bords de la Mer Cas-
pienne. Son ouvrage Mourouj Eddhahab, écrit en
I’année 947, constitue un traité d’histoire et de géo-
graphie o |'auteur tente, avec succés, I'analyse et
I’explication de quelques phénoménes économiques et
sociaux, relevés dans les pays qu’il a visités. En par-
lant des marchés d’ivoire chinois, il énonga, incons-
ciemment peut-étre, le principe de I'offre et de la
demande, qui allait devenir dans les temps modernes,
une loi économique fondamentale.

Le Bagdadien Ibn HAOUQAL, qui parcourut,
lui aussi, le monde musulman, a partir de I'année 943,
nous fournit une précieuse description sur la Sicile,
considérée comme un des plus vieux documents en la
matiére.

AL MAQDISI fit preuve, plus que tous ses col-
légues du Xeé siécle, d'un esprit critique, d’un sens
d’observation et d'une rare originalité. Sa vitalité se
doublait du souci de ne rapporter que les faits les plus
marquants dans la vie des peuples que son heureux
périple a amené & contacter. Il a fait sur 1’Orient de
curieuses révélations dignes d’un reporter moderne. Il
est le seul, parmi les historiens arabes, a avoir signalé
I'existence, autour de la mosquée de Bagdad, d'un
systéme onéreux de Watercloset, & I'instar de notre
systéme moderne.

Ainsi les renseignements fournis par les divers
explorateurs, & différentes époques, se complétent et
s’harmonisent, pour constituer une synthése générale
sur la géographie des trois continents. Les régions le
plus inextricables furent explorées, comme le Soudan,
dans lequel HASSAN MOHALLABI se livra, dés
985, & d’actives recherches dont les résultats consti-
tuent le plus ancien document dans la bibliographie
des terres noires. La bibliothéque arabe se trouve
donc enrichie, dés la fin du Xé siécle, d’une docu-
mentation brute, qui, bien que présentant des lacunes



et des erreurs, n’en était pas moins une esquisse géo-
graphique réellement intéressante. Ce fut, surtout,
grice a la multiplication des relations de voyages,
traitant des mémes contrées, qu’on a pu éliminer, en
procédant par recoupement, les renseignements
erronés et les fausses interprétations. Parmi les
explorateurs arabes qui se sont ingéniés a redresser les
méprises de leurs prédécesseurs et a combler leurs
lacunes, fut BIROUNI (mort en 1048 aprés J.C) qui
accompagna le Sultan MAHMOUD, le GHAZNE-
VIDE, dans une bonne partie de I'Inde. C’était,
d’ailleurs, un savant assez réputé qui se livra a des
études physiques trés poussées et qui eut méme
“Iextraordinaire idée, pour [’époque - selon la
propre expression de M. VINTEJOUX - de comparer
la vitesse de la lumiére a celle du son”’ ; il commenta,
avec sagacité, les avantages de la numération de posi-
tion et ‘‘semble, surtout, avoir pris conscience du role
essentiel joué par I’expérience dans I’étude des
sciences”’. Ce que MOHAMED BEN CHAKER a fait
pour la Gréce - ou il se livra, sur place, a I'étude des
manuscrits et des musées - BIROUNI le fit pour
P’Inde ou il demeura une quarantaine d’années. Sa
profonde connaissance des langues et patois indiens,
facilita, largement, sa tiche qui fut couronnée par
deux ouvrages sur I'Histoire de I’Inde et les Sciences
indiennes.

A la méme époque, NACER KHESROU, rédigea
sur ses voyages, a travers I’Asie et le Proche-Orient,
une relation qu’on a considérée comme la principale
source documentaire sur la civilisation de I’Orient
musulman, au XIé siécle aprés J.C. L’auteur, qui se
méla étroitement aux peuples d’Orient, fit état de leur
niveau de vie, de leurs goiits et de leurs tendances. Il
nous parle, entre autres, du pouvoir d’achat élevé de
la classe laborieuse égyptienne, sous les Fatimides, du
systéme des prix fixes, dans les marchés d’Egypte, des
appartements a six étages du Caire(1), de la tolérances,
des autorités arabes a I’égard des minorités reli-
gieuses. Ses savantes descriptions des monuments
historiques et des chefs-d’oeuvre artistiques, font de
ce traité un document capital sur les arts islamiques.

Tous ces renseignements viennent égayer les
données géographiques parfois empreintes d’une cer-
taine monotonie. Les digressions qui sont le caractere
dominant des oeuvres arabes, présentent, chez
quelques-uns, un grand intérét ; par exemple, les
observations archéologiques sur les tombeaux pha-
raoniques, incorporées par le Bagdadien ABDUL-
LATIF dans sa relation de voyage, sont d’autant plus
intéressantes, qu’elles ne différent guére de celles
auxquelles sont parvenus les égyptologues contempo-
rains.

Les explorateurs occidentaux des temps
modernes ont trouvé & leur dispostion une documen-
tation précieuse, non seulement sur I'Asie, mais éga-
lement sur I’Occident & laquelle Qazouini a consacré
au XIIé siécle, tout un ouvrage. Mais, ce furent sur-
tout les travaux arabes, sur les régions inconnues
d’Afrique et de I’Océan Indien, qui inspirérent le
géographe occidental.

Idrissi, qui naquit & Ceuta en 1100 aprés J.C.,
appartenait a cette dynastie arabe qui avait islamisé le
Maghreb et forgé, trés tot, son unité nationale. Ses
audacieuses pérégrinations a travers I’Andalousie,
I’Afrique du Nord, I'Asie Mineure et, probablement,
la France, I’Italie, I’Allemagne et I’Angleterre, ne
tardérent pas a attirer sur lui I'attention de Roger I,
qui avait fait de son petit royaume de Sicile, un des
flots de la civilisation orientale. Sur la demande du
Roi Normand, Idrissi entreprit I’élaboration de sa
célébre ‘“Nozhat” qu’il dut terminer avant 1154, date
de la mort du Souverain mécéne. Ce chef-d’oeuvre
tient, d’aprés AMARI, “‘le premier rang parmi les
travaux géographiques du Moyen Age’’ (Histoire des
Musulmans de Sicile). Un abrégé latin en fut publié
par JAUBERT, a Paris, en 1619, mais une traduction
de ’ouvrage complet sera publiée, deux siécles plus
tard (1836-1840), par les soins de la Société Géogra-
phique de Paris.

Idrissi construisit, sous forme de disques, paral-
lelement a cet ouvrage, une sphére céleste et une
représentation du monde connu de son temps. La
supériorité de précision d’Idrissi sur PTOLEMEE est
évidente ; pour ne citer gu’un exemple, les tables
dressées par le géographe grec, présentaient, pour la
seule distance séparant Tanger d’Alexandrie, une
erreur de 18° de longitude, alors qu’entre Tanger et
Tripoli de Syrie, les tables arabes contiennent une
erreur inférieure 4 1°. Le géographe marocain a relevé
toute une série d’erreurs et de fausses interprétations
commises par son prédécesseur, sur la géographie de
la Méditerranée. C’est lui, et non pas directement
PTOLEMEE, qui a été ‘‘le professeur de géographie
de I’Europe”, dira E.F. GAUTIER, qui affirme
encore que “‘pendant trois siécles, I'Europe n'aura de
carte du monde que celle d'IDRISSI" (Moeurs et
Coutumes des Musulmans, p. 239). Durant les temps
modernes, 'explorateur maghrébin jouissait, comme
géographe, d’aprés Dozy et Goeje, d’une grande
réputation en Asie, en Afrique et en Espagne’.
REINAUD qui avait jugé sévérement le chef-d’oeuvre
d'IDRISSI, dut cependant reconnaitre que ‘‘pris dans
son ensemble, il est comme celui de STRABON, un
véritable monument élevé a la géographie'’.



““Idrissi fait figurer dans sa carte - dit G. LE
BON - comme sources du Nil, les Grands Lacs équa-
tériaux dont la découverte par les Européens n'a été
faite gqu’a une époque récente’’ (Civilis. des Arabes,
p. 507).

L’oeuvre d'IDRISSI est originale : dans la car-
tographie marocaine, les contours des ports s'accu-
sent pour la premiére fois, chez notre géographe, et
“toute une nomenclature précise apparait - dit
MASSIGNON - sur les bords rectilignes des fleuves et
incurvés des chaines de montagnes’. D’autre part,
dans son objectivité, IDRISSI fit preuve d’un désin-
téressement idéal, en montrant 4 ’égard du christia-
nisme et des Chrétiens - comme ’affirme QUATRE-
MERE - la plus rare impartialité, et cela, & une
époque ot les conquétes des Croisés dans la Palestine
et celles des Castillans, dans I’Espagne, avaient exas-
péré les Musulmans, au plus haut degré.

Quant & IBN BATTOUTA, il naquit en 1304
aprés J.C., dans la ville voisine : Tanger. A peine
eut-il dépassé I’dge de 20 ans, qu’il se lanca dans une
série de pérégrinations aventureuses, a travers les
contrées les moins explorées. A Fés, sa derniere étape,
le voyageur tangérois se fit rédiger (comme Marco
POLO), le récit de son long périple qui a duré plus de
28 ans et totalise 75.000 milles, par un secrétaire du
sultan mérinide IBN Jozey, affecté spécialement a ce
travail. Cette célébre relation fut publiée, vers le
milieu du siécle dernier, par les soins de DEFRE-
MERY et SANGUINETTI ; GIBB publiera en 1829,
un abrégé en anglais, dans sa collection
BROADWAY Travellers, auquel il joignit une
remarquable étude sur I’auteur.

IBN BATTOUTA a été certainement, parmi les
explorateurs arabes, le plus entreprenant et le plus
curieux. Son attention se porta, plus que ses prédé-
cesseurs, sur le coté social et les aspects économique et
ethnologique des civilisations qu’il avait I’occasion de
brasser. Il décrit la production de chaque pays et
réveéle les caractéres et certaines industries, entre
autres, le systéme de production sériée avec des arti-
cles de grosseur croissante a Balabek et les arsenaux
chinois qui construisaient des vaisseaux a 4 étages
dotés d’appartements pour I'équipage, qui s’y fixait a
demeure avec sa famille. Il analyse, d’autre part, cer-
taines données économiques et en compare les
aspects, pour différents pays (tel le parallélisme entre
la valeur de la monnaie du Maghreb et celle d'Egypte,
a I'époque, appuyé par des chiffres sur le pouvoir
d’achat et les prix de différentes denrées) : il fait éga-
lement allusion pour la Chine, a un systéme précoce
de billets de banque, librement convertibles en or

dansles caisses de I’Etat, et a un systéme d’assurance
sociale qui faisait bénéficier d’allocations spéciales les
ouvriers retraités, ayant dépassé un certain age.

La volumineuse documentation, compilée par
IBN BATTOUTA, sur I'Extréme-Orient, est d’autant
plus précieuse que son authenticité a été démontrée,
sur bien des points, par le récit de MARCO POLO,
mort une année avant le commencement du périple
entrepris par I’explorateur maghrébin. Mais, un des
traits dominants de cette relation, réside, a notre sens,
dans ces élans de solidarité dont I'auteur faisait état et
qui illustraient la profondeur du pan-islamisme et le
sens d'unité spirituelle, rapprochant les nations les
plus hétérogénes du monde musulman. A coé de
I’accueil enthousiaste et de la sollicitude dont il était
entouré par ses coreligionnaires d’Afrique et d’Asie,
I’audacieux Tangérois put accéder, dans certains pays
musulmans, a de hautes fonctions juridictionnelles et
diplomatiques, (il fut désigné comme ambassadeur
extraordinaire en Chine par le Sultan de Delhi). Ce
fait qui sera réitéré pour IBN KHALDOUN, en
Andalousie et en Egypte ou il fut élevé aux dignités de
Vizir ou de Cadi, donnait la nette impression que les
différents secteurs du monde musulman n’étaient, en
fait, que les parties d'un vaste Patrie Mahométane.

En 1352, IBN BATTOUTA entreprit une nou-
velle tournée dans le Soudan, a travers le Grand
Sahara dont il a été le premier (d’aprés de la RON-
CIERE dans sa Découverte de I'Afrique au Moyen
Age), a avoir exploré les contrées désertiques.

Hassan IBN MOHAMED AL OUAZZAN, dit
Léon I’Africain, est né, & Grenade problablement,
vers 1495, mais fut élevé a Fés ou il passa la fleur de sa
jeunesse. A I'age de 21 ans, il entreprit un voyage vers
I’est, mais fut amené prisonnier a Naples, en 1519,
par des corsaires siciliens. C’est RAMISIO qui, dés
1550, publia la Descriptione dell Africa que LEON
semble avoir rédigée, directement en langue italienne
et qui se divise en [X livres, dont le premier est occupé
par des considérations de géographie générale ethno-
logique, ' climatique. Ce traité constituait, d'aprés
MASSIGNON, un véritable ‘‘manuel pratique de la
géographie de I’ Afrique du Nord™" (Le Maroc dans les
premiéres années du XVIe, p. 43). Tout ce qui est en
dehors d'indications précises et d’applicatiohs prati-
ques. ‘‘le laissa indifférent et sceptique’’. La descrip-
tion est ‘‘le seul traité méthodique et original qui fut
publié au XVIé siécle, en Europe, sur la géographie
du Maroc, et qui sera, durant trois siécles, la source
presque unique'.

D’autres explorateurs maghrébins2) devaient
contribuer & cette oeuvre géographique médiévale,



par les renseignements plus ou moins intéressants et
originaux, accumulés dans leurs récits de voyage ; tel
ABDARI (qui a vécu au XIII¢ siecle, & Mogador)
dont la relation et riche de constatations géographi-
ques, archéologiques et sociologiques. Des extraits en
furent publiés par CHARBONNEAU, dont le journal
asiatique (tome 4, S¢me série) ; tels aussi IBN SAID
(né en 1214 apreés J,C.) qui parvint jusqu’en Arménie
et probablement, jusqu’a la Cote d’Or, au Sud, et
IBN FATIMA qui s’aventura, dans les régions
cotiéres de I’Afrique Occidentale, plus loin que ses
collégues européens.

Des relations comme celles d’IBN ROCHEID,
TAIJJIBI, AIACHI, NACIRI et bien d’autres, cons-
tituent de simples récits de voyage dans les Lieux
Saints, incrustés de renseignements, parfois précieux,
sur Iitinéraire emprunté par les Haj et des portraits
descriptifs de certaines étapes maritimes qui jalonnent
la Méditerranée, notamment la Sicile. Mais la plus

célébre d’entre toutes ces relations est celle de
I’Andalous IBN JOBEIR qui passa plus de 20 ans au
Maroc. Rédigée vers 1186 aprés J.C., elle a été
publiée, il y a un siécle (1852), par I'orientaliste
anglais W. WRIGHT.

1l ressort donc de ce bref exposé, que I'ocuvre
arabe, orientale et maghrébine, a joué un role décisif,
dans I’élaboration de la science géographique et de la
cartographie du monde au Moyen Age.

(1) Immeubles 2 14 étages au Fostdt, en Egypte, au Vé siecle de
"'Hégire, d’apres I'explorateur persan Naser Khasrou, I'explorateur
andalous Ibn Joubelr, signale I'existence au Caire, au VI si¢cle
hégirien, d'immeubles ayant jusqu'a 8 étages.

(2) ALI ABOUL HASSAN, astronome du Maroc, est I'une des
gloires du Maghreb au commencement du XI11i¢ siécle ; de I'Atlan-
tique a I'Egypte, il releva la hauteur du pdle pour quarante ct une
villes, comprises dans neuf cents lieues de cotes et on lui doit de
remarquables progrés dans I'art de tracer les cadrans astronormi-
ques”. (Godard, p. 455 - Sédillot - Traité des instruments astro-
nomiques d’ABOUL HASSAN - Paris, 1835).



