N

Fés, centre de la Pensée Islamique
en Afrique ‘

»

Depuis treize sidcies, la céidbre oité de Fas
déciencha ia prometion 'y [processus origi-
ncl, au sein du Joatinent ¢lricain — Le Royuu-
me idrisside vit alors fe jour et rentra dans P'his-
toire de I'Occident islamigque, comme premiére
capitale du Grand Maghreb, aprés Qayrowane.
Ce fut déja le noyau d'un art arcbo-isiomique
transplanté, pour la premiére fois, sur les cdtes
atlant'ques, avec un ensembie architectural
d’un attrait sans pareil. L'empreinte islamique
commenca @ marquer cet admirable joyau oU
vient s'incruster le double chaton amazigho-
arabe.

Idriss 1Ter, in'tioteur et promoteur d'une
nouvelle civilisation islamo-africoine est, dé-
sormais, l'archétype qui sut faire miroiter, avec
bonheur et succes, les reflets étincelants du
flambeau de I'lslam, dans un continent jusqu'ici
réfractaire a toute intrusion étrangére. La reli-
gion Mohammadisnne ova’'t entamé un  épan-
chement spontané et harmonieux, au-deld des
déserts, malgré quelques remous suscités par
des hésilations passagéres, dans le choix libre
d'une approche et d'une destinée.

L'attroction du grand Idries « se fit sentir
fort loin gu-deld des limites de 1’Algérie ». Les
tribus berbéres sont fortement influencées par
I'élan centrifuge d'un prosélytisme créateur re-
levé par Ibn Khaldoun comme un événement
jamais connu dans I'histoire humaine.

L'urbanisme se limitait avant I'lsiam & de
simples « réunions de hameaux » ou « collec-
tions de gsours ». Les « villes homogénes,
étrangéres au monde des tribus, sont !a créa-
tion de la civilisation musulmane ».

Feés dans lagquelle GAUTIER @ vu « un mira-
cie d'adaptation a I'état orienta} », fut édifiée
ou début du IXéme siécle, dans ume région
qui passait déjd, pour uneg des plus riches du
Maroc. Située ou croisement des grandes rou-
tes, la cité Idrisside devint rapidement le centre
culturel et économique du Maghreb. A cette
epoque, encore proche de !a conquéte arabe,

ce fut uns étape vers une centrolsation d'au-

tant plus sérieuse que le Maroc n'a connu jus-*
qu’ici qu‘un morcellement triba! et un particu-
larisme déchirant. Un sentiment nouvecu éma-
nait spontanément de I'dme berbére fagonnée






par la foi nouvelle : fe monde d'lmazigh trouva
dans I'lslom simplists, souple et tolérant, les

impondérables, les ferments indicib'es pour
celte unité a laquelie les tributs, étaient jusque-
lo, fonciérement rebelies. A ce facteur psycho-
logique vencit s'aiouter I'attrait d'une civilisa-
tion nouvelie dont ie fond spiritus' se doublait
d'un véritable épanouissement de la- vie citadi-
ne. 80C familles arabes affluérent a Fés, en 814
venant des faubourgs de Cordoue, capita'e
oméyade dz I'Andalousie. Bientot, 300 autres
familles vinrent ds Qayrawane (1) considérée

+

{1) LUinfluence de Fés sur Ifrigya allait se
développer. « Ainsi — dit M. Marcais — la
vieille patrie des docteurs de I'islam se
mettait @ I'école des Berbéres de I'Ouest »
(Manue! d'Art Musulman t. I, p. 468).

50



alors comme la plus gronde cité musulmane de
I'’Afrique du Nord.

Lettrés et cultivateurs policés, les nou-
vegux venus faiscient rayonner des idées nou-
velies qui devaisnt engendrer, petit a petit, un
mouvement d'évolution, faisant l'effet d'une -
che d'huile. Les deux pd'es de I'lslam Occiden-
tal faurnirent & la caopitale du Maoroc les élé-
ments de sa civilisation. Une société bourgeoi-
se ol'oit naitrs et, autour d’elie, une vie payson-
ne et villageoise s'organisait sur des beses nou-
velles. Dés I'an 801, une premiére monnagie na-
ticnale est froppée. Une activité commeiciale
se fit jour ; de p'us en plus stimulée par s régne
de lao sécurité et de I'harmonie, au sein de la
cité, entre musulmans, juifs et méme chrétiens,
celte activité se centralisa dés V'an 1000, dans
une Kissaria.ol les bédouins venaient s'appro-
visionner.

A l'image de Fés, d'outres cités se fond-
rent, telle Arzila. Entre Tanger et lo copitaie
idrisside, une Basra morocaine s'érigsa, dés le
I1& siécie de ['Hégire, en centre actif de produc-
tion de lin.

Cet expansionnisme citadin fit régner, dans
une bonne partie du pays, un paisible sédenta-
risme quj contribua & assurer la stabilité écono-
mique. Szul le Saharo demeurait le voste pays
des nomades pasteurs, vivant de !'élevage et
des revenus de leur négoce caravanier, ¢ tra-
vers le désert.

Méme aprés la dislocation du Royaume
idrisside, les graonds princes de lo Dynaostie
continuérent & fonder, du Nord au Sud, de peti-
tes coptales qui cdevaient,  l'envi de Fés,
« adopter peu G peu et répandre gutour d'elies,
les formes de ia civilisation musuimanse ».

Les travaux hydrau’iques, indispensables &
toute prospérité agricole et & tout épanouisse-
ment citadin, « comptaient — dit H. TERRAS-
SE — parmi les grondes ceuvres des dynasties
musulmanes ». L’ére idrisside — recon -

nait encore H, TERRASSE — n’avait été ni ty-
rannique ni €puisante pour le pays. « A la fin
du Xéme siécle, IBN HAQUQAL fit état de lo
richesse marocaine ».

Dans le domaine cuiturel, les efforts con-
jugués de la Nation et de I'Etat tendaisnt, de-
puis les ldrissides, & multip'ier, pariout, des
écoles coraniques qui dispensaient un ensei-
gnement élémentaire & bose religieuss. Pour
'es cycles secondaire et supérieur, les Mos-
quées servaient de ciasses et de salles de con-
férencs. Les oraloires qui se comptaient par

~centagine dans les grands centres (785 & Fés,

3.000, d'aprés Dozy & Cordoue) étaient autant
d'intitutions universitaires, qui se préiaient
merveil'e, & |'enseignement traditionnel. Des
cours étaient donnés @ toute hsure de lo jour-
née par des professeurs bénévoles, la mission
didactique étant considérée comme une obli-
gction retgieuse dont choque docteur de la loi
devait personneilement s'acquitter.  L'étudiant
n‘avail alors que I'embarras du choix. La Ko-
raouyne ne constituait qu'une mosquée-école
pormi des centaines éparpiliées, jusque dans
les centres isolés du bled. Ces mosquées
éloient detées, pour la plupart d'une bibliothe-
Que plus ou moins importante. On vient d= dé-
couvrir il y a quelques décades, dans un org-
toire de Fés (sous ie caveau ces tombes), un
grand meuble @ ravonnaoe trés bien conservé
sous un linteau scuipté, ol se trouvaient deux
caisses de livras et de linsses de documeris
anciens. Mais avec lg temps, P'afflux des étu-
diants dans les grandes villes souleva un pro-
biéme nouveau : celui du iogement (2).

C'est alors que les Mérinides s’attelérent
activement a lo tache, dés le XIVéme siécle, en
créant des pavillons univarsitaires destinés &
accuellir les étudiants qui afflugient des tribus
veisines et méme de l'extérieur. Mais, dés te
10&éme siécle, Ben Tachefine édifia & Fés la
Méderso d'Essabirine, connue gu Xiléms sidcle,
sous le nom de Médersa Bou Médian. Abou

~

(2) « La crise du logement n’est pas soupgonnée en tribu » (Propos d'un vieux marocain, p.

97).



Yacoub fonda une médersa, lo dota d’'une bi-
bibiiothéque (3) que Iui offrit un prince espagnoi.
ABOU SAID (3), fit construire celle de Fés Dje-
did, en assurant & ses étudionts et & ses pro-
fesseurs des bourses et des oppointements ap-
préciables. Des biens immobiliers furent consti-
tués en biens habous Pour en assurer, en per-
manence, 'entretien et ie fonctionnement. D’gu-
tre part, des bourses, dites morattabét étaient
allouées par I'Adminisration Hobous @& tous
ceux qui savaient, par ceeur, fe Coran et cer-

tains poémes didactiques. Ces bourses ont tou-
jours constitué, pour I'étudiant, un appoint non
négligeable auquel venait se joindre une dota-
tion en nature quotidienns. i

Abou Hassan fonda & i'ouest de la Mosquée
andalouse une médersa qui lui colita  100.000
dinors-or. Plus tard {en 1323}, fut construite la
médersa d’'El Attarine, contigué aux salles ds
la Karaouyne. En 1351, ABOU INAN édif.g ceile
qui porte encore son rjom.‘ Toutes ces institu-

(3) « La bibtiothéque de I'Emir {Abou Yacoub, I'Aimohade) s’enrichissoit des dépouilles
de I'age précédent, au point d'égaler — dit on — celle du Sultan oméyade Hakam Il ».

{Miilet, les Almohades, p. 101).

Parfant des Meérinides, L. Provencal affirme que « Grice & eux, Fez qu XIVé
siécle n'avait rien a envier aux autres mé tropoies musulmones ». (Hespéris - 1ler

Trim. 1952 p. 3).

(4) « L'octivité architecturale est surtout le fait du prince ; elle est liée a lo prospérité
de la dynastie. Une période de décadence ost un temps mort ; Aprés le régne de YA-
COUB El Mansour, en I'onnée 1196 qui, d'aprés le Kirtds, vit I'2ntreprise ou I'oché-
vemient des plus vastes travaux, i faut attendre prés d'un siécle pour retrouver des
constructions & mentionner, en Moghreb tout au moins ». (G. MARCAIS - Manuel

d’Art. T. If - p. 476),



