La drogue et les

L’Islam a un impact efficient sur la communauté
musulmane. Les traditions séculaires, quoique enta-
mées par un déviationnisme croissant, au contact de
I’Occident, jouent le role d’un catalyseur, étoffé par
un élan de ‘‘sérénisation’’ (Sahwa), dans le processus
éducatif du fondamentalisme récent, encore faible et
limité, qui tend & renouer avec la Foi mohamma-
dienne, en déclenchant un certain mécanisme stabili-
sateur et un équilibre éthico-social. Sans endiguer le
mal dont souffre la société, le retour 4 la foi en
minimise les effets nocifs. Le sentiment religieux,
regénéré dans I’dme d’un musulman, par une foi
luminescente, demeure une source d’optimisme opé-
rationnel qui dégage le for intérieur de tout syndrome
dépressif : ““inhibition psychomotrice, accompagnée
de dégofit de la vie, de tristesse, de sentiments de cul-
pabilité, d’idées de suicide’’ ou de chute dans I’usage
des stupéfiants, pour fuir les remous des contingences
modernes.

Peu avant sa mort, André Malraux a cru devoir
exprimer sa conviction que : “‘le Monde de demain
sera religieux ou il ne le sera pas... autrement dit, il
sera civilisé ou il ne le sera pas ; s’il veut rester civilisé,
il faudra redevenir religieux, afin de lutter contre le
matérialisme décivilisateur avec spiritualisme
renové’’.

Le sage Bernard Shaw s’exprime ainsi: ‘‘J’ai
toujours une grande estime pour I’Islam, parce qu’il
est rempli d’une vitalité merveilleuse. Elle est'la seule
religion qui me parait contenir le pouvoir d’assimiler
la phase changeante de I’existence, pouvoir qui peut
se rendre si attachant & toute période”’.

Roger Du Pasquier(1) invite a la découverte d’un
domaine ou régne encore le sacré, donc fondamenta-
lement étranger a la civilisation spécifiquement
moderne, laquelle, voulant tout ‘‘démystifier’” et
ignorant la dimension verticale du monde, I’a, en fait,
désacralisé.

pays islamiques
par le prof. Abdelaziz Benabdellah

L’Islam, aujourd’hui, ne saurait laisser indiffé-
rent quiconque demeure conscient de la présence,
au-dessus de notre monde en perdition, d’une Vérité
intemporelle et salvatrice.

En cette derniére décennie du XXéme siécle, le
monde de I’Islam attire les regards de I’Occident et le
déconcerte. Car, malgré les boulversements apportés
par la civilisation moderne, il maintient des valeurs
traditionnelles que celle-ci juge périmées, et demeure,
de bien des maniéres, un monde de foi et de priére.

De fagon générale, il est indéniable qu’a I’heure
ou toutes les grandes religions sont en recul, ou du
moins sur la défensive, I’Islam, lui, est en progres.
L’Afrique en est I'une des plus évidentes illustrations.

Cette vigueur de I'Islam, contrastant avec
I’affaiblissement du Christianisme, représente un fait
majeur de I’histoire contemporaine. De nombreuses
études sociologiques et orientalistes ont déja cherché a
I’élucider et en ont mis en relief maints aspects. Mais,
il faut admettre que, dans ce siécle dominé par une
civilisation récusant toute transcendance, la vitalité,
la ferveur méme, d’une religion essentiellement
transcendante constitue un phénoméne échappant a
I’investigation scientifique ordinaire, laquelle n’est
qu’une forme élaborée de la pensée profane. Or,
I’Islam, c’est le sacré.

L’Islam a été donné aux hommes, précisément,
pour les aider a traverser, sans se perdre, cette phase
ultime de I’histoire universelle. Derniére Révélation
du cycle prophétique, il offre les moyens de résister au
chaos actuel, de rétablir ’ordre et la clarté, a I’inté-
rieur de soi-méme, ainsi que I’harmonie dans les rap-
ports humains, et de réaliser la destinée supérieure a
laquelle le Créateur nous a conviés.

La pensée moderne n’a pas d’anthropologie bien
définie et généralement acceptée.



L’8tre humain est désormais semblable 4 un
pantin secoué et désarticulé par une mécanique qu’il a
mise en train, mais dont il n’arrive plus 4 maitriser
I’agitation désordonnée et le mouvement accéléré.

Tel est le paradoxe de cette civilisation qui, au
départ, se voulait ‘‘humaniste’’.

Mais le déviationnisme a tout faussé :

Beaucoup de Musulman, hélas ! savent perti-
nemment distinguer le bien du mal, le licite de
'interdit et, malgré tout cela, disent qu’ils veulent
d’abord profiter & fond de leur jeunesse, ‘‘s’amuser”’
(comme ils disent), jouir des biens de ce monde, sans
trop regarder aux moyens bons ou mauvais, honora-
bles ou vils, et puis, quand ils ne seront plus assez
jeunes, ils reprendront, alors, la bonne voie, en
comptant sur la miséricorde divine.

Il en est, méme, qui interprétent, a tort, le verset
suivant :

— “Dieu aime ceux qui ne cessent de se
repentir’’ (Chap. 2, verset 222).

Ils pensent que Dieu aime ceux qui se repentent,
le soir, d'un grave péché, pour revenir le lendemain
matin & ce péché lui-méme. Cela est la plus sombre
erreur, car Dieu aime ceux qui, une fois guéris d’un
défaut, s’en trouvent, alors, un autre pour le quitter
aussitot et ainsi de suite, jusqu’a tendre & cette per-
fection qui n’est malheureusement pas de ce monde.

Quand Dieu nous a assuré de Sa clémence infinie,
Il a cependant précisé, d’une fagon claire et péremp-
toire, les conditions requises pour obtenir Son par-
don :

— “L’absolution n’est dfie, par Dieu, que pour
ceux qui font le mal par ignorance, puis retournent @
Dieu sans tarder. Ceux-la Dieu accepte leur repentir ;
et Dieu est essentiellement sachant et sage (17). Et
labsolution n’est nullement pour ceux qui font les
mauvaises choses, jusqu’a ce que la mort se présente a
l’un deux qui dit, alors : — *‘Maintenant, je retourne
a Dieu” - ,ni pour ceux qui meurent dans leur
mécréance. A ceux-la Nous avons préparé un supplice
douloureux’ — (Chap. 1V).

“‘L’Islam nous libére du mal qui nous entoure et
du mal qui est en nous-mémes. Il nous libére de toute
servitude & autre que Dieu ; et, c’est dans cette réelle
communion de I’étre avec son Créateur, que I’homme
devient, a juste titre, le vicaire de Dieu sur terre, pour
disposer, dans les limites de la justice et de la raison,
de cette matiére qui a été créée pour le servir, mais
dont il devient le vil esclave, dés qu’il refuse d’étre

’esclave de Dieu”’. (A. Alami).

La passsion peut conduire I’homme a4 des exac-
tions dangereuses pour sa propre sécurité. L’4ime
humaine peut nous inspirer des idées contraires a
I’éthique. C’est ainsi que nous comprenons le sens du
Verset 53, de la Sourate (Joseph) “Je ne déclare pas
mon dme entiérement innocente. L’dme nous incite
constamment a faire le mal”’, Telle est ’ame
humaine. Si elle inspire la concupiscence, cela se
répercute sur I’organisme ; si elle reste saine, le corps

‘le demeure aussi.

Les maladies mentales se développent
aujourd’hui, au sein de la société humaine et rendent
Pindividu incapable de surmonter ses difficultés.
Mais, quand sa foi en Dieu est forte, ’homme
triomphe des obstacles et finit par vaincre toute
épreuve. Dans le verset 11, de la Sourate : ““La Four-
berie”’, nous lisons : ““Celui qui croit en Dieu, Dieu
éclairera son coeur”.

Aujourd’hui, le désespoir s’est emparé de la
jeunesse et la pousse a sa perte. Un tel désespére a la
suite de son échec aux examens, alors qu’il a tout a
gagner a ne pas désespérer, pour réussir plus tard dans
de bonnes conditions ; un autre désespére quand il
pert un étre cher et il finit par se trouver dans un
hopital de psychiatrie. Un commergant qui perd dans
son négoce, qui n’espére plus rien pouvoir gagner,
omet de prendre pour exemple les autres commercants
qui, en subissant parfois des pertes, réalisent le plus
souvent, des bénéfices.

Une personne qui se laisse aller outre mesure au
désespoir, incline au suicide. Or, I’Islam interdit le
suicide d’une maniére absolue. Le Coran nous
décommande de mettre un terme a notre vie, quels
que soient le moyen utilisé et I’alibi trouvé, pour jus-
tifier cette funeste action. Si le meurtre est sanctionné
par la peine capitale, le suicide est puni, dans la vie de
I’Au-dela, par un terrible chatiment.

Dans ses Hadiths, le Prophéte condamne, sans
ambiguité, tous les moyeny utilisés par “‘les meurtriers
d’eux-mémes’’,

Dans certains pays, le suicide est devenu une
pratique courante. Trés souvent, ce phénoméne est
dd, chez les gens, a la faiblessé de leur Foi et a
P’incroyance aux valeurs morales dont I’attachement
subjugue le désespoir. Ne soyez donc pas comme
’homme au sujet duquel Dieu a dit : “‘Quand Nous
accordons quelques bienfaits @ [’homme, il se
détourne de Nous et se met a I’écart. Lorsqu’un mal-
heur vient [!’atteindre, il désespére’’. Sourate : Le
Voyage Nocturne, Verset 83).



Ou encore : “‘Si un malheur Uatteint, il désespére
et il doute”. (Sourate : La Séparation, Verset 49).

Ceux qui oeuvrent constamment, pour meériter la
miséricorde de Dieu, ne se laissent vaincre par aucune
déception, bénéficient du soutien et de I’aide d’une
force spirituelle, pour triompher des moments diffi-
ciles. Mais ceux qui négligent d’avoir confiance en
Dieu et ne font pas appel 4 Sa miséricorde, subissent
des revers douloureux et succombent, sous le joug du
malheur : ““Ne désespérent de la grice de Dieu que les
hommes égarés’’. (Sourate : al-Hijr, Verset 56).

C’est a cause de cet ‘‘idéalisme pratique’ que
I’éminent écrivain anglais Robert Briffault a rendu
hommage a Sidna Mohammad : ‘“‘Le plus grand
homme’’ dans I’histoire de "'Humanité.

Parmi les fléaux qui menacent, aujourd’hui,
I’humanité, se trouve la drogue, avec toute une
gamme de stupéfiants(2) dont les opiacés, le chanvre et
ses dérivés, les amphétamines, la cocaine, les halluci-
nogénes, les barbituriques, les solvants. I’opium, le
hachich, la morphine, sont consommés, soit par voie
bucale, soit sous forme d’injections, ou tout simple-
ment consommeés par aspiration ou inhalation.

Aprés avoir été épargné pendant des années, le
Japon parait “mir’’ pour la cocaine, une drogue
propre, 4 la mode, qui a commencé & prendre la reléve
des stimulants (connus aussi sous le nom de ‘‘Speed”’)
utilisés par lés toxicomanes japonais depuis la seconde
Guerre Mondiale.

Inconnus du temps du Prophéte, ces stupéfiants
ne sont mentionnés, ni dans le Coran, ni dans les
hadits (traditions du Prophéte). Mais, a partir des
versets coraniques ou des hadits authentiques, toute
boisson alcoolique ou ‘‘engourdissante’’, a été
expressément prohibée. La Jurisprudence vient sta-
tuer, conformément a I’esprit de 1’Islam la ou les deux
sources de législation islamique (Chariya) n’ont pu
intervenir.

“Al-mokhaddir’’ (Drogue) est un stupéfiant sec,
ayant pour effet, selon les textes socio-législatifs,
d’éradiquer la raison, tels le hachich, le khachkhich,
le benj (plante herbacée somnifére). Les pays islami-
ques n’avaient pas connu ces sucs narcotiques exci-
tants fumés ou méachés, avant le XIIIéme siécle de
I’ére chrétienne. Aujourd’hui, d’autres espéces, se
répandent dans le monde de I’Islam, comme le pavot
blanc (Papaver somniferum album), cultivé en
Orient, pour fabriquer I’opium), la marihuana ou
marijuana (chanvre indien).

D’autres drogues dures comme [’héroine

(L.S.D.) se sont largement répandues, ces derniéres
décennies, surtout chez les jeunes. Les dangers que
cette toxicomanie représente (accoutumance, assué-
tude, dépendance) ont incité le monde moderne a
intensifier la lutte, & I’échelle internationale, contre la
drogue et toute substance psychotrope qui agit sur le
psychisme, a en contrdler strictement la culture, la
vente et la mise en place de centres de désintoxication.

La premiére manifestation du hachich, dans les
pays islamiques, remonte au Xléme siécle, ou les
Assassins, (hachchichin) (fumeurs de haschisch),
musulmans chiites, se réclamant de Hassan Ibn
al-Sabbah, qui fondérent une dynastie (XIIéme
siécle), anéantie en 1256 par les Mongols. Les méfaits
de ce stupéfiant incitérent le grand Imam de I’époque
Ibn Taimiya (VIIéme siécle de ’Hégire) a intervenir,
pour condamner avec force, dans son célébre ouvrage
(As-Siassa achchariya) (Politique canonique), toute
espece de drogue, qu’il assimila aux boissons alcooli-
ques, mais avec des propriétés néfastes, désaffectant
les facultés intellectuelles et les dispostions psycholo-
giques de ’homme (tempérament). Son grand disciple
Ibn el Kaayyim, qualifia le (haschich), dans son
ouvrage (Zad el maid), dc promoteur de dégénéres-
cence et d’‘‘efféminisation’’, ramollissant la volonté
et éliminant tout élan énergétique viril. Ibn Hajar, le
grand traditionniste, exégéte du (Recueil de hadiths)
d’Al Boukhari (XIVéme siécle), stigmatise I’exubé-
rance et le débordement vicieux qui en découlent,
citant le célébre pharmacologue Ibn el Beitar qui
énuméra cent vingt (120) effets pernicieux du has-
chich, préparé a I’époque, en Egypte. Le grand mufti
du Caire, Cheikh Abdel Majid ne manqua pas de
souligner la condamnation ferme par la Chariya (loi
islamique) de la culture, de la vente et de 1'usage des
stupéfiants(3).

Ibn Taymiyya disait : ‘‘Mé&me si le hachich ne
fait pas son effet, il demeure illicite, parce que les
libertins le consomment pour y trouver un plaisir et
un étourdissement ; alors que le vin conduit 3 1’état
coléreux et a la violence, le hachich conduit 2
I’effondrement de la volonté et a 1’état
d’avilissement’’. La consommation du hachich est
passible de quarante vingt coups de fouets, selon la
gravité de son état. Cette sanction est légale, parce
que le hachich est assimilé au vin. Ibn Taymiyya
ajoute : ‘‘La régle de la religion est que le chatiment
est légal, lorsqu’un individu se rend coupable d’un
délit tel la consommation du vin, I’adultére, ou tout
ce qui est I’objet d’un désir condamnable. Or, ceux
qui consomment le hachich, en sont passionnés et ne
souhaitent pas I’abandonner. hachich est donc illicite,
et c’est la conclusion que I’on peut tirer de I’examen



