L’ISLAM ET LA FORMATION
DE I’ETAT MAROCAIN

Article extrait de la revue AL QODS- N° 16, 1998
Par le Pr. Abdelaziz Benabdallah

L’¢éminent professeur Henri TERRASSAE s’est penché sur I'étude de I’histoire du Maroc et a
eu le mérite incontesté d’élaborer une synthése digne de toute estime, dans son ouvrage intitulé

« L’Histoire du Maroc, des origines a I’établissement du Protectorat francais ».

Nous tenons a lui rendre sincérement hommage, quoique nous ayons des divergences de vues
sur un grand nombre de points qui touchent a la quintessence méme de notre Histoire. M.
TERRASSE a parlé, entre autres, de ce que ses prédécesseurs, tels les GAUTIER, les SURDON,
les MONTAGNE ou les MASQUERAY, avaient appelé « le sens biologique de la patrie®™ chez les
Arabes, les Berberes, et d’une facon générale chez les Asiatiques. Cette thése tend a expliquer et a
soutenir ce que M. TERRASSE n’a cessé de clamer le long de son ouvrage, a savoir que « les
Berberes, méme lorsqu’ils fondérent et maintinrent, quelques temps, un empire, ne surent s’élever,
ni a la notion d’Etat, ni a celle de la nation » (tome I, p. 28). « Moins encore qu’un Etat, le Maroc
n’a réussi a devenir une nation » (tome II, p. 22). C’est que « pour les Berberes, comme pour bien
d’autres peuples, affirme notre auteur, la patrie n’est pas la terre, le sol des ancétres, mais la race...
Les grandes forces historiques du Maroc furent des unités ou des groupements ethniques qui ne

s’inscrivent pas toujours dans un cadre territorial ».

Gadutier, dérouté par cet esprit de corps, qui caractérise, d’aprés Ibn Khaldoune, les rapports
entre les nomades maghrébins, crut devoir donner un sens biologique a tout le passé humain de
I’Oriental, & toute son histoire M. Il a ainsi généralisé trop hativement « cet esprit « qui devait étre,
a lorigine, circonscrit a des montagnards de 1’Atlas ou a des sahariens qui pratiquaient le
nomadisme ; car, au sens méme de I'auteur des Prolégoménes ; cet esprit de corps demeure une
exclusivité des nomades. Mais, de la a considérer le groupe nomade comme abstrait de son
substratum régional, il n’y a qu’un pas, que des sociologues orientalistes avaient vite franchi. Il est

vrai que le nomadisme ne connaissait pas de patrie dans I’acception étroite et occidentale du mot.

(1) Se référer aux « Grands Courants de la civilisation du Maghreb » du professeur Abdelaziz BENABDELLAH.
Parlant des Arabes nomades, Guster Le Bon dit : J’ai causé bien des fois avec eux... ; il m’a semblé que leur conception de
I’existence valait certamement celle de beaucoup d’Européens fort civilisés » (Civilisation des Arabes, p. 42).
Le transhumant atlassien était installé a demeure ; les silos qui « sont plus souvent constitués par des constructions
dont la réunion forme des villages », sontsurveillés par des gardiens « qui exercent leurs fonctions, pendant la durée
de la transhumance, c¢’est-a-dire pendant trois saisons sur quatre. Les villages, en effet, sont habités I’hiver »
(SURDON, I’Institut... p.257)



Mais, il est non moins vraique le nomade, quiévoluait dans un cadre géographique « large », ne s’y
plaisait justement que grice a I’homogénéité des décors, qui, au Maghreb s’identifiaient
curieusement avec 1’unité ethnique. A supposer méme que 1’explication biologique soit adéquate au
nomade, que dirait-on du sédentaire quiest le vrai noyau de la notion organisee, le véritable support
de I'Etat maghrébin ? « Les sédentaires de I’ Afrique du Nord — Sont des cultivateurs opiniatres,
fortement attachés a la terre sur laquelle ils ont bati les maisons, et, pour laquelle, ils ont ’amour de
vrai paysan ». GAUTIER lui-méme affirme, sans ambages, que I’amour du sol, le patriotisme, est
un sentiment de sédentaire ».

D’aprées FUSTEL DE COULANGES, il y a, a la base de la cité antique, petite patrie, le
tombeau, la maison et le champ. Ne rencontrons-nous pas les mémes éléments, chez les sédentaire
maghrébin, et, chez, d’ailleurs, bon nombre de nomades non sahariens, ou I’Agadir, entrep6t
familial, est un reflet de leur fixation au sol, dont ils ne s’éloignent que, périodiquement, pour des
besoins de transhumance®®.

R. MONTAGNE (dans la Berberes du Sus et le Maghreb, avant-propos, p. VIII), en partant de
ce fait dominant qu’est le rassemblement des Chleuh en villages ou hameaux, c’est-a-dire la
sédentarisation de ces Berberes, entreprend de montrer que « les hameaux primitifs de 1’Aures, les
villages pittoresques et animés de la Kabylie, les villes silencieuses du Mzab représentaient, chez
les sédentaires de I’Algérie, les étapes successives de la formation des cités, en suivant une
progression, analogue a celle qu’en pu connaitre la Gréce et la Rome primitive » MASQUERAY
développe la méme idée, dans sa these sur la « formation des cités chez les populations sédentaires
de I’ Algérie » (Paris 1886). De méme pour les montagnards, car, R. MONTAGNE spécifie que « la
tribu de plaine se trouve disposée a I'image de celle qui était depuis longtemps fixée dans 1’ Atlas ».
« De ce que les Berbéres sédentaires sont (dit G. SURDON dans ses Institutions et Coutumes des
Berbéres du Maghreb, p. 295), extrémement attachés & leur sol®™ ingrat qui leur est d’autant plus
cher, qu’il faut déployer davantage d’efforts, pour extraire de quoi vivre, on en conclut qu’il
existait, comme chez nous, mais a un degré plus élémentaire, des liens entre le sol et ses habitants ;
en un mot, que de la sédentarisation résultait la formation d’une partie, non pas aussi développée
que celle dont nous avons le sentiment, mais, du moins, de méme nature ». Mais, SURDON
n’hésite pas toutefois a prétendre que « I’attachement profond que 'on a pour le coin de terre, ou
I’on est né, que I’on a cultivé de ses mains, t, pour la défense duquel, on est prét a mourir les armes
a la main, ne saurait servir de base au sentiment territorial de la cité de la patrie, qui est le nbtre ».

D’aprés le raisonnement de SURDON, qui craint pourtant d’avoir l'air de cultiver le paradoxe »,

(2) « Profondément attachés au sol, ils (les Almohades) aiment la terre, ils savent la cultiver » (Millet, Les Almohades, p. 52).
« Il'y vient terminer ses jours. La nostalgie des crimes et des chemins vertigineux le raméne chez lui, quelques
années apres son départ » (Ibn Toumert et Abdel Moumen, par M.E. LEVY-PROVECA L. Publication de I’Institut
des HE.M. T. XVIII, p. 25).



«ce peuple de paysans foncierement attachés au sol d’un pays trés beau, n’a cependant pas de liens

juridiques avec ce sol » ; ¢’est vraiment bizarre !

La sociologie a démontré que les ¢léments constitutifs d’une nation sont divers ; race, langue,
religion, territoire ont aidé les hommes a s’ériger en nation. Certains de ces facteurs peuvent,
cependant, faire défaut, sans pour cela, empécher la société de s’élever ¢ 1’état de nation. Il est, en
effet, des nations qui sont composées de races différentes, ou I’on parle plusieurs langues, comme il
est des peuples, tels les Anglais et les Américains du Nord d’une part, les Espagnols et les
Américains du Sud d’autre part, qui, bien que parlant la méme langue, n’appartiennent pas a la
méme nation. En Europe, le cas de la Confédération Helvétique, qui parle trois langues est bien
caractéristique®. De méme, le facteur ethnique ne constitue pas un élément essentiel. En réalité, il y
deux sortes de facteurs : les uns matériels comme la terre, qui, selon ’expression méme du grand
sociologue francais RENAN, « fournit le substratum, le champ de lutte et de travail »; les autres
spirituels, le champ plus important est la religion, qui est pour ce substrat la véritable &me. Le fait
est d’autant plus significatif, pour nous, que I’Islam implique, malgré la pluralit¢ des patois, une
sorte d’unité linguistique, car I’arabe est, non seulement la langue du Livre sacré, mais encore
I’unique instrument interprétatif dans les pratiques rituelles : c’est-a-dire 1’instrument culturel du
dogme. Sa connaissance constitue pour le Musulman, quelle que soit sa race, une obligation
religieuse™, un devoir transcendant. D’ailleurs, 'unité religieuse a joué parfois un role décisif,
aussibien dans I’Antiquité que dans les Temps Modernes. D’éminents sociologues firent remarquer
que la «religion a été¢ 1’un des facteurs les plus puissants dans la formation de 1’esprit national » (cf.

L’Encyclopédie Francaise).

L’Ere théocratique surtout, fut marquée par I’influence illimitée des interprétes de nature,
chez les uns, des théologiens chez les autres, et, c’est sous leurs directives que les nations se sont
formées. Ce phénomeéne se corrobore par le fait que le lien dynastique, qui peut lui aussi « créer
’unité nationale » d’aprés RENAN, s’est presque toujours appuyés sur « un droit divin ». Selon H.
TERRASSE Ilui-méme, «la dynastie (c’est-a-dire marocaine), d’un mouvement invincible, se
détache de sa souche berbére ; pour se fonder, elle a presque toujours eu besoin de mettre en avant
une idée musulmane » (tome I, p. 25). Partant du noyau ethnique de 'Empire almohade, M.
TERRASSE affirme, également, « qu’une idée musulmane et la volonté ferme d’un homme, allaient
unir en un bloc les Masmoudas de I’Atlas, jusqu’alors rebelles a I'unité » (tome I, p. 273). Notre

célebre auteur reconnait, donc, la constitution de I'entit¢ et de 1’unité nationales. Ce principe

(3) « Les habitants d’un village du Nord et d’un village du Sud de la France ne comprennent pas un mot de leurs
idiomes réciproques » (GUSTAVE LE BON, Civilisation des Arabes, p. 472).

(4) « Lagrandeur et la faiblesse de I'Islam africain, ¢ ’est de n’échapper au particularis me le plus étroite, que pour viser
al'universel. Comme la notion d’Etat n’existe pas chezles tribus berbéres, une révolution religieuse peut, seule, les
arracher a leur isolement » (Les Almohades, par René MILLET, p. 3).

« C’est I’Islam qui apporte ici I'idée de I’Etat » (Les Berbéres et le Makhzen, R. Montagne, p. 54)

3



spirituel demeura de grande portée, méme dans les Temps Modernes ; RENAN I’a bien montré, en
prouvant que « ce quia contribué, surtout, a former la nation moderne, c’est le lien moral ; la fusion
s’est opérée dans différents Etats... La premicre cause de cette fusion, ¢’est I’adoption de la méme

religion par les vainqueurs et les vaincus »®).

Une nation est ame, un principe spirituel «résultant des complications profondes de
I’histoire ». « Deux choses, dit RENAN, font cette 4me, ce principe spirituel qui relie I’hommes,
des peuples surtout disparates : I’une, c’est la possession en commun d’un legs de souvenirs, 1’autre
est le consentement actuel... un héritage de gloires et de regrets a partager... avoir souffert, joui,
espéré ensemble, voila ce que I’on comprend, malgré la diversité de race et de langue ». 1l est vrai
que ’assiette de la nation peut différer d’un peuple a un autre. RENAN dut, en effet, distinguer dans
sont étude « Quest-ce qu'une Nation ? », la tribu & la facon des Arabe® et des Berbéres), la cité a
la fagon d’ Athénes et de Spartes, les grandes agglomérations a la Fagon de la Chine oude I’Egypte.
Mais, le principe, qui fut constamment a la base de toute élaboration nationale, était essentiellement

spirituel.

Le sens national des Marocains rebondissait, chaque fois, qu’une parcelle de la Patrie était
menacée de l'extérieur. M. TERRASSE ne put s’empécher de constater I'élan unanime, qui
soulevait la collectivité maghrébine, devant le péril étranger. L’esprit national se concrétisait, alors,
en une réaction que notre auteur qualifie de « vive et profonde » ; « partout, dit-il, la résistance aux
chrétiens s’organisa spontanément et sans retard. On vit sous les murs de Ceuta des guerriers de
I’Extréme Sud marocain (tome Il, pp.122-12=). Il reconnait I'existence « d’une sorte de conscience
nationale, presque de patriotisme marocain » (tome 11, p.147).

D’ailleurs, méme pour ce qui est de I'ére antéislamique(g), et, e, dehors de toute notion
religieuse proprement dite, le principe spirituel joue encore. La notion Patrie-territoire, que M.
TERRASSE a essayé d’exclure, trouve, peut-étre, son fondement jusque dans I’argumentation de
lauteur. En effet, ces mouvements migratoires, qui ont marqué notre histoire dans ses débuts, n’ont
fait en réalité que déplacer les tribus, dans les limites d’un grand espace de la terre africaine, qu’on

pourrait qualifier d’atlassien et de Saharien, et, que I’esprit primaire des Berbéres considérait

(5) « Le mérite de Youssef El Mansour est d’ordre moral, p lutdt que matériel. C’est pour avoir retrempé 1’Islam & ses
sources, qu’il réalisa 'unanimité des Musulmans » (MILLET, Les Almohades, p. 126).

(6) « Toutes les sécurité, toutes les commodités que 1’Etat moderne offre a ses citoyens, sont accordées a I’Arabe dans
sa tribu. Et méme ce dermnier, jouit de plus d’avantages, car s’il s’est endetté, elle répond de lui, en cas de défaillance,
et s’il veut se marier, sans en avoir actuellement les moyens, ¢’est la tribu qui paiera la dot » (La France en Afrique
du Nord. SURDON, p. 17).

(7) Dans « Le Berceau de I'Islam», LAMMENS, définissant les bases de 1’autorité dans la tribu arabe (savoir : table
ouverture, douceurs du paysage, Largesses abondantes, s’interdire de rien exiger, montrer la méme affabilité aux
petits et auxgrands ; bref, les traiter tous en égaux), ajoute : « Nos démagogues modernes pourraient signer le
programme » (pp. 208-211).

(8) Forte personnalité du Maroc : « Aucun pays musulman moderne n’a eu, au cours des siécles, et n’a gardé jusqu’a
présent, une personnalité politique, aussi forte et aussi distincte, que celle de ce pays » (Révolution du Maroc, par
Robert MONTAGNE, p. 375).



comme la configuration de la Patrie. Les « hordes de I’Atlas » ont pénétré en Europe, d’aprés
JULINUS CAPITOLINUS, cit¢ par MERCIER, dans son Histoire de I’Afrique Septentrionale.
Mais, ce ne fut qu’un raid passager, car ces « hordes » ne manquaient pas d’étre, de nouveau,
attirées vers le sol natal par un «instinct » nostalgique irrésistible. Ce fut I’Islam qui, des les
premiers siécles de ’'Hégire, donna ame a ce « sentiment » national rudimentaire. Un véritable Etat
marocain se constitua ; et, en dépit des crises graves, qui jalonnent notre histoire, cet Etat persista,
jouissant, d’aprés André JULIEN, d’une continuité a travers les ages. Le pseudo féodalisme, qui se
serait instauré, un certain temps, dans le Sud marocain, sous forme de petites principautés quasi-
autonomes, n’empéchait pas le Maroc de s’ériger en nation. « La France elle-méme, disait

Proudhon, était une nation, au temps ou la féodalité triomphait ».

Dans ce méme ordre d’idées, le Professeur TERRASSE c’est ingéni¢ a réfuter certaines
theéses, qui ne cadrent pas avec I’idée de base, sur laquelle est axée son « Histoire du Maroc » ; une
critique est, certes, d’autant plus logique que la lumiére doit étre faite, chaque jour, sur de nouvelles
sources encore inédites de 1’histoire marocaine. Nous ne pouvons qu’accueillir, avec gratitude, toute
recherche, tendant a faire éclater la vérité, méme a notre dépens. Mais, quand la critique faisant peu
de cas des textes, dégénére parfois en dénigrement, I'auteur risque d’étre taxé de parti-pris, et
s’expose fatalement a des contradictions. Notre éminent historien, qui affirme, en nation écrit par
contre : « Le Maroc a faitau Moyen age les plus grandes choses de 'Occident islamique ® 3 peine
constitué, il a ét¢ le noyau et la force vive des plus grands Empires qui s’étendirent jamais sur les
terres musulmanes du Couchant » (tome Il, p. 444). «Le Maroc des Almoravides redevint
rapidement, dans la paix, un Maroc prospére, riche de ressources naturelles et de bons guerriers »
(tome I, p. 257) ; ’Empire Almohade «s’étendait de la Castille a Tripoli, alors que celui d’Ibn
Tachfine s’étendait seulement a Alger » (tome I, p. 238) ; pour la premiére fois, L’Occident musulman
était uni, sous un méme pouvoir » (tome 1, p. 314) ; et, c’est alors, que se réalisa le « syncrétisme de la
Civilisation musulmane d’Occident » (tome |, p. 442) ; le Mansour Mérinide « apparut comme le
Souverain le plus puissant de I'Occident musulman « (tome Il, p. 28); le prestige d’ABOU EL
HASSAN « s’affirmait de la Castille au Soudan et a 'Egypte » (tome 11, p. 61).

D’autre part, la célebre Bataille des Trois Rois qui, d’aprés Iui, « ne fut, dans I’histoire du
Maroc, comme celle du Portugal, qu’un épisode accidentel, sans précédent et sans suite » (tome I,
p. 189), ne manqua pas, seulement, de révolutionner I'histoire ibérique ; car, M. TERRASSE
affirme, en méme temps, qu’a la suite bataille, « les Portugais durent vivre sous le régne de 1’Union
Ibérique », pendant soixante-deux ans; que «cette perte momentanée de son indépendance
politique, marque une coupure dans I'histoire du Portugal aux Temps Modernes » ; qu’alors, « le
Maroc fut considéré comme une grande puissance » ; que le cours européennes entrérent en relation

avec lui et, parfois, chercherent son appui ».



M.H. Terrasse semble avoir voulu ménager les dynasties Almoravide, Almohade et Mérinide,
dynasties chérifiennes® que la critique s’exaspére, de plus en plus, et, devient a sens unique. « Le
Maroc dit-il avait, depuis la fin des Mérinides, une langue tradition d’anarchie et de banditisme »

(tome I, p. 261).

L’ceuvre des plus grands monarques Saadiens et alaouites est réduite a néant, sans aucun
ménagement, ni réserve. Al Mansour, le grand conquérant du Soudan, est qualifié de « vainqueur
résiduel des Portugais » (tome Il, p. 188); le célebre Empereur Moulay Ismail « ne saurait étre
compté au nombre des bienfaiteurs du Maroc » (tome Il, p. 278), « Sil avait libéré la Patrie du joug
étranger, ¢’est qu’il avait récupéré, sans grande peine, les places que les Espagnols et les Portugais

n’était plus décidé a défendre » (tome I, p. 260).

(9) « Le Maghreb extréme, au contraire (des autres pays de ’Afrique du Nord), est fréquemment parvenu, sous la
domination de puissants souverains, a prendre I’aspect d’un Etat, Les Chorafas Idrissides, les conquérants
Almoravides, Almohades, Mérinides, Les successivement, le pouvoir, dans les mémes lieux, non sans interruption,
d’ailleurs, ont réussia y créer, malgré ’opposition de leurs sujets, la tradition d’un gouvernement de 1’Occident, qui
n’est pas indigne d’étre comparé aux grandes monarchies de I’Islam oriental ». (Les Berbéres et le Makhzen dans le
Sud du Maroc, Paris 1930, p. 3)



