
 1 

L’ISLAM ET LA FORMATION 

DE L’ETAT MAROCAIN 

 

Article extrait de la revue AL QODS- N° 16, 1998 

Par le Pr. Abdelaziz Benabdallah 

 

L’éminent professeur Henri TERRASSAE s’est penché sur l’étude de l’histoire du Maroc et a 

eu le mérite incontesté d’élaborer une synthèse digne de toute estime, dans son ouvrage intitulé 

« L’Histoire du Maroc, des origines à l’établissement du Protectorat français ». 

Nous tenons à lui rendre sincèrement hommage, quoique nous ayons des divergences de vues 

sur un grand nombre de points qui touchent à la quintessence même de notre Histoire. M. 

TERRASSE  a parlé, entre autres, de ce que ses prédécesseurs, tels les GAUTIER, les SURDON, 

les MONTAGNE ou les MASQUERAY, avaient appelé « le sens biologique de la patrie(1) chez les 

Arabes, les Berbères, et d’une façon générale chez les Asiatiques. Cette thèse tend à expliquer et à 

soutenir ce que M. TERRASSE n’a cessé de clamer le long de son ouvrage, à savoir que « les 

Berbères, même lorsqu’ils fondèrent et maintinrent, quelques temps, un empire, ne surent s’élever, 

ni à la notion d’Etat, ni à celle de la nation » (tome I, p. 28). « Moins encore qu’un Etat, le Maroc 

n’a réussi à devenir une nation » (tome II, p. 22). C’est que « pour les Berbères, comme pour bien 

d’autres peuples, affirme notre auteur, la patrie n’est pas la terre, le sol des ancêtres, mais la race… 

Les grandes forces historiques du Maroc furent des unités ou des groupements ethniques qui ne 

s’inscrivent pas toujours dans un cadre territorial ». 

Gautier, dérouté par cet esprit de corps, qui caractérise, d’après Ibn Khaldoune, les rapports 

entre les nomades maghrébins, crut devoir donner un sens biologique à tout le passé humain de 

l’Oriental, à toute son histoire (1). Il a ainsi généralisé trop hâtivement « cet esprit «  qui devait être, 

à l’origine, circonscrit à des montagnards de l’Atlas ou à des sahariens qui pratiquaient le 

nomadisme ; car, au sens même de l’auteur des Prolégomènes ; cet esprit de corps demeure une 

exclusivité des nomades. Mais, de là à considérer le groupe nomade comme abstrait de son 

substratum régional, il n’y a qu’un pas, que des sociologues orientalistes avaient vite franchi. Il est 

vrai que le nomadisme ne connaissait pas de patrie dans l’acception étroite et occidentale du mot. 

                                                 
(1) Se référer aux « Grands Courants de la civilisation du Maghreb » du professeur Abdelaziz BENABDELLAH. 

Parlant des Arabes nomades, Guster Le Bon dit : J’ai causé bien des fois avec eux… ; il m’a semblé que leur conception de 

l’existence valait certainement celle de beaucoup d’Européens fort civilisés  » (Civilisation des Arabes, p. 42). 

Le t ranshumant atlassien était installé à demeure  ; les silos qui « sont plus souvent constitués par des constructions 

dont la réunion forme des villages  », sont surveillés par des gardiens  « qui exercent leurs fonctions, pendant la durée 

de la transhumance, c’est-à-dire pendant trois saisons sur quatre. Les villages, en effet, sont habités l’hiver » 

(SURDON, l’Institut… p.257) 



 2 

Mais, il est non moins vrai que le nomade, qui évoluait dans un cadre géographique « large », ne s’y 

plaisait justement que grâce à l’homogénéité des décors, qui, au Maghreb s’identifiaient 

curieusement avec l’unité ethnique. A supposer même que l’explication biologique soit adéquate au 

nomade, que dirait-on du sédentaire qui est le vrai noyau de la notion organisée, le véritable support 

de l’Etat maghrébin ? « Les sédentaires de l’Afrique du Nord – Sont des cultivateurs opiniâtres, 

fortement attachés à la terre sur laquelle ils ont bâti les maisons, et, pour laquelle, ils ont l’amour de 

vrai paysan ». GAUTIER lui-même affirme, sans ambages, que l’amour du sol, le patriotisme, est 

un sentiment de sédentaire ». 

D’après FUSTEL DE COULANGES, il y a, à la base de la cité antique, petite patrie, le 

tombeau, la maison et le champ. Ne rencontrons-nous pas les mêmes éléments, chez les sédentaire 

maghrébin, et, chez, d’ailleurs, bon nombre de nomades non sahariens, où l’Agadir, entrepôt 

familial, est un reflet de leur fixation au sol, dont ils ne s’éloignent que, périodiquement, pour des 

besoins de transhumance(2). 

R. MONTAGNE (dans la Berbères du Sus et le Maghreb, avant-propos, p. VIII), en partant de 

ce fait dominant qu’est le rassemblement des Chleuh en villages ou hameaux, c’est-à-dire la 

sédentarisation de ces Berbères, entreprend de montrer que « les hameaux primitifs de l’Aurès, les 

villages pittoresques et animés de la Kabylie, les villes silencieuses du Mzab représentaient, chez 

les sédentaires de l’Algérie, les étapes successives de la formation des cités, en suivant une 

progression, analogue à celle qu’en pu connaître la Grèce et la Rome primitive ». MASQUERAY 

développe la même idée, dans sa thèse sur la « formation des cités chez les populations sédentaires 

de l’Algérie » (Paris 1886). De même pour les montagnards, car, R. MONTAGNE spécifie que « la 

tribu de plaine se trouve disposée à l’image de celle qui était depuis longtemps fixée dans l’Atlas ». 

« De ce que les Berbères sédentaires sont (dit G. SURDON dans ses Institutions et Coutumes des 

Berbères du Maghreb, p. 295), extrêmement attachés à leur sol(1) ingrat qui leur est d’autant plus 

cher, qu’il faut déployer davantage d’efforts, pour extraire de quoi vivre, on en conclut qu’il 

existait, comme chez nous, mais à un degré plus élémentaire, des liens entre le sol et ses habitants ; 

en un mot, que de la sédentarisation résultait la formation d’une partie, non pas aussi développée 

que celle dont nous avons le sentiment, mais, du moins, de même nature ». Mais, SURDON 

n’hésite pas toutefois à prétendre que « l’attachement profond que l’on a pour le coin de terre, où 

l’on est né, que l’on a cultivé de ses mains, t, pour la défense duquel, on est prêt à mourir les armes 

à la main, ne saurait servir de base au sentiment territorial de la cité de la patrie, qui est le nôtre ». 

D’après le raisonnement de SURDON, qui craint pourtant d’avoir l’air de cultiver le paradoxe », 

                                                 
(2) « Profondément attachés au sol, ils (les Almohades) aiment la terre, ils savent la cultiver » (Millet, Les Almohades, p. 52). 

« Il y v ient terminer ses jours. La nostalgie des crimes et des chemins vertigineux le ramène chez lui, quelques 

années après son départ » (Ibn Toumert et Abdel Moumen, par M.E. LEVY-PROVECA L. Publication de l’Institut 

des H.E.M. T. XVIII, p. 25). 



 3 

« ce peuple de paysans foncièrement attachés au sol d’un pays très beau, n’a cependant pas de liens 

juridiques avec ce sol » ; c’est vraiment bizarre ! 

La sociologie a démontré que les éléments constitutifs d’une nation sont divers ; race, langue, 

religion, territoire ont aidé les hommes à s’ériger en nation. Certains de ces facteurs peuvent, 

cependant, faire défaut, sans pour cela, empêcher la société de s’élever ç l’état de nation. Il est, en 

effet, des nations qui sont composées de races différentes, où l’on parle plusieurs langues, comme il 

est des peuples, tels les Anglais et les Américains du Nord d’une part, les Espagnols et les 

Américains du Sud d’autre part, qui, bien que parlant la même langue, n’appartiennent pas à la 

même nation. En Europe, le cas de la Confédération Helvétique, qui parle trois langues est bien 

caractéristique(3). De même, le facteur ethnique ne constitue pas un élément essentiel. En réalité, il y 

deux sortes de facteurs : les uns matériels comme la terre, qui, selon l’expression même du grand 

sociologue français RENAN, « fournit le substratum, le champ de lutte et de travail » ; les autres 

spirituels, le champ plus important est la religion, qui est pour ce substrat la véritable âme. Le fait 

est d’autant plus significatif, pour nous, que l’Islam implique, malgré la pluralité des patois, une 

sorte d’unité linguistique, car l’arabe est, non seulement la langue du Livre sacré, mais encore 

l’unique instrument interprétatif dans les pratiques rituelles : c’est-à-dire l’instrument culturel du 

dogme. Sa connaissance constitue pour le Musulman, quelle que soit sa race, une obligation 

religieuse(4), un devoir transcendant. D’ailleurs, l’unité religieuse a joué parfois un rôle décisif, 

aussi bien dans l’Antiquité que dans les Temps Modernes. D’éminents sociologues firent remarquer 

que la « religion a été l’un des facteurs les plus puissants dans la formation de l’esprit national » (cf. 

L’Encyclopédie Française).  

L’Ere théocratique surtout, fut marquée par l’influence illimitée des interprètes de nature, 

chez les uns, des théologiens chez les autres, et, c’est sous leurs directives que les nations se sont 

formées. Ce phénomène se corrobore par le fait que le lien dynastique, qui peut lui aussi « créer 

l’unité nationale » d’après RENAN, s’est presque toujours appuyés sur « un droit divin ». Selon H. 

TERRASSE lui-même, « la dynastie (c’est-à-dire marocaine), d’un mouvement invincible, se 

détache de sa souche berbère ; pour se fonder, elle a presque toujours eu besoin de mettre en avant 

une idée musulmane » (tome I, p. 25). Partant du noyau ethnique de l’Empire almohade, M. 

TERRASSE affirme, également, « qu’une idée musulmane et la volonté ferme d’un homme, allaient 

unir en un bloc les Masmoudas de l’Atlas, jusqu’alors rebelles à l’unité » (tome I, p. 273). Notre 

célèbre auteur reconnaît, donc, la constitution de l’entité et de l’unité nationales. Ce principe 

                                                 
(3) « Les habitants d’un village du Nord et d’un village du Sud de la France ne comprennent pas un mot de leurs 

idiomes réciproques » (GUSTAVE LE BON, Civ ilisation des Arabes, p. 472).  

(4) « La grandeur et la faiblesse de l’Islam africain, c’est de n’échapper au particularis me le plus étroite, que pour viser 

à l’universel. Comme la notion d’Etat n’existe pas chez les tribus berbères, une révolution religieuse peut, seule, les 

arracher à leur isolement » (Les Almohades, par René MILLET, p. 3).  

« C’est l’Islam qui apporte ici l’idée de l’Etat » (Les Berbères et le Makhzen, R. Montagne, p. 54)  



 4 

spirituel demeura de grande portée, même dans les Temps Modernes ; RENAN l’a bien montré, en 

prouvant que « ce qui a contribué, surtout, à former la nation moderne, c’est le lien moral ; la fusion 

s’est opérée dans différents Etats… La première cause de cette fusion, c’est l’adoption de la même 

religion par les vainqueurs et les vaincus »(5). 

Une nation est âme, un principe spirituel « résultant des complications profondes de 

l’histoire ». « Deux choses, dit RENAN, font cette âme, ce principe spirituel qui relie l’hommes, 

des peuples surtout disparates : l’une, c’est la possession en commun d’un legs de souvenirs, l’autre 

est le consentement actuel… un héritage de gloires et de regrets à partager… avoir souffert, joui, 

espéré ensemble, voilà ce que l’on comprend, malgré la diversité de race et de langue ». Il est vrai 

que l’assiette de la nation peut différer d’un peuple à un autre. RENAN dut, en effet, distinguer dans 

sont étude « Qu’est-ce qu’une Nation ? », la tribu à la façon des Arabe(6) et des Berbères), la cité à 

la façon d’Athènes et de Spartes, les grandes agglomérations à la Façon de la Chine ou de l’Egypte. 

Mais, le principe, qui fut constamment à la base de toute élaboration nationale, était essentiellement 

spirituel. 

Le sens national des Marocains rebondissait, chaque fois, qu’une parcelle de la Patrie était 

menacée de l’extérieur. M. TERRASSE ne put s’empêcher de constater l’élan unanime, qui 

soulevait la collectivité maghrébine, devant le péril étranger. L’esprit national se concrétisait, alors, 

en une réaction que notre auteur qualifie de « vive et profonde » ; « partout, dit- il, la résistance aux 

chrétiens s’organisa spontanément et sans retard. On vit sous les murs de Ceuta des guerriers de 

l’Extrême Sud marocain (tome II, pp.122-12=). Il reconnaît l’existence « d’une sorte de conscience 

nationale, presque de patriotisme marocain » (tome II, p.147)(7). 

D’ailleurs, même pour ce qui est de l’ère antéislamique(8), et, e, dehors de toute notion 

religieuse proprement dite, le principe spirituel joue encore. La notion Patrie-territoire, que M. 

TERRASSE a essayé d’exclure, trouve, peut-être, son fondement jusque dans l’argumentation de 

l’auteur. En effet, ces mouvements migratoires, qui ont marqué notre histoire dans ses débuts, n’ont 

fait en réalité que déplacer les tribus, dans les limites d’un grand espace de la terre africaine, qu’on 

pourrait qualifier d’atlassien et de Saharien, et, que l’esprit primaire des Berbères considérait 

                                                 
(5) « Le mérite de Youssef El Mansour est d’ordre moral, p lutôt que matériel. C’est pour avoir retrempé l’Islam à ses 

sources, qu’il réalisa l’unanimité des Musulmans  » (MILLET, Les Almohades, p. 126).  

(6) « Toutes les sécurité, toutes les commodités que l’Etat moderne offre à ses citoyens, sont accordées à l’Arabe dans 

sa tribu. Et  même ce dernier, jouit de plus d’avantages, car s’il s’est endetté, elle répond de lui, en cas de défaillance, 

et s’il veut se marier, sans en avoir actuellement les moyens, c’est la tribu qui paiera la dot  » (La France en Afrique 

du Nord. SURDON, p. 17).  

(7) Dans « Le Berceau de l’Islam », LAMMENS, définissant les bases de l’autorité dans la tribu arabe (savoir : table 

ouverture, douceurs du paysage, Largesses abondantes, s’interdire de rien exiger, montrer la même affabilité aux 

petits et aux grands ; bref, les traiter tous en égaux), ajoute : « Nos démagogues modernes pourraient signer le 

programme » (pp. 208-211). 

(8) Forte personnalité du Maroc : « Aucun pays musulman moderne n ’a eu, au cours des siècles, et n’a gardé jusqu’à 

présent, une personnalité politique, aussi forte et aussi distincte, que celle de ce pays » (Révolution du Maroc, par 

Robert MONTAGNE, p. 375).  



 5 

comme la configuration de la Patrie. Les « hordes de l’Atlas » ont pénétré en Europe, d’après 

JULINUS CAPITOLINUS, cité par MERCIER, dans son Histoire de l’Afrique Septentrionale. 

Mais, ce ne fut qu’un raid passager, car ces « hordes » ne manquaient pas d’être, de nouveau, 

attirées vers le sol natal par un « instinct » nostalgique irrésistible. Ce fut l’Islam qui, dès les 

premiers siècles de l’Hégire, donna âme à ce « sentiment » national rudimentaire. Un véritable Etat 

marocain se constitua ; et, en dépit des crises graves, qui jalonnent notre histoire, cet Etat persista, 

jouissant, d’après André JULIEN, d’une continuité à travers les âges. Le pseudo féodalisme, qui se 

serait instauré, un certain temps, dans le Sud marocain, sous forme de petites principautés quasi-

autonomes, n’empêchait pas le Maroc de s’ériger en nation. « La France elle-même, disait 

Proudhon, était une nation, au temps où la féodalité triomphait ». 

Dans ce même ordre d’idées, le Professeur TERRASSE c’est ingénié à réfuter certaines 

thèses, qui ne cadrent pas avec l’idée de base, sur laquelle est axée son « Histoire du Maroc » ; une 

critique est, certes, d’autant plus logique que la lumière doit être faite, chaque jour, sur de nouvelles 

sources encore inédites de l’histoire marocaine. Nous ne pouvons qu’accueillir, avec gratitude, toute 

recherche, tendant à faire éclater la vérité, même à notre dépens. Mais, quand la critique faisant peu 

de cas des textes, dégénère parfois en dénigrement, l’auteur risque d’être taxé de parti-pris, et 

s’expose fatalement à des contradictions. Notre éminent historien, qui affirme, en nation écrit par 

contre : « Le Maroc a fait au Moyen âge les plus grandes choses de l’Occident islamique ;(8) à peine 

constitué, il a été le noyau et la force vive des plus grands Empires qui s’étendirent jamais sur les 

terres musulmanes du Couchant » (tome II, p. 444). « Le Maroc des Almoravides redevint 

rapidement, dans la paix, un Maroc prospère, riche de ressources naturelles et de bons guerriers » 

(tome I, p. 257) ; l’Empire Almohade « s’étendait de la Castille à Tripoli, alors que celui d’Ibn 

Tachfine s’étendait seulement à Alger » (tome I, p. 238) ; pour la première fois, L’Occident musulman 

était uni, sous un même pouvoir » (tome I, p. 314) ; et, c’est alors, que se réalisa le « syncrétisme de la 

Civilisation musulmane d’Occident » (tome I, p. 442) ; le Mansour Mérinide «  apparut comme le 

Souverain le plus puissant de l’Occident musulman «  (tome II, p. 28) ; le prestige d’ABOU EL 

HASSAN « s’affirmait de la Castille au Soudan et à l’Egypte » (tome II, p. 61). 

D’autre part, la célèbre Bataille des Trois Rois qui, d’après lui, « ne fut, dans l’histoire du 

Maroc, comme celle du Portugal, qu’un épisode accidentel, sans précédent et sans suite » (tome II, 

p. 189), ne manqua pas, seulement, de révolutionner l’histoire ibérique ; car, M. TERRASSE 

affirme, en même temps, qu’à la suite bataille, « les Portugais durent vivre sous le règne de l’Union 

Ibérique », pendant soixante-deux ans ; que « cette perte momentanée de son indépendance 

politique, marque une coupure dans l’histoire du Portugal aux Temps Modernes » ; qu’alors, « le 

Maroc fut considéré comme une grande puissance » ; que le cours européennes entrèrent en relation 

avec lui et, parfois, cherchèrent son appui ». 



 6 

M.H. Terrasse semble avoir voulu ménager les dynasties Almoravide, Almohade et Mérinide, 

dynasties chérifiennes(9) que la critique s’exaspère, de plus en plus, et, devient à sens unique. « Le 

Maroc dit- il avait, depuis la fin des Mérinides, une langue tradition d’anarchie et de banditisme » 

(tome II, p. 261). 

L’œuvre des plus grands monarques Saadiens et alaouites est réduite à néant, sans aucun 

ménagement, ni réserve. Al Mansour, le grand conquérant du Soudan, est qualifié de « vainqueur 

résiduel des Portugais » (tome II, p. 188) ; le célèbre Empereur Moulay Ismail « ne saurait être 

compté au nombre des bienfaiteurs du Maroc » (tome II, p. 278), « Sil avait libéré la Patrie du joug 

étranger, c’est qu’il avait récupéré, sans grande peine, les places que les Espagnols et les Portugais 

n’était plus décidé à défendre » (tome II, p. 260). 

                                                 
(9) « Le Maghreb ext rême, au contraire (des autres pays de l’Afrique du Nord), est fréquemment parvenu, sous la 

domination de puissants souverains, à prendre l’aspect d’un Etat, Les Chorafas Idrissides, les conquérants 

Almoravides, Almohades, Mérinides, Les successivement, le pouvoir, dans les mêmes lieux, non sans interruption, 

d’ailleurs, ont réussi à y créer, malgré l’opposition de leurs sujets, la tradit ion d’un gouvern ement de l’Occident, qui 

n’est pas indigne d’être comparé aux grandes monarchies de l’Islam oriental ». (Les Berbères et le Makhzen dans le 

Sud du Maroc, Paris 1930, p. 3) 


