
 1 

AL-QODS   

MONOGRAPHIE ISLAMIQUE MILLENAIRE 

 

Article publié dans la revue AL QODS,  N° 26 - 1991 

Par Abdelaziz BENABDALLAH 

 

Le premier ouvrage arabe connu sur l’histoire sacrée d’Al-Qods remonte à la fin du IIème 

siècle de l’hégire (VIIIe de l’ère chrétienne). Il s’agit de l’épître élaborée par Isaac Ben Bichr de 

Bokhara, décédé en l’an (206 h/821 ap. 7) ; la deuxième étude, consacrée à l’immigration des 

compagnons du Prophète à Jérusalem, est l’œuvre de Moussa Ben Sahl de Remla, mort en l’an 261 

h/874 ap. J. 

A partir du IXe siècle de l’ère chrétienne, c’est à dire depuis plus d’un millier d’années, les 

ouvrages sur Al-Qods, ne se comptent plus. Un certain nombre fut repéré, cité par d’autres écrits, ou 

conservé, en manuscrits, dans certaines bibliothèques publiques ou privées, de par le monde : 

- Information sur « Beit el Meqdiss », d’Ahmed ben Khalaf, cité par Ibn Khaïr dans sa 

« Fihrissa ; Ibn Khair est décédé en l’an (575 h/1179 ap. J).  

Mais, bien avant lui, un historien de Tlemcen du IVème siècle de l’hégire, Mohamed Ben Abi 

Bekr, esquissa une fresque sur les lieux saints. (Le manuscrit est conservé à l’Escurial, en Espagne, 

sous le n°404 (118 pages))(*). 

- Abou Bekr Mohamed Iben Ahmed Wâssit, qui vécut à Jérusalem, en l’an (410 h/1019 ap. J), 

nous dépeint les vertus et les mérites de la cité sainte, notamment la mosquée d’Omar, dite Coupole 

du Rocher, sur les vestiges duquel Israël désire réédifier le Temple de Salomon, détruit en L’an 135 

par les Romains. Cet ouvrage, qui comporte 24 chapitres, constitue une des principales références 

des historiens ultérieurs dont Ibn El Jauzi, Ibn Asâkir, Ibn Sourour, Momahhed Kanji et autres. 

Cette œuvre, très originale, nous rapporte cent soixante cinq hadith (traditions et propos du 

Prophète) dont bon nombre est malheureusement apocryphe ; le manuscrit était catalogué, avant 

l’occupation israélienne de la Palestine, dans (la bibliothèque de la mosquée Ahmed Bâcha) à Akka, 

photocopié et conservé à Dar eE Koutoub au Caire (n° 781), microfilmé par (l’Institut) des 

manuscrits Arabes, n°417).  

 

 

 

                                                 
(*) Se référer, à l’ouvrage du Dr. Kamil Al-Asly, sur les manuscrits relatant les « vertus d’Al-Qods », (publié par 

l’Académie de langue Arabe à Amman, 1981). 



 2 

- Un quatrième manuscrit est conservé dans la bibliothèque privée du Dr. Moussael 

Housseiny, à Jérusalem. L’original faisait partie des manuscrits légués, à titre d’habous (waqf), au 

nom de la médersa Ahmadia de la mosquée Ahmed Bâcha El Jazzâr. Cette médersa fut restaurée en 

1323 h/1903 ap. J), l’ouvrage a été publié en 1979 par l’Institut d’études afro-asiatiques (Université 

hébraïque d’Al-Qods). 

Abou El Maâli, Ali Mouchrif Ben El Marja, érudit d’Al-Qods élabora une étude sur la Cité 

sacrée d’Al Khalil, au Vème siècle de l’hégire. Il vivait à Jérusalem, en l’an (492 h/1098 ap.J), 

c’est-à-dire lors de la première Croisade (1096-1099), décidée par le Pape Urbain II, pendant le 

Concile de Clermont (1095) matée par les Turcs, à partir de l’Anatolie ; elle aboutit finalement à la 

prise de Jérusalem, en 1099 ap. J, cet ouvrage comporte cent quinze chapitres, sur l’évolution du 

processus historique de la Cité, depuis l’avènement de l’Islam, dépeignant les diverses péripéties, 

les mouvements sacrés, les prophètes qui y furent inhumés, les détails de l’Ascension de Sidna 

Mohamed, avec maints hadiths, en l’occurrence. L’auteur de cet ouvrage se réfère, constamment, à 

El Waâsity, que nous avons cité Ŕ Un manuscrit unique est catalogué (sous le n° 27, de la 

Bibliothèque université de « Tupenjen », photocopié par l’Université jordanienne, et Dar el 

Koutoub du Caire (n° 3194 Ŕ rubrique histoire) Ŕ Une copie originelle se trouverait à l’Institut 

théologique d’Hartford aux USA. Quelques fragments de ce manuscrit sont catalogués dans la 

Bibliothèque nationale de Paris (n° 2322).  

Un manuscrit du même auteur, portant un titre différent, se trouve dans la Bibliothèque de 

l’Université d’Al-Azhar (n° 3971 Ŕ Histoire Abaâdha). 

Un autre historien originaire d’Al-Qods, Mekki ben Abdeslam Ibn Romeily, né en l’an (432 

h/1040 ap. J), a écrit, sur les grands mérites de sa ville natale, une épître qu’il ne put achever, ayant 

été victime d’un attentat, qui a mis fin à ses jours. L’ouvrage disparut, alors, avec son auteur. Il 

semble que la famille « Abou Romeila » d’Al-Qods et d’Al-Khalil remonte à ce personnage, 

d’après le docteur Kamil Jamal Al-Asly ; ce cèlèbre auteur fut un grand explorateur et un éminent 

jurisconsulte, très apprécié en Egypte, dans la Grande Syrie (ech-Châm) et ailleurs. Détenu, en ‘l’an 

492 h/1098 ap. J), lors de la 1ère Croisade, il fut lapidé jusqu’à sa mort, pour ne pas avoir payé une 

rançon de mille dinars. 

- Quant au VIe siècle de l’hégire (correspondant au XIIe de l’ère chrétienne), c’est-à-dire en 

pleine expansion des Croisés en Palestine (2e Croisade (1147-1149) et 3e (1189-1192)), 

Salaheddine, (Saladin) premier sultan Ayyubide d’Egypte et de Syrie (1171-1193), remporta une 

victoire décisive à Hittine (près du lac de Tibériade) sur les Chrétiens (1187) ; son entrée à 

Jérusalem suscita la troisième Croisade. La paix de (1192) établit un modus vivendi, les Francs 

gardant les zones côtières. Un ministre de Salaheddine nous légua un ouvrage célèbre, sur cette 

victoire et sur les exploits du sultan. Ce fut Mohammed Ben Mohammed Ben Hamid d’Ispahan, 



 3 

décédé en l’an (597 h/ap. J) ; ce manuscrit comporte l’allocution prononcée par le sultan, avant 

d’engager le combat décisif qui aboutit à la libération d’Al-Qods. Il contient également la missive 

envoyée au Khalif Abbasside à Bagdad, annonçant la victoire.  

Ce manuscrit, publié quatre fois (au Caire en 1321 h/ 1332 en 1965 et à Leyden en 1888, par 

C. De Landbreg, est catalogué dans les bibliothèques d’Istanbul, Paris, London, Vatican, Rampur 

(Inde), Berlin, Fès (Université Qaraouyène n° 1287), Preston, Leningrad, Médine etc.… 

Un autre ouvrage sur le même thème, est dû à Ibn Sasry, décédé en (586 h/1190), grand 

traditionniste, disciple de Saladin ; il est considéré comme perdu. 

Toute cette gamme d’épîtres traitent du même thème : les hauts mérites et les qualités dignes 

d’estime et de considération d’Al Qods. Deux de ces manuscrits clôturent la liste des œuvres du 

XIIème siècle, à savoir : 

- Celle du célèbre Ibn El Jawzi, historien et traditionniste de Bagdad ; son ouvrage sur Al 

Qods figure parmi trois cent quarante épîtres, élaborées, grâce à une dynamique initiatrice qu’il a pu 

déclencher, dans le cadre des sciences islamiques pendant neuf décennies ; il décéda en l’an (597 

h/1200 ap. J.) ; la plupart de ses ouvrages ont péri, au cours des inondations survenues à Bagdad, en 

l’an (554 h/1159 ap. J.). 

Durant toute la vie d’Ibn Al Jawzi, il n’eut d’autres soucis que celui de libérer la Palestine. 

Ses exhortations adressées aux masses des volontaires, dans ce sens, ne se comptent nullement. 

L’élaboration de cet ouvrage en est un des aspects de cette lutte acharnée engagée par les Uléma, 

dans le but de déloger les envahisseurs croisés. Il fut publié à Beyrouth, en (1979), à partir du 

manuscrit de Prenston (USA), qui semble être l’unique original dont tous les autres n’en sont que 

des microfilms (Université jordanienne notamment).  

L’autre ouvrage inscrit parmi les élaborations du XIIème siècle de l’ère chrétienne, traite 

surtout de la mosquée d’Al-Aqça ; son auteur est le fameux Ibn « Assâkir, El Qasim ibn Ali », 

décédé en l’an (600 h/1203 ap.J.) ; c’est le fils du fameux historien de Damas (décédé en l’an 571 

h). Cette œuvre fut la source des conférences faites par l’auteur, sur la chaire de la mosquée Al 

Qods), en l’an (596h/1199 ap.J.), c’est-à-dire trois ans, avant la 4e Croisade (1202-1204), organisée 

par le Pape Innocent III et qui fut détournée de son but (l’Egypte), par les Vénitiens ; les Croisés ne 

parvinrent guère à reprendre Jérusalem que Saladin avait enlevée en (1187-ap.J). Un manuscrit 

partiel se trouve à Al Azhar, au Caire (n° 3971), photocopié par l’Université Jordanienne en 1963.  

Œuvres du VIIème siècle de l’hégire, correspondant au XIIème de l’ère chrétienne, toujours sur 

les mérites d’Al Qods et parfois, d’autres cités palestiniennes : 



 4 

-Le Cadi Ahmed Ben Mohammedd Amine Eddine, né à Damas en (543 h), neveu du grand 

historien Ibn Assâkir ; il décéda en (610 h/1213 ap.J). Un manuscrit de son ouvrage est catalogué à la 

Bibliothèque de la Qaraouyène, à Fès, (n° 1250). 

- Ouvrage intitulé « Clef des objectifs et phare des observatoires, pour la visite d’Al Qods », 

son auteur est Abderrahim Ben Ali Qorachi, décédé à Damas, en (625 h/1227 ap.J). C’est un grand 

homme de lettres et poète qui supervisa, successivement, le (Diwan d’Al-Inchâa) à Alexandrie et Al 

Qods. 

Un manuscrit de cette œuvre est catalogué à (l’Institut du Patrimoine scientifique arabe), à 

l’Université d’Alep, à Dakar El Koutoub El Misrya au Caire (n° 514) et à Bagdad (n° 70-36). 

- « Le Parc des saints de la mosquée d’Ilyâa », dont l’auteur est Mohammed Ben Mahmoud, 

Ibn En-Nejjar, surnommé Mohib ed-Dîne le Bagdadien en (643 h/1245 ap.J).  

A l’instar du Tangérois Ibn Battouta, il effectua une longue exploration, pendant vingt-sept 

ans, en Syrie, Egypte, Hijâz et Perse où le nombre de ses maîtres se monte à quelque trois mille.  

- Manuscrit perdu sur le même thème d’Abou Sa’d Abdellah Assâakir de Damas décédé en 

(645 h/1247 ap. J). 

- Manuscrit sur (les mérites de Beit El Maqdiss et (châm) (la grande Syrie) (n° 26), élaboré 

par le soufi égyptien el Kanji décédé en (682 h/1283 ap.J), et cité par Rosenthal dans son (History 

of Muslim Historiograph p. 465), comme double monographie d’Al-Qods et d’Hébron (auj. Al-

Khâlil). Dans l’ensemble que comporte ce manuscrit (Turbengen, n° 26), se trouve une copie d’un 

manuscrit dû au Meknassi Ibrahim sur Gaza, Remla, Arika, Naplouse, et autres cités palestiniennes 

et syriennes. 

- Ce Meknassi, originaire du Maroc, est Abou Issak Ibrahim Ben Yahya Ben Abi Hifadh, 

l’ouvrage, dépourvu de chapitres, est réparti en paragraphes titrés sur ce qui a trait à Jérusalem, 

codification qui a toujours constitué le symbole de cette ville sainte. Une mosaïque harmonieuse de 

renseignements sur les péripéties qui jalonnent son histoire, depuis des milliers d’années. Ce fut une 

des références de l’ouvrage d’Ibn Sourour qui incite à la visite d’Al-Qods et du (Châm) et, qui fut 

élaboré en l’an (752 h/1351 ap. J).  

- Un autre manuscrit, sur les monagraphies des villes de Palestine et de la gra nde Syrie, est 

catalogué également, avec le manuscrit antérieur à la Bibliothèque de Turbengen n° 26).   

  

 

 


