certaine zone arabique ou la Kadba se trouve
enclavée. M. Terrasse, célébre archéologue qui, dans
son étude, ‘‘Orientation du Mihrdab dans les Mos-
quées’’, a cru devoir donner une triple explication a ce
phénomeéne, n’a pas décelé les traits de la pensée
dhahirite des Mouwahhidines.

Ces préoccupations salafites des Almohades se
doublent du souci d’assurer la symbiose hispano-
mauresco-orientale, pour mieux concrétiser I’esprit
“‘unitaire’’ qui marque l’islam, dans son dogme aussi
bien que dans P'universalisme de son idéal. Cette
constatation explique le fait paradoxal qu’est le
manque d’unité entre les diverses parties du sanc-
tuaire de Hassan, néanmoins, I’ensemble de la mos-
quée a gardé une allure d’homogénéité et de concor-
dance. Est-ce 1a un trait de génie ou I'effet du pur
hasard ? il est indéniable que les Almohades, étant
donnés [P’infrastructure bédouine et le caractére
improvisé de leur empire, n’ont pu se constituer un art
propre. Ils ne faisaient qu’emprunter les éléments
hétéroclites 4 leurs coreligionnaires d’Orient et
d’Andalousie. Je n’ai pas la prétention de fournir une
appréciation nouvelle de I’art, tel qu’il a été congu et
concrétisé par les Almohades, mais, c’est 14 une cons-
tatation d’autant plus digne d’intérét qu’elle explique,
relativement du moins, certaines hypothéses, avan-
cées & propos des particularités du plan et de la struc-
ture architecturale de la Mosquée de Hassan, et qui
laissaient penser a tort, a la préexistence d’une mos-
quée dont Hassan serait I’agrandissement ou de
médersas annexes.

Cet hétéroclisme apparent n’est pas I'effet du
“‘repentir’’, hypothése avancée par M. Jacques Caillé
dans son ouvrage richement documenté sur la Tour
Hassan. M. Caillé n’a t-il pas constaté lui-méme que
Yacoub El Mansour a peut-étre voulu que ‘‘le plus
vaste sanctuaire de I’Occidént musulman rappelét,
par certains points, les premiéres grandes mosquées
d’Orient’’. Par ses portiques, le long du mur de la
qibla, le sanctuaire de Hassan était une image des
mosquées de Médine et de Koufa. De méme,
P’enceinte extérieure qui entourait la mosquée, I’iso-
lant de la ville de Rabat, n’était qu’une réplique de
celles de Samarra et du Caire.

La partie Nord du sanctuaire, comprenant les
citernes, s’étend sur une profondeur égale au quart de
la superficie totale de la mosquée. La, s’éléve le
minaret, occupant une position médiane, (a cheval et
en saillie), qui est la seule dans tout I’Occident. C’est
une tour carrée, a I'instar de la mosquée de Damas.
Selon les dimensions traditionnelles d’un minaret, la
largeur égalant le quart de la hauteur, la Tour Hassan

se serait élevée (lanternon non compris) a plus de 64
métres, ce qui aurait fait d’elle ‘‘le plus grand minaret
de tout I’Occident, sinon de I’Orient’’(16),

Deux villes sont dues aux Almohades, Taza
fondée par Abdelmoumen (qui renfor¢a aussi Tinmel,
puis Gibraltar en 555 de I’hég.) et Rabat, par Al
Mansour dont ’activité de déployait, surtout, dans
I’édification de remparts et de qel’a (citadelles).

L’emplacement de Rabat serait mal choisi par Al
Mansour qui dut s’en repentir, mais ‘‘P’enceinte de
Rabat avec Bab-Er-Rouah et I’admirable porte qui
donnait accés dans la gasba, sont - dit G. margais -
des ceuvres d’une qualité trop rare pour que nous
chicanions sur leur utilité’’(17), Abdelmoumen, qui en
avait déja fait, pour les combattants, un ribat ali-
menté d’eau, semble avoir été précédé par 1I’Almora-
vide Tachfine qui édifia un camp a I’emplacement de
la kasba actuelle('8). Les remparts élevés par El Man-
sour avaient 5.263 métres de longueur et comptaient
74 borjs, un palais ‘‘dit d’Abdelmoumen, disparut au
cours des luttes entre Almohades et Mérinides(!9),

L’établissement de forteresses deviendra, sous les
derniers Almohades, une ceuvre traditionnelle, a
laquelle aucun monarque ne mangua, aussi bien en
Andalousie qu’au Maghreb.

La dynastie d’Abdelmoumen tira un profit plus
marqué des techniques andalouses, notamment en ce
qui concerne I’hydraulique. Un véritable canal
d’adduction permit d’amener les eaux captées a (Ain
Gheboula) jusqu’a Salé, puis au Ribdt de la
victoire?), Rabat I’actuelle ou des canaux secon-
daires les conduisirent, a travers des oratoires de la
ville (la grande mosquée, la zaouia Tijania). La cou-
verture de ce canal est aussi puissante que les remparts
almohades de Rabat(D),

Au souci d’un puritanisme apparent, manifesté
par Abdelmoumen et ses successeurs, le décor
hispano-mauresque dut connaitre - comme ’affirme
H. terrasse -(22) une sobriété toute classique, qui
obligea les maitres d’ceuvres andalous de s’efforcer,
plus encore, vers la sireté de la composition de la
ligne. Sans I’avoir cherché, les Almohades accentue-
rent, dans I’art hispano-mauresque, contre toutes les
facilités de I’abondance décorative, le souci de la
qualité...

Dans Parchitecture, le souci de la qualité se
doublait du sens de la grandeur. Des procédés nou-
veaux, empreints d’un mécanisme médiéval assez
perfectionné, furent employés pour la réalisation de
plans architectuaux et dans le domaine de la logisti-
que®3),



““On reconnaitra - dit Millet - que les souverains
Almohades n’étaient point indignes d’avoir précédé,
sur la scéne du monde, les Frédéric II, les Saint-Louis
et les Saint-Fredinand” (24),

Dés I’an 610129 de I’hégire, une tribu saharienne,
celle des Beni Merin, fit une poussée générale, a
I’ouest du Maghreb almohade dont les frontiéres
s’etendaient de la Tripolitaine jusqu’au Sous(26),

Les Souverains Merinides continuérent la tradi-
tion almohade et leur empreinte personnelle a été bien
marquée. ‘‘L’activité architecturale est surtout le fait
du prince - constate G. Margais -; elle est liée a la
prospérité de la dynastie. Une période de décadence
est un temps mort.

Dans la nécropole de Chella (la sala Colonia
Romaine) aux portes de Rabat, les Sultans et leurs
proches, depuis Abou Youssof (1286) jusqu’a Abou
El Hassan (1339), vinrent reposer, dans une terre
sanctifiée par le voisinage du Ribat. ‘‘Ce fut Abou El
Hassan, le dernier champion mérinide de I’Islam, qui
lui donna un aspect grandiose, en ’enfermant dans
une enceinte, en embellissant le sanctuaire et en éle-
vant une seconde mosquée’’ (7).

Les dévots qui devaient jouer, au temps d’Abou
Youssof, un rdle capital, dans la société
marocaine(?®), sont a ’origine de cette recrudescence
du mysticisme qui provoqua la création de Zawiyas
dont le développement marquera, d’autant plus pro-
fondément I’ére des Saidiens et des Alaouites, que
certains Sultans accédérent au pouvoir, grace au con-
cours bienveillant des Soufis. Souvent, les Zawiyas
sont a la fois des maisons de priére, et surtout, des
maisons de science. Le rayonnement intellectuel de la
Zawiya de Dild (Atlas) et de la Zawiya En-naciria
(Draa) attesteront, plus tard, le rdle éminent joué par
les deux centres(@9), dans la diffusion de la science, au
ceeur de la montagne et des steppes marocaines; la
Zawiya(0 de Chella, adjointe(1) par Abou El Hassan
a la nécropole (ainsi d’ailleurs que I’enceinte, le
minaret et les latrines) s’apparente, avec son patio,
son large bassin, ses galeries et ses chambrettes, a un
collége, enrichi d’une méme parure architecturale,
(marquéterie, mosaique et marbre). La Zawiya
En-Nossak érigée a Salé, par Abou Inan, se signale
par un joli portail de pierre sculptée, importante
partie encore debout de I’édifice. Cette porte donne
accés sur un vestibule bordé d’arcatures et deux cou-
loirs latéraux, donnant, I’un sur la cour d’habitation a
trois chambres (celle du cheikh, directeur de la
Zawiya) et sur un escalier conduisant a I’étage, 1’autre
se rendant dans une courette & bassin central, entouré
de 11 cabinets(32),

Le collége est annexé 4 une mosquée ou s’orga-
nisent les cours suivis par les étudiants, logeant dans
la médersa. Parfois, la médersa elle-méme comporte
un oratoire avec mihrab et minaret.

Une médersa, c’est aussi une sorte de Zawiya;
elles s’identifient parfois I'une a 1’autre, & tel point
qu’on est tenté de croire que 'institution procéde, en
partie, de ’extension du mouvement mystique qui
s’arrogea, également, le titre de champion de la
Sunna(3),

Dans les fondouks, sorte d’hotelleries des mar-
chands étrangers a la ville(*4), le théme architectural
procéde de la maison, car on y trouve une cour a por-
tiques et des chambres multiples, avec des entrepéts et
méme des magasins de vente. ‘‘La gissaria’ est un
assemblage de galeries encadrées de boutiques.

Les bains maures, déja trés nombreux, sous la
dynastie précédente, se multipliérent, sous les méri-
nides, mais a un rythme lent, certains centres étant
déja saturés(3), Sept de ces édifices font ’objet de
publications dont ceux d’Oujda, de Chella, d’El
Mekhfia(®®) (Fés), ainsi que le hammam El Alou de
Rabat37), construit par le mérinide Abou Inin et dont
une partie des revenus furent ‘‘habousés’’, au profit
de la grande mosquée, sanctuaire mérinide qui sera
agrandi et richement embelli, sous les Alaouites
(Moulay Slimane, Moulay El Hassan et Mohamed
Ben Youssef). Les bains mayres ont été édifiés, a
’image des thermes romains dont il reste des vestiges
a Chella.

Ces thermes ne se distinguent des bains almo-
hades que par des cellules individuelles de déshabil-
lage et par le riche décor de faience, la marquéterie en
bois et la scuplture de platre.

Les fondations militaires sont nombreuses :
arsenal et porte maritime de Salé (Bab Mrisa), rem-
parts de Fés El Djdid, enceinte de Chella et murailles
de Mangoura (prés de Tlemcen).

L’art mérinide est ‘‘syncrétisé’’ en art hispano-
mauresque.

Cependant, malgré I’influence andalouse, cet art
se rehaussait d’une teinte particuliére; au souci de la
statique et de I’équilibre des forces qui anime I’archi-
tecte chrétien, se substitue, chez [Parchitecte
musulman, outre la solidarité de la charpente, le sens
ornemental et le foisonnement décoratif.

Les Arabes font I’admiration de I’Occident par
leurs encorbellements, leurs stalactites, leurs coloris,
I’allure parfois majestueuse de leurs formes, leur style
incomparable. Dans I’art architectural, en pleine



maturité, malgré I’abus dans les arabesques, ’excés
dans le décor, le déréglement dans les détails et la
qualité médiocre des matériaux, ‘‘I’ensemble demeure
clair, les proportions équilibrées, le décor parfaite-
ment adapté aux espaces qu’il remplit, par dessus
tout, I’effet de polychromie est d’une sfireté et d’un
tact parfaits”’ (38),

Quoique devant tant a P’art oriental, I’art méri-
nide “‘exportait en Orient ses modéles et y faisait
apprécier ses ouvriers’’. Mais, de par méme sa matu-
rité, cet art porte en soi ses germes de mort, les
mobiles de sa décadence. Dés la fin du XIVeme siécle,
il avait, pourtant, épuisé ses forces.

Les troubles, qui marquérent le siécle suivant, ne
permirent plus la création de grandes ceuvres(39),

L’avénement des Saadiens est la réaction contre
I'impuissance mérinide & endiguer la poussée victo-
rieuse des chrétiens, dont la “‘reconquista’, se pro-
longea sur la terre du Maghreb, par la prise de Ceuta
en 1415.

Une victoire décisive, celle de Waadi El Mak-
hazin (des Trois Rois), remportée par Al Mansour
Ed-Dahbi (I’Aurique), allait bientdt provoquer la
perte, par le Portugal, de son indépendance politique,
pendant soixante deux ans, perte qui marqua ainsi
une coupure, dans I’histoire de ce pays, aux Temps
Modernes; par contre, le Maroc fut, alors, considéré
comme une grande Puissance et les cours européennes
entrérent en relation avec lui, et parfois, recherche-
rent son appui). L’or, drainé par la conquéte du
Soudan et par la rangon des nobles captifs portugais,
permit & la nouvelle dynastie de fonder de magnifi-
ques édifices, tel le palais du Badi qui surpasse en
splendeur - d’aprés I'auteur du ‘‘Manahil’’@D), [es
somptueux palais de Cordoue, de Damas, du Caire et
qui charme la vue et I’esprit, par son inimitable décor,
ses marbre et mosaique incrustés d’or pur, sa mar-
quéterie en céramique doré, son platre finement
sculpté et ses inscriptions poétiques en frises“2), Pour
El Ifrani, le Badf ““surpassait en beauté les palais de
Bagdad’’(43),

D’origine arabe, les chérifs hassaniens s’installe-
rent au Tafilalt, vers la fin du XIIIéme sigle. Inspirés,
comme leurs prédécesseurs, par le mouvement
réformiste Soufi, ils intervinrent énergiquement, en
vue de redresser ’intégrité nationale menacée par la
multiplication des principautés indépendantes.

Mais, ““le plus puissant et le batisseur le plus
magnifique de la famille’’, fut le frére
d’Es-Rachid®), Moulay Ismael, dont toutes les
sympathies se manifestérent pour Meknes.

A Meknés, qu’il choisit pour capitale, Moulay
Ismael éleva des palais somptueux, a 'intérieur méme
de la Qasba. Une ville des jardins - Médina er-Riad.

A Rabat, jama-Es-Sounna, qui s’éléve en dehors
de l'enceinte des Touargas, est I'ccuvre de Sidi
Mohamed Ben Abdellah, achevé en 1785, elle fut res-
taurée dans la seconde moitié du XIXeéme siécle, puis
tout récemment. Au fond d’une cour, la plus vaste,
avec celle de I’oratoire de Salé, de tous les sanctuaires
du Maroc, s’alignaient, jadis, seize cellules occupées
par des étudiants. L’ensemble architectural, d’un type
particulier, est similaire 4 la mosquée de Lalla *Ouda,
a Meknes.

Les villes5) furent également dotées de forte-
resses. Une série de sqdla jalonnaient la cote atlan-
tique a Mehdia, Casablanca, Larache, Tanger,
Mogador et surtout Rabat ou la plus célébre Qalda
domine encore I’embouchure de Bou-Regreg. Il en
existe, d’ailleurs, dans cette ville trois autres, les borjs
Es-Sirdt et Sqala construits I'un et I'autre par le
renégat Ahmed 1’anglais, respectivement en 1755 et
1776, sous le régne du Sidi Mohamed Ben Abdellah et
le borj Ed-Dar dont la fondation est de date plus
récente (1824)46),

Quant & la maison marocaine, celle de Rabat ou
des autres villes, elle conserve son plan et son théme
architectural, devenus traditionnels, depuis la fin des
Meérinides, c’est-a-dire depuis cing siécles. Le patio
intérieur, auquel on accéde par une entrée coudée,
appropriée aux meeurs discrétes des Marocains, est
encadré de galeries sur lesquelles des chambres, plus
longues que larges, s’ouvrent par des portes hautes,
surmontées de vitraux creux et entourées, de part et
d’autre, de fenétres symétriques. Un bahof, sorte de
renfoncement dans le mur, constitue, parfois, un
salon, entiérement ouvert sur la cour centrale (tou-
jours en vogue dans certaines villes du Nord).

Les maisons marocaines se rangeaient - d’aprés
G. Margais -(7) en trois écoles bien distinctes, Rabat
Salé et les villes de la cote, Meknés et Fés, Marrakech
et les bourgades du Sud; les plans ne varient guére, ce
sont la batisse et le décor qui définissent ces trois
styles régionaux. Au Sud aussi bien qu’au Nord, le
pisé et les briques font contraste avec le moellon
enduit et badigeonné a la chaux de Rabat et Salé ou la
blancheur éclatante des murs remplace le brun rose
qui confirme Marrakech dans sa réputation de “ville
rouge’’; mais partout, les demeures somptuaires
comportent en principe, un pavillon particulier don-
nant sur un jardin, un ridd8),

Le goiit pour le décor floral naturel se retrouve



