L’art architectural de Rabat

Processus et caractéristiques
d’une évolution millenaire

par le professeur Abdelaziz Benabdellah,
Membre de I’ Académie du Royaume du Maroc
et des Académies Arabes.

Cet exposé que je voudrai bref et évocateur sera celui d’un historien qui commente le travail des
archéologues. Dans le contexte général d’une fresque, clairement esquissée, sur I’ensemble de Parchitecture
marccaine, je ferai ressortir le décor particulier de la ville de Rabat.

Fés est le premier centre arabe qui voit le jour en
ferre marocaine; elle sera bientdt, d’aprés Gautier un
“miracle d’adaptation & I'état oriental”(®,

L’ignorance presque systématique des formes
empruntées 3 la nature, I’étude des mathématiques et
le goiit de Pingéniosité devaient conduire les Musul-
mans d’Espagne et du Maghreb, comme ceux
d’Egypte, a faire une place de plus en plus grande,
dans leurs décors, a la géométrie@. Cette orientation
se cristallisera dans les siécles suivants avec un raffi-
nement de plus en plus grand.

Le mouvement insurrectionnel survenu dans le
faubourg de Cordoue en 814, quelques années aprés
la fondation de la capitale Idrisside, suscita I'immi-
gration de Cordouans de toutes les classes et Fés en
profita®,

La civilisation andalouse prit un éclat excep-
tionnel. Sous le régne de 'Omeyade Ennacer Abder-
rahmane I1I, “‘Pagriculture, I'industrie, le commerce,
les arts, les sciences, tout florissait’* (4,

Ce fut Annacer qui agrandit, pour la premiére
fois la Karaouyéne marquant ainsi, officiellement, la
ville de Fés, d’une premiére empreinte artistique
andalouse.

A la méme époque, cette ville, qui prit un essor
particulierement brillant, devint une rivale de
Bagdad®)., Méme en Ifrigya, I'influence de Fés sera
bien marquée; la vieille patrie des docteurs de I’Islam
se mettait & I’école des Berbéres de I'Quest(©),

Les traditions arlistiques se maintiendront au

Maroc dans les siécles suivants. Méme aprés la dislo-
cation du royaume Idrisside au IIléme siécle, les
Grands Princes de la Dynastie continuérent & fonder,
du Nord au Sud, de petites capitales, qui devaient, a
’envi de Fes, ‘‘adopter peu a peu et répandre autour
d’elles, les formes de la civilisation musulmane’’. Une
Bosra marocaine s’érigea, dés le Illéme siécle de
I"Hégire, en centre actif de production de lin.

Sous les Amirides et les Zirides (IVeéme siecle
hégirien), la civilisation et I’art andalous ne tardérent
pas & pénétrer au Maroc ot leur influence rayonnait,
Jjusque dans le Fazéiz, en plein Atlas, grice a des Cor-
douans qui avaient émigré, de¢s le IXme siécle aprés
J.OD, Le Sud marocain prospére était peuplé de
villes; N’Fis, la ville aux jardins, Aghmait, la capitale
Idrisside du Sud, Igli, Taroudant, Tamedelt, Massat,
les Oasis de Noullemta et Ifini(®),

La vie citadine semble avoir été, alors, passa-
blement florissante dans ’ensemble, compte tenu du
nombre considérable des villes dont la plupart avaient
disparu. Bekri et Idrissi nous en ont laissé une
nomenclature, qui ne figure plus sur les cartes. Le
Berghouate Yoiinous Ben Ilids aurait détruit, a lui
seul, 387 cités®,

Toutes ces villes, tous ces monuments nous inté-
ressent & plus d’un titre. L’art dans un pays est, en
effet, une des marques de sa gloire. Un monument
peut recéler, dans son décor, des secrets susceptibles
d’éclairer, d’un jour nouveau, maints aspects
demeurés obscurs dans I’histoire. Les études archéo-
logiques s’avérent, parfois, le moyen le plus sir de



vérification et d’authentification chronologique.
C’est un élement capital dans une civilisation.

Aghmat, ville jadis prospére se vit concurrencer
par la capitale de fondation récente : Marrakech édi-
fiée par Youssef Ben Tachfine.

L’Espagne devint, alors, une province almora-
vide ou I’Art connaitra un renouveau de prospérité,
au cours de deux générations.

Youssef fit venir des artisans cordouans pour
construire des édifices 2 Fés(19 et son fils Ali profita
des services d’architectes andalousD, pour édifier le
pont de Tensift 2 I’entrée de Marrakech. ‘““L’Art
andalou va s’imposer, grice aux conquérants saha-
riens 4 tout 'Ouest de la Berbérie’’(12), Par leurs
constructions, les Almoravides ont contribué 2 sa
diffusion.

Au contact d’un pays partiellement sédentarisé,
I’Arabe nomade s’inspira, dés le début, des ouvrages
défensifs que les Byzantins avaient élevés, pour parer
aux incursions incessantes des autochtones. C’est Ja
I’origine™3) des murailles surmontées de tours répan-
dues au Maghreb et dans tout le monde musulman. Le
pisé, les moellons et les briques sont, dés le IIIéme
siécle de I’hégire, les principaux matériaux de I’archi-
tecture maghrébine.

A leur avénement, les Almoravides éleverent des
citadelles pour enrayer les attaques de leurs adver-
saires et se constituer, jusque dans la montagne, des
réduits défensifs, en cas de danger. C’est une consé-
quence inéluctable de I’expansion de ces sahariens, a
travers le Maghreb. Mais, il semble que Youssef
voulut, au début, marquer sa puissance militaire, en
se passant de murailles. Marrakech n’a été entourée
de murs qu’au temps de Ali Ben Youssef et sous I'ins-
tigation de P'andalou Ibn Roshd. Le premier Almo-
ravide alla plus loin, en détruisant les murailles de
Sadina, puis celles de Fés, en Pannée 462 de
’hégire(19),

Quoique ’édification de la Karaouyéne remonte
a ’an 245 de I’hégire et la réfection de son minaret par
I’Amel Omeyade a I’an 345, ce fut sous les Almora-
vides que la mosquée a été agrandie, dans des pro-
portions qu’elle conserve encore aujourd’hui, comme
il résulte des descriptions faites par Ibn Abi Zar et
reprises par Al-Jaznai. La Karouyéne comporte un
plan assez original, en ce sens que ses nefs sont paral-
Ieles au mur de la gibla, 4 'instar de la mosquée des
Chorfa batie a Fés, par le fondateur de la ville, Idriss
II et de celles d’Ibn Toulon au Caire, de Baalbek et de
Damas.

Les arabesques, encorbellements et plastiques
sculpturales, aux coloris vivants, élaborés sous les
Almoravides a la Karaouyéne, ont été camouflés sous
une ¢paisse couche de chaux, la veille de la conquéte
de Fes par les Almohades qui se montrérent, au début
de leur avénement, irréductiblement austéres a I’art.
Ibn Abi Zar raconta le fait, mettant en exergue
I’esthétique inimitable de ce chef-d’ccuvre, mais
I’éminent historien de I’art, George Marcais a cru
devoir nier cette occurrence, croyant a ce qu’il appelle
la nudité de I’ceuvre almoravide. G . margais qui en
fait état dans son ouvrage (Manuel d’art musulman),
publié en 1926, reprend ses dénégations dans son
(Architecture musulmane d’Occident), qui vit le jour
en 1954 - Deux ans plus tot, en 1952 la découverte,
lors de fouilles effectuées par le (Service des Beaux
arts), mit a nu les ornements grandioses dont I’éclat et
la résistivité aux intempéries, aprés un millier
d’années, s'avérent encore vivaces.

Les Almoravides, d’origine saharienne, n’avaient
pas éprouvé, tout au début, le besoin de doter le
Maroc d’ceuvres d’utilité publique citadines. Le pro-
bléme de I’eau se posa, en premier lieu, avec acuité et
ils s’ingéniérent, alors, a y parer avec les moyens dont
disposaient les hommes du sahara. C’est pourquoi des
conduites souterraines furent aménagées, pour ali-
menter Marrakech en eau, sous forme de khettarat,
similaires aux foggard sahariennes. Mais, favora-
blement influencé par les méthodes andalouses, Ali
Ben Youssef fit appel a des techniciens espagnols,
pour rénover les modes de captation. Entre autres, un
puits a été foré et les eaux amenées, suivant un méca-
nisme ingénieux, jusqu’'aux jardins d’El Masarra (la
Ménéra actuelle).

Les Almohades, agents de liaison entre I'Espagne
et I’Afrique, eurent donc recours - comme le fit
remarquer justement G. Margais - a la fois aux
hydrauliciens sahariens et aux architectes andalous.

Un sectarisme religieux amena au pouvoir les
Almohades dont inspirateur, Ibn Toumert est, cette
fois-ci, un sédentaire du Haut-Atlas. Son successeur
Abd El Motimin est ‘‘la plus grande figure, sans con-
teste, de tout le Moyen-Age berbére’’.

La place occucpée par les Almohades, dans
I’histoire de I'art musulman, est ““plus éminente que
celle qu’y tiennent les Almoravides’”, malgré I’oppo-
sition a certains aspects de I’Art (I’art musical),
manifestée par le Mehdi, fondateur de la dynastie.

Mais, cela n’empécha pas la Cour Almohade de
briller, du temps méme d’Abdel Moilimen qui,
“plutdt encore que protecteur des poétes, se maili-



feste comme un actif batisseur™.

Les monuments incomparables de Séville, Rabat
et Marrakech sont la pour attester I'ampleur des vues
et la finesse du gofit du prince El Mansour.

L’architecture religieuse almohade se concrétise
majestueusement dans les mosquées des librairies a
Marrakech, de Hassan a Rabat et dans la Giralda de
Séville(15),

Parlant de la Tour Hassan, de la Giralda de
Séville et de la Koutoubiya de Marrakech, trois
sceurs, filles d’Ibn Youssef I’Almohade, Millet dit :
““Ces trois tours célébres ne valent pas seulement par
la masse et par 1’équilibre; leur forte carrure, leurs
proportions, 4 la fois élégantes et robustes, la sobriété
des arabesques, le goiit sévére qui les encadre et les
contient, sans leur permettre de rompre l'unité de
I’ensemble, tout porte ’empreinte du Sultan magna-
nime, restaurateur de la foi, conservateur de la tradi-
tion et, on peut le dire, véritable fondateur de la reli-
gion marocaine”’’.

La mosquée de Hassan est un monument admi-
rable qui devait réaliser, a mon sens, dans I’esprit de
ses fondateurs, la symbiose des arts oriental et
hispano-mauresque. Symbolisant la puissance des
Almohades, leur sens de la grandeur, leur gofit de
I’harmonie majestueuse et simple, elle illustre un
gigantesque effort de synthése d’une dynastie ‘‘uni-
taire’’ qui s’ingéniait a représenter I'Islam, dans sa
pureté originelle et sa sobre magnificence. Ce sont la
des caractéristiques qui définissent I’art almohade, en
général, et qui expliquent, en méme temps, certains
aspects d’allure insolite. On n’en a pas toujours tenu
un compte adéquat dans la reconstitution de la pensée
socialo-religieuse des ‘‘Mouwahhidine’” et de leurs
conceptions artistiques. Mais, dans ce domaine
comme dans tant d’autres, le génie créateur frangais,
’esprit cartésien ont été, pour nous, un guide pré-
cieux, un soutien efficace. Je tiens a rendre un vibrant
hommage aux travaux des Margais, Terrasse, Hai-
naut, Caillé et autres spécialistes frangais qui ont su

dégager et éclairer, d’une lumiére nouvelle, des.

aspects mal définis, dans I’histoire de I’Art Magh-
rébin.

La mosquée de Hassan est sise au Nord-Est. de
Rabat, sur un sol en forte déclivité, a une altitude de
prés de 30 métres, au-dessus du niveau de la mer. Son
nom qu’elle tient peut-étre d’une tribu de la région de
Rabat. les Beni Hassan - figure déja au VIIéme siécle
de I’hégire, chez I'auteur de “‘I’Histoire des Souve-
rains du Maghreb”... La construction de cette mos-
quée, la deuxiéme, apres celle de la Qacgba des

Oudayas, due aussi a ’initiative almohade, remonte a
Yacoub El Mansour qui, d’aprés Al Qirtds en aurait
complété les travaux, en "année 593 de 1’hégire (vers
1197 aprés J.C). Mais, il semble, d’aprés les indica-
tions d’Al Marrakchi, auteur du (Modjib), que cette
construction s’échelonna tout le long du régne d’Al
Mansour, nécessitant, ainsi, plus d’une décennie. Al
Himyari précise, dans son ‘“Rawd’ que sept cents
captifs chrétiens y ont été employés.

Mais, ce chef-d’ceuvre a-t-il jamais été achevé ?
une controverse a été soulevée, sur I'interprétation de
textes contemporains qui prétent a confusion. Néa-
moins, il a été établi, quoi qu’en disent Borely et
Dieulafoy - que les travaux du sanctuaire, comme
ceux du minaret, n’ont pas été entiérement exécutés.

Abandonné aux intempéries, ce monument
commenca a se dégrader, un demi-siécle plus tard. En
1243, un calife almohade utilisa les bois de la mos-
quée, provenant des foréts de I’Atlas, pour construire
les navires de guerre. Le souverain alaouite Moulay
Abdallah en suivit I’exemple, cing siécles plus tard.
Une série de calamités (incendie, séisme et foudre)
s’abattirent, depuis, sur Hassan qui tomba en ruines.
Seule une flore verdoyante en adoucissait la désola-
tion qui s’accentuait avec le temps.

La tour de ce sanctuaire est le plus récent des
grands minarets almohades; elle a été édifiée, apres
celle de la Koutoubiya de Marrakech et la Giralda de
Séville. Une tradition andalouse en attribue la con-
ception architecturale 2 un musulman sévillan. Léon
I’Africain parle de cette tour “‘si longue que 3 & 4
chevaux y montaient de front et au sommet de
laquelle on découvrait les navires & vingt lieues en
mer”’.

L’oratoire, de forme sensiblement carré, et
occupant les trois-quarts de ’édifice, donne I'impres-
sion d’une netteté géométrique majestueuse, grace a
’aménagement harmonieux des colonnes séparant des
nefs espacées, flanquées de sahns latéraux qui livrent
passage 4 une rayonnante clarté.

Le mihrab, auquel aboutit la nef axiale, se diffé-
rencie, par sa forme carrée et ses dimensions, de tous
les mihrabs du Maroc. Légérement incliné de la qgibla,
comme dans certaines mosquées, telle la karaouyéne,
ce mihrab illustre la tendance salafia des Almohades
qui voulaient marquer, partout et en tout, leur atta-
chement a la tradition du Prophete. Certes, on se
prévalait, a I’époque, d’un hadith précisant que ‘“‘la
gibla se situe entre I’Est et 1’Ouest’’, sans se soucier
que cette définition de la gibla, par le Prophéte,
cadrait seulement avec la position géographique d’une



