Al-Qods, Terre de Rencontre
Symbole de Tolérance

Du temps des Byzantins, les Juifs et les chanaa-
niens arabes n’étaient pas autorisés a4 habiter Jéru-
salem. Avant eux, en I’an 125 de I’ére chrétienne, les
Romains, en avaient effacé toute trace dans la ville
sainte. Mais dés I’arrivée des Musulmans, les israélites
jouirent de nouveau, sous le flambeau de la foi
Mohammadienne, de toute latitude pour y habiter et
recevoir les pélerins de Juda, affluant de tous les coins
du monde. Pendant quatorze siécles, la liberté d’accés
a la cité sacrée, fut pleine et entiére, sauf lors du con-
trole des Croisades, durant 103 ans. Sous la domina-
tion musulmane, Jérusalem est devenue la cité de la
foi, pour les religions révélées, comme I’ensemble du
monde musulman dont le Maghreb.

Le concept de I'interdépendance est considéré,
par certains, comme une notion moderne - Mais,
envisagée sous I’angle du ‘‘Droit des gens”’, il se pré-
sente comme un des aspects de la tolérance, en tant
que respect mutuel des options de chacun et de tous.
Cette volonté commune est la source vitale de la
perennité et de la sérénité des rapports entre individus
et entre nations. C’est un hommage sincére rendu a la
liberté de I’homme, dans tous les ressorts de ses acti-
vités, .en tant que tel.

L’Islam, au dogme simple, accessible a tous, sans
hiérarchie, sans formalisme, a pu conquérir une
grande partie de ’Humanité, dans 1’espace record de
quelques décades. L’Histoire a rarement donné
Pimpression d’une spontanéité aussi nette dans la
conquéte pacifique des cceurs.

‘‘Jamais

I’Arabe — reconnafit E.F.

Abdelaziz Benabdellah

Gautier — dans toute ’ardeur de sa foi nouvelle, n’a
songé a éteindre, dans le sang une foi concurrente” ;
c’est que ‘‘la tolérance est liée-précise-t-il
encore — aux concepts et aux instincts les plus pro-
fonds du Vieil Orient”” (1),

Quand le Monde de I’Islam était a I’apogée de sa
puissance et de son épanouissement, des commu-
nautés chrétiennes et juives menaient, dans son sein,
une vie heureuse et paisible.

D’aucuns pourraient épiloguer sur le ‘‘caractére
matérialiste’” de cette tolérance : les infidéles soumis
au pouvoir temportel de I’Islam, le Maghreb entre
autres, auraient joui de la liberté confessionnelle,
contre le paiement d’une capitation spéciale. On a,
sans doute, oublié que cet impdt n’était que I’équiva-
lent temporel de la dime canonique, payée par les
Musulmans et que c’était 1a un autre aspect de la
tolérance ; car c’est respecter éminemment la liberté
religieuse que de s’abstenir d’imposer aux non-
musulmans une taxe a caractére essentiellement isla-
mique. La capitation n’était autre qu’une contribu-
tion de I’élément non musulman au financement de la
chose publique, sur un pied d’égalité avec les autres.

Sans distinction de race ni de confession, tous les
éléments de la société musulmane jouissaient des
mémes droits et étaient astreints aux mémes obliga-
tions. Omar, le deuxiéme Khalife du Prophéte,
accorda aux Chrétiens et aux Juifs nécessiteux, des
allocations, assurant ainsi leur subsistance au méme
titre que les Musulmans, aux frais du ‘“‘Beit El Mal”’



(Balladori, p. 129. Edit GOEJE).

Les conquétes de I’Islam ne tendaient ni a
exploiter les terres conquises, ni 2 implanter I’élément
arabe par une immigration massive. Pour toute
I’Afrique du Nord, le chiffre des Arabes n’a guére
dépassé 110.000, jusqu’au IXéme siécle, la plupart
résidant en Tunisie.

Les doctes de la loi musulmane ont toujours été
réfractaires a I’idée de I’“Islam : religion unique
d’Etat’’. Quand, au Moyen 4ge, le Sultan Ottoman
SELIM voulut en appliquer le principe dans I’Empire
musulman, le ‘““Cheikh El Islam’ de I’époque s’y
opposa catégoriquement, invoquant le respect
reconnu par I’Islam 4 la liberté de conscience.

Le Khalife Omar fit don aux juifs d’une terre
habous, sur les pentes de la ‘‘Montagne des Olives”’,
pour y établir leur cimetiére. Les Califes ont voulu
marquer ce cachet spécial du Beit el Meqdis, en évi-
tant d’y transférer leur capitale temporelle. N’est-ce
pas 1a la preuve tangible qu’elle est le Centre Universel
de la Foi ?

Au Maghreb, les Juifs ont vécu cOte & cdte avec
les Musulmans depuis le VIIéme siécle. Ils étaient
admis, trés tét, dans les murailles de Fés, ville sainte
pourtant. Déja, vers ’an mil, la colonie juive de la
capitale idrisside comptait 5.000 dmes qui célébraient
librement leur culte, dans des synagogues élevées en
pleine médina. D’autre part, un des quartiers de Fés,
dit ‘‘quartier de I’Eglise”’, semble avoir groupé, dés
cette époque, les éléments chrétiens de la ville.

Les “Gens du Livre’’ (Chrétiens et Juifs) étaient
admis a jouer un rdle non négligeable, au sein de la
société marocaine. Sous le sultan Almoravide Ali Ben
Youssef Ben Tachefine, la perception générale des
impdts au Maroc était confiée a un Chrétien. Le
représentant de cette dynastie puritaniste n’hésita pas
a suivre, ainsi, I’exemple de son collégue de Cordoue,
En-Nacer qui chargea de I’Administration des con-
tributions, dans ioute I’ Andalousie, le Juif Hassadai.

Fidéles 4 une tradition établie par leurs prédé-
cesseurs, les Almohades incorporérent dans I’armée
nationale, une milice chrétienne qui regut, depuis les

Almohades, ’autorisation d’avoir des chapelains et
d’édifier des églises. Plus tard, les Mérinides dispose-
ront de 4.000 cavaliers francs. Youssef, un des pre-
miers Meérinides, choisissait parmi les Beni
Ogasa — noble famille israélite de Fés — les major-
domes du Palais Impérial. Le Juif Ibn Kireich fut un
des fameux médecins attachés a la Cour de Fés ; c’est
lui qui fonda dans la capitale marocaine, I’ Académie
talmudique qui devait provoquer la renaissance de la
culture hébraique.

En 1465, le dernier Mérinide éleva a la dignité de
premier Vizir du Royaume, le juif espagnol Haroun
Ibn Santoun, dont les abus seuls ont fini par aliéner,
contre lui, la population de Fés.

En 1492, alors que les persécuteurs s’acharnaient
en Occident contre les Juifs et les Musulmans, le pré-
dicateur AL Maghili, un des cadis de ’Empire, fut
exilé de Fés, pour avoir entrepris une campagne anti-
sémitique.

Les juifs expulsés d’ Andalousie par les rois chré-
tiens furent I’objet d’une bienveillante hospitalité,
partout dans le Maghreb, jusqu’a Debdou qui
accueillit a bras ouverts, bon nombre d’entre eux.(2)

Les Juifs étaient les sujets du Sultan et, comme
tels, furent soumis au régime général ; cependant, le 5
février 1884, le Sultan Sidi Mohammed Ben Abder-
rahmane promulgua un dahir qui consacra officiel-
lement I’assimilation des Israélites aux Musulmans,
mis les uns et les autres sur un pied d’égalité absolue.

Fés a dii étre, en plein Moyen &age, un centre
intellectuel de réputation universelle, ol venaient se
rallier des éléments cosmopolites. La Karaouyéne,
université essentiellement religieuse, hébergea des
étudiants européens, tel le futur pape Sylvestre 11(3).

Pour les études de théologie comparée, les doctes
marocains disposaient, au sein de la bibliothéque
universitaire, d’ceuvres spécifiquement chrétiennes ou
talmudiques : un vieil exemplaire de I’Evangile existe
toujours, parmi tant d’ouvrages(4) dont la diversité et
le caractére notent la largeur d’esprit qui animait les
docteurs de la loi musulmane. Les réminiscences
encore fraiches des centaines de milliers d’ouvrages
religieux brillés, en 1499, par les Espagnols en Anda-
lousie, ne purent avoir raison de cette heureuse tolé-
rance qui constituait une sorte d’idéal inhérent a
I’esprit arabe fagonné par 1’Islam.

Moulay Ismail, que d’aucuns présentaient
comme un homme brutal et avide de sang, est qualifié
par des chroniqueurs chrétiens, comme “‘le plus grand
protecteur des Franciscains, car il leur donna des pri-



vildges qu’aucune nation chrétienne n’aurait osé
demander pour eux. Le Sultan alaouite promulgua
deux dahirs (en date du 20 Décembre 1711 et Juillet
1714) dans lesquels la peine de mort était formelle-
ment décrétée contre tous ceux qui “‘s’aviseraient de
molester les chrétiens ou de les insulter”’.

D’aucuns croient déceler dans ’aAme maghrébine,
avide de liberté, une propension innée au fanatisme et
au xénophobisme. Partant de quelques faits épars
dans la masse historique ou tirés d’une actualité mal
interprétée, ils concluent a I’inhérence de tels senti-
ments a I’esprit arabe ; en analysant objectivement
I’histoire du Maghreb, force nous sera de constater
que ’éclosion accidentelle de tels penchants coincidait
curieusement avec la naissance du colonialisme. Le
pseudo-fanatisme qu’on présentait comme I’émana-
tion naturelle d’un esprit intolérant et étroit, n’était
qu’une réaction contre l’agresseur et non contre
I’étranger().

Quand les causes de méfiance disparaissent, le
Maghrébin redevient ce qu’il a toujours été, un
homme imbu de haute sociabilité, d’amabilité ins-
tinctive et de dispositions éminemment bienveillantes.

Le Maroc a fait, souvent, preuve d’un sens
international aigii :

Dés le XI¢ siécle, il donna libre accés aux com-
mergants étrangers qui n’ont pas tardé a y établir des
comptoirs. Ce fut, alors, que se posa, pour la pre-
miére fois, la question de savoir comment devaient
étre sauvegardés les intéréts légitimement acquis par
les ressortissants étrangers. Nos souverains ne firent
aucune difficulté pour la reconnaissance de ces inté-
réts ; bien mieux, ils traitérent ces étrangers, avec une
extréme sollicitude ; les édits royaux, empreints d’une
paternelle bienveillance, leur accordaient une large
liberté d’action et leur assuraient de solides garanties.
Les étrangers étaient placés, ainsi que leurs biens,
“‘sous cette haute main royale qu’exprimait — comme
dit Latrie — le mot sauvegarde chez les chrétiens et le
mot d’aman chez les Arabes’’. Le méme auteur pré-
cise que ‘‘les méfaits des Musulmans vis-a-vis d’eux
étaient passibles des sévérités de la loi’’. La loi magh-
rébine reconnaissait ‘“ la responsabilité individuelle
dégageait les compatriotes du délinquant de toute
responsabilité collective’’. C’était 1a un principe de
haute portée pratique et d’autant plus précieux qu’il
fut rarement respecté et appliqué, hors du Maroc. La
sollicitude du Makhzen a I’égard des étrangers était
telle que les dépenses générales de construction,
d’entretien, d’agrandissement et de réparation ‘‘de
leurs demeures, de leurs églises et de leurs boutiques

étaient a la charge de la douane, c’est-a-dire du
Sultan’’. La police de la cité appartenait au consul et &
ses délégués. ‘“Nous n’avons vu nulle part — affirme
Latrie — qu’on ait pris, vis-a-vis de ces cités chré-
tiennes enclavées dans les villes du Maghreb, les
mesures de méfiance humiliante auxquelles les Euro-
péens furent contraints a se soumettre, dans d’autres
pays’’ ou chaque soir des agents fermaient les portes
des rues et des quartiers francs, pour ne les ouvrir
qu’aux heures fixées par I'autorité du pays. S’impo-
sant le respect du domicile, les autorités marocaines se
défendirent de faire aucune perquisition, au sein de
ces cités. Quand il y avait lieu d’agir contre un
membre de la colonie, les autorités s’entendaient
préalablement avec le consul et n’entreprenaient rien
sans sa participation, ‘‘a4 moins d’un refus formel de
justice et de concours’’. Les souverains marocains ne
s’étaient jamais arrogés le droit d’aubaine, en vertu
duquel les biens de I’étranger décédé étaient dévolus
au seigneur local. Le gouvernement chérifien donnait,
par 13, le supréme exemple du respect de la propriété
individuelle. La ou il n’y avait ni consul ni compa-
triotes de I’étranger décédé, ses biens étaient placés
sous la garde de P'autorité chérifienne, en attendant
leur livraison aux ayants-droit. Le magistrat en faisait
dresser, par devant témoins, un état sommaire (traité
Pise-Maroc 1358, art. 4, alinéa 14).

Ainsi, avant I’épanouissement de I’ére coloniale,
les rapports de 1’Afrique musulmane avec I’Europe
chrétienne étaient des plus amicaux, comme en
témoigne, d’aprés Latrie, ‘‘I’esprit de bonne foi et de
tolérance religieuse qui régna de part et d’autre,pen-
dant plus de cing cents ans (du XIe au XVe¢ siécle),
dans les rapports des Chrétiens et des Arabes”’.

“L’arrivée des chrétiens dans sa montagne
jusqu’ici inviolée parait avoir été le pire comme le plus
inattendu de tous les maux qui pouvaient s’abattre sur
le malheureux peuple berbére’’ (Chants berbéres
contre I’occupation frangaise, par M.E. Laoust.
Publication de ’Institut des H.E.M. t. XVIII, p. 9).

Millet parle d’El Mamoun I’Almohade en ces
termes :

“Aprés les opinions philosophiques de Yacoub
((’Almohade), aprés la lutte entreprise par El Man-
sour contre les broussailles de la théologie, il est
curieux de rencontrer, chez un de leurs descendants, le
premier essai de conciliation doctrinale entre les deux
religions sorties de la méme souche’’ (Ibid. p. 147).

Faisant abstraction de tout préjugé religieux, le
Maroc, pays musulman, n’a cessé d’entretenir des
relations constantes et amicales avec tous les pays, y



compris le Vatican, Ses souverains s’inspiraient, dans
leurs rapports diplomatiques avec le monde chrétien,
du seul principe de I’équité internationale, ne se sou-
ciant que de la sauvegarde de leur souveraineté Il
n’est que de compulser certaines archives tenues dans
les chancelleries d’Europe, pour se convaincre de la
haute estime dont jouissait le Maroc, au sein de la
communauté chrétienne. La lettre de Gregoire VII a
En-Nacer, en 1076, est “‘le plus précieux monument
de ce temps et le plus curieux échantillon de la cor-
respondance facile et amicale qui a existé entre les
papes et quelques sultans d’Afrique’’. S’adressant au
Sultan, le Pape lui dit notamment : ‘“Les nobles de la
ville de Rome,ayant appris, par Nous, ’acte que Dieu
Vous a inspiré, admirent I’élévation de Votre coeur et
publient Vos louanges’’.

Cette sympathie ‘‘que jamais peut-étre pontife
romain n’a plus affectueusement marquée a un prince
musulman’’, met en relief I’intime cordialité des liens
entre la chrétienté et I’Islam dont les Almohades
étaient, alors, les représentants illustres. On retrouve
les mémes caractéres de confiance et de déférence
réciproques dans les rapports du Roi du Maroc avec
Gregoire IX. C’est ainsi, qu’en rentrant & Toléde,
aprés trois siécles d’occupation musulmane, les
Espagnols retrouvérent leurs autels debout, desservis
toujours par des chrétiens. Plus tard, une lettre datée
de Lyon, 31 octobre 1246, est adressée par Innocent
IV a P’Illustre Roi du Maroc. ““Nous nous félicitons
beaucoup- dit le Pape - de ce qu’a ’exemple des
principes chrétiens, et en conformité de Tes propres
actes et des actes de Tes prédécesseurs, qui ont con-
féré a ’Eglise du Maroc des possessions et de nom-
breux priviléges, Tu as, non seulement défendu cette
Eglise contre les attaques des gens mal intentionnés et
opposés a la foi chrétienne, mais encore augmenté ses
immunités et ses priviléges et accordé aux chrétiens,
appelés par Tes prédécesseurs, des faveurs nouvelles
et des bienfaits considérables’’.(6)

Le Maroc était, d’autre part, une terre de refuge
pour les chrétiens opprimés par les grands seigneurs
de I’Europe féodale. Aprés les Croisades, I’Europe
inaugure, avec les émirs du Maghreb, une nouvelle ére
de relations pacifiques et de rapports commerciaux.

La liberté des personnes, des biens et des tran-
sactions était assurée, dans toute I’étendue des terres
et des mers maghrébines.

A partir du XII¢ siécle, nombreux devenaient les
batiments européens qui se rendaient aux ports
marocains et en partaient librement. Des chroni-
queurs occidentaux constataient déja, a cette époque,
que I’on était bien loin du temps ou les navires chré-

(1) Mceurs et Coutumes des Musulmans, pp. 207-214)

(2) La majeure partie des Juifs du Maroc descend des Juifs exilés
d’Europe au Moyen Age : Angleterre (en 1290), France (en 1395),
Espagne (en 1492) (Godard - Histoire du Maroc p. 15, Se réf. aussi
4 ’Etude sur I'hygiéne et la médecine au Maroc par Raynaud qui
ajoute I'ltalie (1242) les Pays-Bas (1350) et le Portugal (1476) (p. 6).

(3) 1l s’agit de Sylvestre 11, de son nom Gerbert, devenu Pape en 999
(G. Le Bon p. 17). D. De Torrés raconte qu’il vint & Fés un moine
d’Espagne qui devint méme docteur a I'Université de Karaouyine.
(Desmazieres, p. 27).

tiens croyaient faire un acte périlleux, en risquant un
voyage sur les cotes d’Afrique.

Latrie qui, dans I'introduction historique de son
ouvrage “‘Les traités”’, fit un exposé de la Iégislation,
alors en vigueur, au Maroc, a précisé que ses ‘‘prin-
cipes libéraux supportaient avantageusement la com-
paraison avec les régles du Droit des gens, pratiqué
alors en Europe”. Le Maghreb se montrait, alors,
plus conciliant que I’Europe ; il permettait aux
nations alliées d’admettre dans leurs navires, en
attache dans les ports marocains, les ressortissants
d’autres pays ; c’est de ces dispositions tolérantes que
sortira plus tard ce principe maritime ‘‘non admis
encore alors en Europe’ que le pavillon couvre la
marchandise (M. Pardessus, collection des Lois
Maritimes, t. III, préface).

Le Maghreb ne pouvait concevoir une solidarité
internationale, 4 base purement confessionnelle. Les
considérations religieuses ne semblent pas avoir dicté
aux souverains du Maroc leur politique internationale
dans les grands conflits méditerranéens.

Notre appartenance au monde d’outre-Nil et
d’outre-Euphrate est un aspect essentiel de notre civi-
Hsation, une inhérence a notre Etre. Mais la contiguité
géographique du Maghreb 3 ’Occident, leur brassage
historique, sans entamer notre forte affinité orientale,
constitue un aspect vital de notre vocation. Le propre
de cette partie intégrante du Monde libre qu’est le
Maroc, est de former un point de contact avec le sec-
teur le plus névralgique de I’Europe méditerranéenne
et atlantique, un pont entre les Mondes Arabe et

Occidental.
Notre vocation méditerranéenne a été illustrée

par ces échanges entre le Maghreb et I’Occident,
échanges que nous n’aurions guére cessé d’entretenir,
dans un mutuel apport, sans cet ‘‘accident colonial’’
qui devait, par son élan expansionniste, fausser le
cours transcendant de Notre Histoire. Respectivement
souverains, indépendants I’un de ’autre, traitant sur
un pied d’égalité, I’Occident et le Maghreb ne peu-
vent, avec |’affermissement de la notion d’interdé-
pendance, que renforcer leur rapprochement et réa-
liser, a travers des liens libres, une harmonieuse et
durable équation. L’interdépendance ne saurait
trouver un fond adéquat que dans une coopération
sereine et souveraine.

En recouvrant la plénitude de sa souveraineté, le
Maroc reparait, sous son vrai visage ; il redevient ce
qu’il a toujours été, avant d’avoir souffert des intri-
gues de I’ére colonialiste, I’allié sincére de I’Occident
auquel le lient des impondérables qui sont I’aboutis-
sement et le reflet d’une longue vie commune.

(4) Le professeur napolitain Luigi Russo prétendait avoir trouvé et
acheté 4 Fés des manuscrits inédits des Décades de Tite-Live (Des-
maziéres, p. 30).

(5) Parlant du Maroc. De Foucauld dit : «On craint le conquérant
plus qu’on ne hait le chrétien» (Reconnaissance, p. XVI).

(6) «En 1790, le Sultan Moulay El Yazid, ayant expulsé les mis-
sionnaires de tout le Maroc, les Franciscains quittérent Tanger, le
21 Décembre. Sous le régne de Moulay Slimane, les missionnaires
furent admis de nouveau et le 17 janvier 1794, cinq missionnaires
s’installérent & Tanger...» (Tanger et sa zone, p. 351)

L B A



