Décennie du projet de liaison fixe
Europe - Afrique

Communication du Prof. Abdelaziz Benabdellah

Cordoue, fut dés le 10éme siécle, le point de
départ des caravanes qui, & travers le Détroit, rejoi-
gnaient I’Afrique.

Ibn Kherdadabbah, géographe arabe du Illéme
siécle de I’hégire (IXéme), précise que les marchands
slaves menaient leur commerce a travers le monde, en
passant au Sous El Adnd par Tanger et dela, ils
gagnaient I'Ifriquia et I’Egypte.

Ce fut alors que Sijilmassa devint rapidement
une grande place de commerce ou vinrent s’établir, a
¢Oté des Berbéres, des négociants venus de Basra, de
Koufa et de Bagdad, la plus grande cité du monde
islamique. C’est par lintérmédiare des ports du
Maghreb ou des convois terrestres que les stocks cen-
tralisés a Sijilmassa gagnaient I’Orient.

A Sijilmassa vivaient des négociants aisés dont
les plus riches entretenaient avec le Soudan un troc
fructueux de sel, de bronze contre de I’or en poudre-
Ibn Haougqal dit avoir vu & Sijilmassa un chéque de
40.000 dinars émis par un négociant de la cité au
profit d’un collégue de la méme cité (Al Massalik p.
70) - Ibn Said affirme en avoir vu lui aussi. Yacout
précise dans son mdjam que les tissus de la ville
étaient de meilleure qualité que ceux d’Egypte.

Les grands centres étaient déja les foyers d’une
civilisation, de teinte andalouse, dont la nouvelle
dynastie fut la bienfaitrice par le large mécénat qu’elle
exergait autour d’elle.

“‘La civilisation andalouse - remarque a son tour
André Julien - prit alors un caractére d’autant plus
éclatant qu’elle coincida avec le rétablissement de
’ordre apporté par les Almohades’’, qui mirent fin &
la gabegie financiére des roitelets andalous; ils favo-
risérent en outre I’agriculture, sans négliger I’industrie
dont ’influence se fit sentir jusqu’a Ceuta, renommée
par sa production de papier. A Fés, tournaient éga-
lement, selon ’auteur du Kirtis, 400 moulins pour la
méme fabrication.

Jativa en Andalouisie constituait un des piliers de

ce trio qui fournissait du papier a I’Europe Occiden-
tale, alors que Samara, capitale Irakienne en pour-
voyait I’Europe Orientale,
L’eminent orientaliste espagnol, le Professeur Casiri
fait état d’un manuscrit arabe a I’Escurial, en papier
portant la date de 1009 de I’ére chrétienne (Gustave le
Bon, civil des Arabes - Edit. Francaise p. 519) /
Gauthier, Moeurs et Coutumes des musulmans, p.
249).

Les ports de I'Empire devinrent les centres d’une
activité commerciale intense. Les échanges s’y déve-
loppérent avec Pise, Génes, Venise et Marseille. Les
musulmans qui avaient été alors, reconnait A. Julien,
les premiers a organiser les formes de leur commerce,
selon les nécessités du trafic international, avaient
perfectionné leurs méthodes dont les chrétiens s’ins-
piraient. Une politique jointe & un systéme de sécurité
aussi solide que généralisé, ne firent que développer,
de plus en plus, les rapports et les échanges entre
Chrétiens et Musulmans.

Partout, s’épanouissait une civilisation brillante,
marquée d’une ampleur et d’une magnificence qui se
reflétait dans la vie citadine, et jusque dans le com-
portement rural. Dans [I’architecture des grands
monuments de Séville, de Rabat et de Marrakech, le
souci de la qualité se doublait du sens de la grandeur.
Des procédés nouveaux, empreints d’un mécanisme
médiéval assez perfectionné, furent employés en
matiére de construction et de transport de matériaux
lourds.

Grace a une technique agricole importée
d’Andalousie, des sortes de ‘‘fermes expérimentales”
4 culture intensive, prospéraient sous la gestion
directe des autorités. Parmi ces vastes vergers, était El
Menara, & Marrakech, dont I’oliveraie comprenait, 2
elle seule, 15.000 arbres; un explorateur anglais, cité
par DE CASTRIES; la visita en 1741 et la qualifiait
du “plus beau site de toute I’ Afrique”’.



D’aprés des statistiques et des tableaux compa-
ratifs dressés par certains chroniqueurs de I'époque,
comme Ibn Battouta, le pouvoir d’achat semble avoir
été, au Maroc, le triple de ce qu’il fut, & la méme
époque, en Egypte. Mais, on était loin du glorieux
régne d’Abou El Hassan qui ‘‘marqua, note A.
Julien, I'apogée de la puissance mérinide’” et qui fit
du Sultan ““le souverain le plus puissant du XIVéme
siécle’".

Le commerce extérieur devint d’autant plus
intense que la monnaie en cours était, selon H.
TERRASSE, ‘‘d’un titre excellent et stable”. Les
ducats marocains faisaient prime auprés des négo-
ciants anglais, qui avaient profité de la défaite portu-
gaise, pour développer ’échange de leur drap contre
I'or, le sucre, le cuir et le salpétre maghrébins. Mais,
ce furent surtout les Provinces-Unies (la Hollande)
qui entretinrent avec le Maghreb Saddien un trafic
régulier, auquel le Traité de 1610 donna une véritable
prépondérance. Le Sultan leur proposa méme le prét
d*un million et demi de dinars. Cette politique deve-
nait courante entre le Maghreb et I'Europe, car El
MANSOUR avait déja accordé au DON ANTONIO,
prétendant au tréne du Portugal, un prét de 400.000
livres.

Pour accroitre les échanges avec I'Europe,
ZIDAN envoya a ’étranger des agents qui entrepri-
rent une véritable propagande pour les produits du
Maghreb, son cheptel, ses minerais (cuivre, plomb,
fer, soufre, etc...). Mais. il dut protéger I'industrie
artisanale de la concurrence étrangére et interdire
I'importation de certains tissus anglais.

“Soucieux de défendre I'intégrité du Maroc,
MOULAY ISMAIL ne I’était pas moins, note A.
Julien, de développer son activité économique’”, “Il
souhaite, écrivait de lui un Résident Frangais,
I’agrandissement de ses sujets, et celui de leurs for-
tunes, par le commerce qu'il préférait & la piraterie”’,

C’est ainsi que, deux ans aprés la libération
d’Arzila (1691), Tanger et Larache ayant été respec-
tivement libérées en 1684 et 1689, PIDOU de ST
OLON, signala la reprise des échanges avec I’Europe.
La ville de Fés, ‘‘magasin général pour toute la Ber-
berie”’, alimentait les ports de Salé et de Tétouan. Des
marchandises variées étaient importées d’Espagne,
d'Angleterre, de Hollande et de I'ltalie. Les tarifs
douaniers, imposés aux marchandises, & leur entrée et
a leur sortie, atteignaient parfois 25%.

Un renouveau économique fut réalisé, grace a
Pheureuse initiative de SIDI MOHAMED BEN
ABDELLAH (I) qui, en fondant Mogador, coupa

court a I'active contrebande des Européens dans le
Sud Marocain. Dés lors, le commerce extérieur est
pratiquement accaparé par le nouveau port.

Le Maroc exportait en Europe son excédant de
production; en 1845, il exporta 75.000 tonnes de blé et
de légumes secs, par le seul port de Mogador.

Vers 1859, date de la mort de MOULAY
ABDERRAHMANE, le cheptel marocain a été évalué
par CHARLES LAMARTINIERE (dans son ouvrage
la Question du Maroc, édité 4 la méme année) a 48
millions d’ovins et prés de 6 millions de bovins.
L’industrie artisanale produisit en série des articles
variés,

Ces produits artisanaux marocains étaient trés
recherchés. On trouve les modéles d’Azemmour
parmi les broderies espagnoles et italiennes du
XVIeme siécle. Avec les broderies d’Azemmour, ¢’est
la renaissance que nous trouvons au Maroc. Entre les
motifs européens et les motifs marocains, la diffé-
rence est peu sensible et ne repose que sur un dépla-
cement de I’équilibre des figures. Tous ont été connus
de I’Occident. Les Morisques ont apporté a Rabat le
rinceau renaissance, la broderie sur filet, la dentelle
au fuseau.

Les artisans évoluaient, alors, dans le cadre d'un
*“‘régime corporatif’’ trés libéral qui ne s’altérera,
reconnait PALLEZ, qu’au contact de I’Occident. Le
Makhzen respectait le principe de la liberté du com-
merce. A coté des vastes vergers d’Aguedal, a Mar-
rakech, se trouvaient les jardins d’essai ou on tentait
d’acclimater toute une gamme de fleurs importées
d’Europe. En 1864, la plantation du coton a pris un
développement considérable aux alentours de
Mazagan. La production s’éleverait, d’aprés le vice-
consul frangais T. GILBERT, & 400 quintaux de tex-
tile dont la valeur représentait prés de 100.000
francs-or (chiffre d’autant plus important que les
exportations totales du Maroc ne dépassaient guére,
alors, 22 millions de francs-or). Une industrie méca-
nisée transformait, sur place, des cotons dont le
Maroc produisait une qualité trés appréciée en Europe
et @ New-Orléans, la variété ‘‘See Island’’ aux longues
soies américaines.

Sur le plan social, la civilisation hispano-
mauresque primait, partout, les velleités européennes,
en I'occurrence.

“‘En Andalousie, presque tout le monde savait
lire et écrire, tandis que dans I’Europe Chrétienne les
personnes les plus haut placées, 2 moins qu’elles
n’appartinssent au clergé, ne le savaient pas



(DOZY - I'Histoire des Musulmans d’Espagne T.
I1 - P. 184).

““Dans les campagnes de Silves, presque chaque
paysan avait le talent d’improviser (Al-Kazwini,
Cosmographie - Ed. Wustenfeld - T. II - P. 364).

Dans la magistrature, 1‘Etat s’éfforgait d’assurer
au citoyen des garanties juridictionnelles, par le choix
rigoureux de juges intégres et le ferme contrdle exercé
sur la magistrature. Le Sultan MOULAY SMAIL
ordonna une révocation massive de tous les cadis de la
campagne, jugés inaptes.

Déja sous I’Almohade Yacoub EI Mansour,
MILLET affirme que ce Souverain ‘‘adresse une cir-
culaire aux cadis pour rappeler les régles qui doivent
présider a 'observation de la justice et il annonce
I'intention de faire rendre gorge aux caids prévarica-
teurs”. (Les Almohades, p. 112).

“C’est un fait qu’avant le Protectorat, les cadis
ne commettaient pas, aussi largement, les abus que
’on a pu relever depuis, parce qu’ils n’ont plus été
freinés par les réactions du sentiment public”” (La
France en A. du N - P. 214).

Les Musulmans sont convaincus de la portée
universelle du Droit Musulman, adaptable a toutes les
conjectures et & toutes les époques, comme en fait le
voe adopté 4 I'unanimité, au cours de la séance finale
du 7 Juillet 1951, lors du Congrés International du
Droit comparé : *“... il est résulté clairement que les
principes du Droit Musulman ont une valeur indiscu-
table et que la vérité des écoles a I'intérieur de grand
systéme juridique, implique une richesse de notions
juridiques et de techniques remarquables, qui permet
a ce Droit de répondre a tous les besoins d’adapta-
tion exigés par la vie moderne”’.

A I'époque ou I'’Andalousie dépendait de Mar-
rakech, capitale du Maroc, un ensemble de médecins
de toutes spécialités ont été attirés par la Cour Almo-
ravide et Almohade. La plupart de ces Sages, a la fois
philosophes, médecins et pharmacologues, avaient
opté pour passer le reste de leur vie, dans ’entourage
des Califes Berbéres qui ont cristallisé, pour la pre-
miére fois dans I'histoire de I’Afrique du Nord, le
Maghreb Arabe, unifié sous le méme sceptre. Ils
avaient une double mission clinique et enseignante et
procédaient 4 des recherches thérapeutiques, phar-
maceutiques dans les hdpitaux, tout en donnant des
cours étayés par des travaux pratiques. Les Rois
Omeyades d’Andalousie excellaient dans ce domaine
ou d’heureuses initiatives enrichissaient les labora-
toires et les centres hospitaliers. Mais, a partir du

Xléme siécle ap. J., dge d’or de I’Espagne musul-
mane, une histoire commune commenga a se forger,
pour synthétiser le double apport des cdtes Nord et
Sud du Détroit de Gibraltar - que d’aucuns appellent
““Occident Musulman”’.

Depuis le XIéme siécle, le Maghreb a connu toute
une lignée de médecins dont quelques-uns avaient une
réputation universelle, Ibn Tofeil et Ibn Rochd
devaient iouer, successivement, le réle de médecins
officiel de la Cour almohade. Averroés fut le pre-
mier, bien avant William Harvey, & anatyser, dans ses
““Kollia", le mécanisme de la grande circulation du
sang, chez I’homme. La famille des Beni Zohr comp-
tait plusieurs praticiens, tant parmi les femmes que
parmi les hommes; I’un d’entre eux, Abou Marouane,
devait révéler, huit siécles avant Pasteur, |’existence
de parasites, précisément ceux de la gale. L’heureuse
influence andalouse se faisait, alors. profondément
sentir. Abou Kasis fut le célébre chirurgien de tout le
Moyen-Age. C’est 4 lui que la chirurgie médiévale
doit plusieurs de ses découvertes : il parvient a suturer
les artéres, a traiter avec succes certaines formes de
paralysie. Pour la premiére fois, il fit usage de fils de
soie dans les opérations chirurgicales.

Pour concrétiser cette symbiose, je citerai les
spécimens typiques d’une lignée de médecins dans la
famille des Beni-Zohr.

Abou Al Alda Zohr Ben Zohr est - semble-t-
il - le premier médecin andalous qui immigra au
Maroc, aprés I’emprise almoravide sur le Sud de
I'Espagne. Il quitta, alors, la Cour du Prince de
Séville Al-Mo-Tamid, pour devenir le médecin parti-
culier de Youssef Ben Tachfine, le grand héros de
Zellaka. Ce fut Abou Merouane, Abdel Malik Ben
Abi bekr, pére d’Abou Al-Alda, qui s’installa le
premier, dans la cité andalouse. Savant oriental, il
presidait a la destinée de I'art médical, dans les ser-
vices hospitaliers de Baghdad, du Caire et de la ville
Kayraouane en Ifrikia (Tunisie) ; il était déja connu
par certaines options cliniques anormales qu’il avan-
cait dans I’exercice de sa fonction, mais son fils Abou
Al-Alda trouva dans I’ambiance paisible et généreuse
du Palais de Marrakech, un terrain propice pour
I’épanouissement de son génie créateur, cristallisé
surtout par son sens aigu d’observation. Ses travaux
ont été réunis dans son ouvrage (et-Tadhkirah), ou
recueil d’observations et constatations cliniques
enregistrées pour le futur médecin de la cour, son
propre fils Ibn Zohr. Ce compendium trés précieux
constitue une étude sérieuse et bien documentée sur
les maladies de I'époque, a Marrakech, et les remédes
adéquats préconisés dont le degré d’éfficacité a pu



étre strictement contrdlé, dans des cas précis. Aprés la
mort d’Abou Al-Alaa, le Monarque Almoravide Ali,
fils de Youssef Ibn Tachfine ordonna I’élaboration
d’un autre recueil, & partir des cas expérimentés par
Abou Al-Alda. Ce compendum complémentaire mis
au point, dés I’an 526 de I'Hégire (1131 ap. J), figure
en manuscrit & I'Escurial (N° 884). Un texte en
hébreu fut traduit par J. De C. (manuscrit conservé 4
la Bibliothéque de la Faculté de médecine de Paris).
D’autres traductions virent le jour dés 1280 ap. J.
avec une dizaine d’éditions entre 1490 et 1554 ap. J.
Un traité d’Abou Al-Alda sur les maladies des reins a
été rédigé également, & I'intention du Khalife Ali Ben
Youssef. Il n’en existe que sa traduction latine (éditée
en 1497 ap. J). Un autre manuscrit sur les (Particula-
rités) conservé & la Bibliothéque Nationale de Paris,
est une des Références d’Ibn Al Beitar, dans son
Epitre sur les ‘‘Propriétés des viandes’’. Notre émi-
nent praticien a élaboré d’autres traités sur diverses
spécialités aussi bien médicinales, comme son
“Compendium sur les Secrets de la Médecine” que
pharmacologiques, telle sa thése sur ‘‘la composition
des médicaments”. La lignée géniale des Beni Zohr
comporte d’autres grands esprits non moindres, tel
Abou Marouane Abdel Malik Ben Zohr, fils d’Abou
Al Alda; d’aucuns voient en lui un spécialiste plus
qualifié qu’Avicenne et seulement égalé par Razés. Il
est auteur du fameux Traité sur *‘I'Iktisdd’’ (Eco-
nomie), dédicacé au Prince Ibrahim Ben Youssef
(Frére du Khalife Ali). C’est une sorte de Recueil ou
code qui compile les élaborations des médecins anté-
rieurs (comme le définit I'auteur lui-méme) et qui est
destiné a des collégues et non au public, traitant
notamment de la ““Contagion”’. Dans certaines de ces
initiatives, Ibn Zohr s’inspirait des expériences de son
illustre pére ; il ttait le pouls et analysait I’urine dans
ses diagnostics. ‘‘L’Iktisad’ est devenu? ainsi, le
manuel classique qu’il enseigna lui-méme en 535
H/1140 ap. J, & son collégue le poéte sévillan Abou Al
Hakam Ibn Ghalandou. Son succés revient peut-étre a
la méthode nouvelle initiée par Ibn Zohr, pour bien
asseoir les principes essentiels de ce qu’on appelait ““la
sagesse analogique” et qui consistait & marquer toute
investigation d’une empreinte rationnelle, permettant
I'aboutissement siir a de meilleurs résultats, Ibn Zohr
était, en effet, a la fois le théoricien et le praticien qui
tenait a étayer ses travaux par des expériences effec-
tuées sur le terrain, avec le souci de soumettre tout le
matériau d’appréciation & un examen scientifique
diiment soutenu. C’est pourquoi il tenait également a
préparer, lui-méme, les médicaments qu’il aurait
ordonnés, faisait de la médecine et de la pharmaco-
logie une équation harmonieuse. Il se réservait le droit
exclusif de définir le régime auquel le patient sera

soumis, ainsi que le dosage des médicaments
ordonnés. Grace a cette méthodologie, les options
personnelles du médecin spécialisé jouaient un rdle
capital qui permettait, parfois, la découverte de maux
nouveaux ou de cas spécifiques, comme dans la pul-
monothérapie ; il put procéder 4 une opération sur la
bronchite. Mais, c’est surtout dans les maux afférant
au systéme digestif, qu’il a pu consacrer le plus de
temps, en faisant usage d’un matériel inconnu aupa-
ravant, tel ’emploi d’un tube concave en étain, pour
nourrir les malades empéchés d’avaler ainsi que
Pingurgitation de vaccins nutritifs (sérum), il décou-
vrit aussi le microbe de la gale. 11 s’est penché ainsi sur
les méthodes anciennes trop compliquées pour les
simplifier, en avancant, toutefois, une thése nouvelle
qui voit dans la nature, en tant que force régularisant
le systéme interne de I’homme, les secrets de toute
thérapeutique. Il s’agit, pour le praticien, de s’oublier
entiérement, en incarnant son malade, en analysant
avec soin et patience, son processus psychosomatique,
tout en puisant dans ses propres réminiscences, expé-
riences et dans son “‘discursif clinique’’. Ibn Zohr
était un génie sans pair dont I'ouvrage (At-Taysir)
devint le codex des médecins du Moyen-Age et le
catalyseur d’une triple branche : la pharmacologie, la
chirurgie et la médecine générale. Le petit-fils Abou
Bekr Ben Ali Marouan était un médecin - poéte, trés
pieux qui mourut 596 H/1199 ap. J, aprés avoir servi
les deux dynasties régnantes almoravide et almohade ;
il représantait I’archétype de I’homme cultivé dans la
conception nouvelle du paragmatisme almohade,
animée par le souci de la synthése et la symbiose
harmonisante entre sciences islamiques, art linguis-
tique arabe et technologie. Abou Bekr savait par ceeur
tout le Sahih d’Al-Bokhari (Codex des traditions
prophétiques les plus authentifiées) et la poésie de
(Dhou-er-Rimma), comportant le tiers du patrimoine
poétique de langue arabe,

Le Sévillan Jbn er-Roumia du 12éme siécle fut le
plus grand herboriste de 1’époque. Il enrichit la
nomenclature de Galenos par les fruits de ses recher-
ches, & la suite d’une longue péripétie a travers
<Andalousie et le Maroc. Ce travail fut complété par
le codex d’Al-Idrissi, grand géographe et explorateur
de Ceuta. L’andalous ““Ibn Joljol”’, fameux natura-
liste du 10éme siécle de 1’ére chrétienne, a traduit en
arabe I'cevre de ‘‘Diskorites’’, en y ajoutant une
pharmocopée élaborée par les Arabes.

L’ceuvre entrprise dans le vieux Maghreb, en vue
de protéger I’hygiéne et la santé publique, loin d’étre
idéale, n’était cependant pas négligeable pour
I’époque. Un maristdn était fondé, pour la premiére
fois, & Marrakech, sous les Almohades. D’aprés



I'auteur contemporain du ‘““Moojib”’, il aurait cons-
titué un véritable hopital, digne des hopitaux d’Orient
qui furent les seuls a présenter, a cette époque, les
garanties requises.

A I'image de I'Andalousie, les dispensaires et les
infirmeries se répandirent bientdt, dans les grands
centres. Toléde, en Andalousie, comptait déja, a elle
seule, aux premiers siécles, 400 hdpitaux, d’aprés
I’Américain Victor Robinson.

A Fés, au XIVéme siécle, un hopital traitait les
neurasthéniques. en essayant d’agir sur les nerfs du
patient, par la musique dite andalouse.

On saisit aisément I'importance de telles institu-
tions, en constatant que I'Europe était encore au stade
de la médecine cabalistique. Certains réprouvaient,
alors, toute médication, comme étant un défi a Dieu
qui punissait par le mal physique. Cette ére dite ‘‘de la
foi'’ ne prit effectivement fin qu’au début du XIIéme
siécle, sous I’influence de la civilisation andalouse qui
était, alors, en plein épanouissement. Il est vrai que,
pendant les derniers siécles, le Maghreb lui-méme a
failli revenir 2 ce stade, sous I'influence néfaste d’une
religiosité dégénérée. Mais cette marque d’ankylose
ne fut qu’un des aspects de cette regression, souvent
superficielle a laquelle les grandes Ccivilistaions
devaient fatalement s’exposer.

Fés demeura longtemps le centre intellectuel le
plus actif du Maghreb, C’est elle qui hérita du
rayonnement de Kairouan et des grandes cités anda-
louses. Sa fameuse université, une des plus vieilles du
monde, en fit une capitale de ’esprit ou venaient se
rallier les étudiants nord-africains, soudanais, égyp-
tiens, lybiens et méme européens. Nous ne citerons
que le cas du futur pape SYLVESTERE II, qui, aprés
avoir appris a la Karaouyne les chiffres arabes, les
introduisit, pour la premiére fois, en Europe. La
Karaouyne était ‘‘la premiére école du monde’’ (Del-
phin, Fas, son université - 1889) (se référer 4 mon
ouvrage arabe sur les missionnaires intellectuels entre
le Maghreb et I'Orient).

“La bibliothégie de I’Emir (Abou Yacoub,
I’Almohade) s’enrichissait des dépouilles de I’dge
précédent, au point d’égaler, dit-on, celle du Sultan
Oméiade Hakem II/(Millet, & Cordoue les Almo-
hades, p. 101).

Le Maghreb a été donc le point de contact entre
deux mondes. ‘“‘Ce fut par le Maghreb aussi, dit
André Julien, que la théorie de la musique des inter-
valles et des modes pénétra d’Orient ou elle s’était
formée, en Espagne ou il demeure a peu prés intacte”’.

La femme maghrébo-andalouse sut profiter de
I"esprit libéral du législateur musulman.

C’est aux Arabes... ‘‘que les habitants de
I’Europe empruntérent, avec les lois de la chevalerie,
le respect galant des femmes qui imposaient ces lois’’
(G. LE BON, p. 428).

“L’Islamisme a relevé la condition de la femme
et nous pouvons ajouter que c’est la premiére religion
qui !'ait relevée... Tous les législateurs antiques ont
montré la méme dureté pour les femmes’’ (Ibid... p,
430).

“‘L’esprit chevaleresque des Arabes, leur respect
pour la femme sont trés connus. Le Wali de Cordoue
ayant, en 1139 - dit Gustave le Bon - assiégé Toléde,
appartenant alors aux Chrétiens, la reine Bérengére,
qui y était enfermée, lui envoya un hére pour lui
représenter qu’il n’était pas digne d’un chevalier
brave, galant et généreux, d’attaquer une femme. Le
général arabe se retira aussitdt, demandant pour toute
faveur I"honneur de saluer la reine’’ (La Civilisation
des Arabes, p. 286).

Le port du voile fut, un certain temps, a la mode
en Sicile. Les femmes chrétiennes étaient ‘‘voilées de
voiles aux couleurs variées... Elles se pavanent en se
rendant a leur église ou plutdt & leur gites; elles por-
tent, en somme, toute la parure des femmes des
musulmans, y compris les bijoux, les teintures et les
parfums”. (Ibn Jobeir, G. DEMONBYNES, p. 391).

Les dames maures de Fés trouvaient de bon ton,
au XVIéme siecle, d’8tre vétues a I'espagnole; celles
de la haute société parlaient le portugais. (DESMA-
ZIRES, p. 27).

Citant une femme de Feés, El Aliya, fille de Taib
Benkirane, qui donnait des cours de logique 2 la
mosquée andalouse, MOULIERAS dit : ‘‘une femme
arabe, Professeur de logique, qu’en pensent nos géo-
graphes et nos sociologues qui ont répété, sur les tons
les plus lugubres que le Maroc est plongé dans les
ténébres d’une barbarie, sans nom, dans I’océan
d’une ignorance incurable ? une intelligence maro-
caine plane dans les régions élevées de la science”. (Le
Maroc Inconnu, T. 2, P. 742).

Mais,toute structuration tendant & élargir et ren-
forcer dans le contexte méditerranéen tout contact
Afrique - Occident et Orient - Europe, ne saurait
s’épanouir et prospérer, que dans une ambiance de
paix.

La course maritime était un des grands fléaux qui
infestaient le Moyen-Age et une bonne partie des
Temps Modernes. A but souvent lucratif, cette pira-



terie attirait 4 la fois musulmans et chrétiens.

Il est d’abord un fait qui prouve a lui seul, la
relativité de la piraterie, dans les rapports maghrébo-
chrétiens, a savoir que, dans le commerce général de
la Méditerranée, BALDUGGI PEGOLOTTI consi-
dérait alors le Maghreb, comme deuxiéme puissance
dans le trafic de I’Occident avec le monde arabe. La
constance et la régularité de ces rapports auraient été
impossibles, sans un minimum de sécurité. La con-
fiance des Africains dans les Chrétiens demeurait
grande.

Malgré les rares agressions d’un caractére sou-
vent privé, un esprit hautement conciliant ne cessait
de marquer les rapports entre les gouvernements
chrétien et musulman, qui interdirent la course a leurs
sujets et permirent ‘‘d’indemniser [’étranger qui en
aurait souffert’ (Traité double entre le Maroc d’une
part et Pise et Majorque d’autre part). Bien mieux :
ils s'obligérent souvent a réunir leurs navires, pour
agir en commun contre les pirates. Le traité de Cibo
porte dans son article 19, que si les Almohades font
sortir des navires destinés & donner la chasse a un
corsaire génois, la République sera obligée d'armer,
de son cOté, quelques vaisseaux et de prendre part &
"expédition. Afin d’dter aux corsaires les bénéfices de
leurs brigandages, ils interdirent absolument la vente
des objets et des hommes capturés, s’engagérent 2
permettre le rachat immédiat ou méme la mise en
liberté, sans rancon, des captifs. On alla méme
jusqu’a décreter, en commun, la peine de mort et la
confiscation des biens, a I'encontre des chrétiens ou
musulmans qui armaient contre les sujets des puis-
sances alliées.

Quand la flotte almohade avait la maitrise des
mers, parce que la premiére de la Méditerranée,
d’aprés André JULIEN, le danger des corsaires
européens n’était que relatif. Les Sultans Almohades
entretenaient méme une milice, spécialement affectée
a réprimer les courses des Chrétiens et des Arabes, a la
fois.

Au temps d’Abdel Moumen, ‘‘quatre cents
navires sont sur le chantier, a savoir, 120 au port de la
Maimoura (sur le sebou), 100 & Tanger, Ceuta, Badis
et dans les autres ports du Rif, 100 en Tunisie et a
Oran et 80 en Andalousie (Roudh el Kirtas, p. 28).

Sous le régne du Mérinide Abou El Hassan, il y
eut, entre safi et Alger, ‘‘tant d’enceintes et de vigies
que, si 'on allume un feu au sommet de I'une d’elles,
le signal est répété sur toutes, dans une seule nuit ou
méme une partie de la nuit, et cela sur une distance
que les caravanes mettent environ deux mois, a par-

courir”’. (El-Mousnad, Ibn Marzouk, trad. L. Pro-
vencal, Héspéris, ler trim. 1925, p. 61).

Les marins arabes pratiquérent, jusqu’au
XIlléme siécle, les rives de I’ Atlantique, de Tanger au
Sénégal. (Les Bérbéres et le Makhzen, R. MON-
TAGNE p. 22).

Les Arabes restérent pendant longtemps les seuls
maitres de la Méditerranée (Gustave LE BON. Civil.
des Arabes, p. 284).

Le négoce européen avec le Maghreb allait pai-
siblement son train. ‘‘Jusqu'au XVlIéme siécle - dit
LATRIE - le commerce vénitien qui était le plus
probe) fréquenta toute la cote de la Berberie avec la
méme régularité et [a méme sécurité’’. La plupart des
grandes maisons y avait des agents, surtout a Tanger.
C’est que le méme traité de 1323 (cité¢ plus haut)
déclare expressément que les méfaits réciproques des
pirates chrétiens et musulmans ne devront jamais
faire encourir la moindre responsabilité, comme
d’habitude, de passer d'un pays a l'autre, en toute
sécurité, car - ajoute le traité ‘‘les marchands sont des
gens qui vivent et qui voyagent sur la foi royale et le
méfait d’autrui ne doit jamais leur nuire”.

La politique étrangére d’Abdel-Moumen impo-
sait comme impératif, 'obligation de chatier, par-
tout, les corsaires qui s’attaquaient aux marines chré-
tiennes. Méme en cas de guerre, on tenait a laisser a la
marine nationale le soin de traquer et de punir les
escadres ennemies. Les Almohades qui étaient bien
pénétrés des exigeances du trafic international (dont
les musulmans avaient inculqué aux chrétiens certains
de ces principes, d’aprés le témoignage de M. André
JULIEN), se faisaient un strict devoir d’assurer, par-
tout et toujours, la liberté et la sécurité des mers, dans
I'intérét méme de leur commerce extérieur.

Mais, par suite du démembrement de I’Empire
-Almohade qui s’étendait sur le sol africain de Tripoli
a Tanger et Marrakech, les princes maghrébins divisés
se révélérent impuissants a réprimer la piraterie,
qu’une bande d’aventuriers partiquait toujours.

On voit, alors, le brigandage des corsaires arabes
se perpétuer sur la mer, malgré les traités et malgré les
éfforts des princes’’. DE MAS LATRIE qui fait cette
constatation, précise que cette double tendance est
surtout manifeste au XIVeme siécle.

Cependant, cette bande africaine de pirates,
comportait quelques adeptes d’une secte schismatique
qui “croyait faire une ceuvre méritoire, en vendant les
musulmans aux chrétiens’’ (d’aprés TIJANI dans son
voyage a Tunis en 1306).



En 1501, KHAIR Ad-DINE, dit Barberousse,
qui était un renégat, originaire de I'lle de Lesbos,
transporta ses entreprises en Méditerranée apres,
avoir passé sur le littoral marocain prés de 70.000
Andalous (LANE POOLE, IBID, p. 59). Une foule
cosmopolite d’aventuriers, en quéte de butin, se mit &
la solde des fréres Barberousse qui croisaient en
Méditerranée.

Toujours est-il que les méfaits de ces pirates,
relativement légitimés jadis par un jeu de représailles
assez complexe, devenaient, avec le temps, une source
d’ennuis pour le Maroc.

Nos souverains n’y pouvaient rien, car la faute
incombait 4 I’Europe qui, bravant 'autorité chéri-
fienne, reconnut aux corsaires dits marocains ‘‘pen-
dant deux siécles, une existence légale et quasi offi-
cielle”” (DE CASTRIES).

En fait, dés I’époque mérinide, un ‘‘nid de
pirates’’, établi 4 la Madmoura, sur la cote atlantique,
commenga a devenir célébre; mais ce sont, reconnait
DE CASTRIES, des pirates de tous pays’, qui
englobaient plus de chrétiens de toutes nations que de
musulmans.

Mais, aprés I’avénement des dynasties chéri-
fiennes et la reprise par le Maroc de ses places mari-
times, un événement d’une importance capitale en
marque les débuts : le déplacement du centre de gra-
vité du commerce international de 1’Orient a I"Occi-
dent, a la suite des grandes découvertes navales. Le
Détroit de Gibraltar va devenir la grande voie com-
merciale. Deux villes sur les ctes du Maroc, avaient
alors joué un rdle capital : Salé sur I’Atlantique et
Tétouan sur la Méditerranée.

Salé, avec son mauvais port, était cependant la
meilleure ““échelle d’Occident’’, car I’Europe y écou-
lait tous produits & destination du Maroc. Un Consul

Frangais constatait, en 1699, que les produits
d’Occident s’y vendaient “‘a meilleur marché qu’en
Europe méme, par la quantité qu’on y a portée’’.

DE GASTRIES fit remarquer qu'’il arriva a Salé
des ““Turcs’’ et des renégats de provenance méditer-
ranéenne, ‘‘tous forbans de profession”’.

Salé se trouvait ainsi le seul port marocain sur
I’Océan pouvant surveiller le Détroit de Gibraltar
dont il n’était séparé que de cinquante lieues.

Les Africains, en général, n’avaient pas une
vocation pour la piraterie. On est autorisé ‘‘a
avancer - dit DE CASTRIES - que les pirates de
Tripoli, de Tunis, 1’ Alger et de Salé, pour ne citer que
leurs principales villes, ne se recrutaient généralement
pas parmi les indigénes du Maghreb, et nous ajoutons
pas davantage parmi les Turcs, car ceux auxquels on
donne ce nom étaient, pour la plupart, des renégats
ou des descendants de renégats’’.

Cependant, DE CASTRIES signale une excep-
tion dans ’écumage des mers par les pirates installés
au Mahgreb. C’est celle dont jouissaient les batiments
ayant 4 bord des religieux, allant en rédemption et
porteurs de sommes destinées aux rachats des captifs.

Certraines puissances européennes organisérent
des expéditions contre les corsaires de Salé, mais leurs
croisiéres, leurs blocus et leurs bombardements
s'avérerent vains. C’est que ces mémes corsaires
étaient protégés par certaines nations occidentales gui
s'alliaient aux forbans cosmopolites, pour mieux bri-
guer contre les autorités chérifiennes. D’ailleurs,
méme les pays européens qui n’en voulaient nullement
a la dynastie alaouite traitaient avec les pirates,
préoccupés qu’ils étaient d’assurer, pour I’avenir, de
meilleurs ““modus vivendi”’.

Le résultat fatal : le libre mouvement maritime a
travers le Détroit en pétissait.



